

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

#### Nutzungsrichtlinien

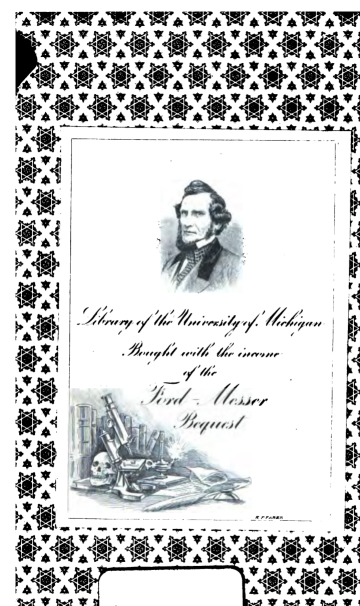
Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

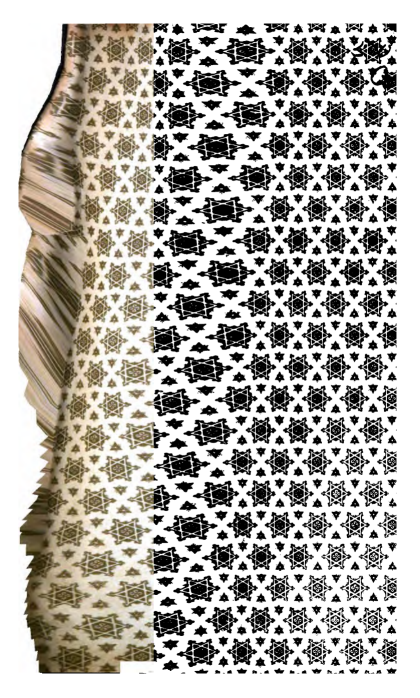
Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

## Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.





AS 182 .65

# Göttingische

# gelehrte Anzeigen.

Unter der Aufsicht

der

Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

1881.

Erster Band.

Göttingen.

Dieterich'sche Verlags-Buchhandlung.
1881.

## Verzeichniss

der

# Mitarbeiter an dem Jahrgange 1881

der

## Göttingischen gelehrten Anzeigen.

Die Zahlen verweisen auf die Seiten.

Dr. E. Alberti, Custos in Kiel. 1032.
Professor Dr. von Amira in Freiburg i. Br. 1345.
Privatdocent Dr. F. Baethgen in Kiel. 915. 1178.

Director Dr. A. von Bamberg in Eberswalde. 1244. Geh. Hofrath Professor Dr. K. Bartsch in Heidelberg. 140. 403. 874. 1234. 1305. 1337.

Professor Dr. J. J. Baumann in Göttingen. 347. 761. 767.

Professor Dr. F. Bech in Zeitz. 490.

Privatdocent Dr. Ernst Bernheim in Göttingen. 408. 1086. 1520.

Professor Dr. A. Bezzenberger in Königsberg. 93. Professor Dr. H. J. Bidermann in Graz. 338.

Professor Dr. F. Blass in Kiel. 252.

Oberforstrath E. Braun in Darmstadt. 461.

Professor Dr. S. Brie in Breslau. 182.

Director Dr. W. Deecke in Straßburg i. Els. 1112.

Professor Dr. B. Delbrück in Jena. 394.

Oberlehrer Dr. Döhle in Straßburg i. Els. 1464. Professor Dr. von Druffel in München. 1203. Professor Dr. E. Dümmler in Halle. 54. 126. Oberconsistorialrath Dr. Fr. Düsterdieck in Hannover. 32.

Professor Dr. A. Erman in Berlin. 812.

Professor Dr. A. Fick in Göttingen. 422. 1418.

Bibliothekar Dr. O. von Gebhardt in Göttingen. 445. Professor Dr. Georg Gerland in Straßburg i. Els. 513. 1062.

Professor Dr. J. Günther in Ansbach. 1387.

Professor Dr. Häussner in Heidelberg. 778. Gymnasiallehrer R. Hansen in Sondershausen. 694. GeheimeJustizrath Professor Dr. G. Hartmann in Göttingen. 417.
Professor Dr. P. Hasse in Kiel. 1153.
Professor Dr. W. Herrmann in Marburg. 193.
Oberstudienrath Dr. W. Heyd in Stuttgart. 132.
Dr. G. Heylbut, Custos in Göttingen. 1370.
Professor Dr. O. Hirschfeld in Wien. 126.
Professor Dr. E. Hölder in Erlangen. 243.
Oberlehrer Dr. Johannes Hollenberg in Mörs. 1277.
Professor Dr. F. Hommel in München. 1537.

Professor Dr. Th. Husemann in Göttingen. 507. 924. 981. 1121. 1358.

Professor Dr. D. J. L. Jacobi in Halle. 1135.

Oberlehrer Dr. G. Kaufmann in Straßburg i. Els. 221. Professor Dr. D. Kaufmann in Budapest. 964. 1640. Professor Dr. A. Klostermann in Kiel. 1089. Generalmajor G. Köhler in Breslau. 609. Professor Dr. W. Krause in Göttingen. 543. 1488.

Privatdocent Dr. K. Lamprecht in Bonn. 1010. Gymnasiallehrer Dr. K. Lasswitz in Gotha. 1377. GeheimeKirchenrath Prof. Dr. Lipsius in Jena. 353. Professor Dr. von Liszt in Gießen. 85. Dr. S. Löwenfeld in Berlin 668. Professor Dr. P. de Lagarde in Göttingen. 38. 128.

Professor Dr. Mangold in Bonn. 40. GeheimeRegierungsrath Prof. Dr. A. Meitzen in Ber-

lin. 545.

Kaiserlich Russischer Wirklicher Staatsrath Professor Dr. Leo Meyer in Dorpat. 1281.

Professor Dr. A. Michaelis in Straßburg i. Els. 595.

GeheimeRegierungsrath Professor Dr. E. Nasse in Bonn. 257.

Professor Dr. Nehring in Breslau. 993.

Professor Dr. B. Niese in Breslau. 1505.

Professor Dr. Th. Nöldeke in Straßburg i. Els. 303. 587. 1078. 1222.

Professor Dr. Jules Oppert in Paris. 97. 897. 1249.

Professor Dr. J. Partsch in Breslau. 321. 449.

Professor Dr. R. Pauli in Göttingen. 7. 533.

Professor Dr. R. Pischel in Kiel. 319, 1313, 1528. Oberlehrer Dr. Plew in Straßburg i. Els. 821.

Professor Dr. J. Rehmke in S. Gallen. 284. 1295. 1409. Professor Dr. W. Roscher in Meißen. 654. Professor Dr. H. Rosenbusch in Heidelberg. 1601. Privatdocent Lic. Dr. V. Ryssel in Leipzig. 851.

Oberschulrath Dr. E. von Sallwürk in Karlsruhe i. B. 1534.

GeheimeRegierungsrath Prof. Dr. H. Sauppe in Göttingen. 1473. 1626. 1633.

Professor Dr. C. Schirren in Kiel. 1.

Professor Dr. Fr. Schirrmacher in Rostock. 647.

Professor G. Schmidt in Halberstadt. 954.

Consistorialrath Professor Dr. H. Schultz in Göttingen. 769.

Professor Dr. H. Schweizer-Sidler in Zürich. 1157. Professor Dr. C. Siegfried in Jena. 372. 701.

Professor Dr. C. Siegified in Jena. 572. 701. Professor Dr. C. von Sigwart in Tübingen. 25.

Dr. Spengel, Director der naturwissenschaftlichen Sammlungen in Bremen. 741.

Professor Dr. A. Stern in Bern. 921. 1102.

Professor Dr. J. Storm in Christiania. 885.

Henry Sweet in London. 1398.

Professor Dr. M. Thomas in München. 17. Professor Dr. Trumpp in München. 673.

Professor Dr. A. Val de Lièvre in Innsbruck. 961. Professor Dr. A. von Velsen in Hanau. 501. Dr. F. Vogel in Rom. 218.

Staatsarchivar Dr. R. Wackernagel in Basel. 1270. GeheimeRegierungsrath Professor Dr. G. Waitz in Berlin. 225. 705. 929.

Professor Dr. N. Wecklein in Bamberg. 1141.

Professor Dr. L. Weiland in Göttingen. 1551. Professor Dr. C. von Weizsäcker in Tübingen. 833. Professor Dr. J. Wellhausen in Greifswald. 317.

Contre-Admiral R. Werner in Wiesbaden. 65.
Professor Dr. F. Wieseler in Göttingen. 1181.
Reallehrer Dr. G. Willenberg in Spremberg. 1591.
Privatdocent Dr. E. Wilken in Göttingen. 1119. 1151.
Hofrath Professor Dr. E. Winkelmann in Heidelberg. 1057.

Dr. K. Zeumer, Mitarbeiter an den Monumenta Germaniae in Berlin. 797.

Dr. Zucker, Bibliothekar in Erlangen. 938. Rabbiner Dr. M. S. Zuckermandel in Trier. 717.

## **Verzeichniss**

### der

# besprochenen Schriften.

Die Zahlen verweisen auf die Seiten.

| Ezra Abbot, The Authorship of the Fourth             |            |
|------------------------------------------------------|------------|
| Gospel: External Evidences.                          | 40         |
| E. Abeniacar, s. Pompei.                             |            |
| Acta imperii inedita sec. XIII, herausgeg. von       |            |
| E. Winkelmann.                                       | 1057       |
| Aus dem Archiv der Deutschen Seewarte. I. Jahrg.     | 65         |
| Aristophanes ed. F. Blaydes                          |            |
| - Band I: Thesmophoriazusae.                         | <b>501</b> |
| - Band II: Lysistrata.                               | 1244       |
| G. J. Ascoli, Iscrizioni inedite o mal note, greche, |            |
| latine, ebraiche, di antichi sepoleri giudaici di    |            |
| Napolitano.                                          | 964        |
| Australien, Drei ethnologische Publicationen,        |            |
| aus und über —                                       |            |
| 1) The Native Tribes of South Australia.             | 513        |
| 2) The Folklore, manners, customs and langua-        |            |
| ges of the South Australian Aborigines.              | 521        |
| 3) The Aborigines of Victoria.                       | 524        |
| , 0                                                  |            |
| J. J. Baumann, Handbuch der Moral.                   | 347        |
| A. Baumstark, Ausfürliche Erläuterung des be-        |            |
| sonderen völkerschaftlichen Theiles der Germania     |            |
| des Tacitus.                                         | 1157       |
| B. Benfey, Erinnerungen an Friedrich Froebel.        | 1534       |
| K. Renrath, s. Summa der Heil. Schrift.              |            |

## VIII Verzeichniß der besprochenen Schriften.

| W. Berblinger, Gerhard der Große und seine                                         |      |
|------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Residenz Rendsburg.                                                                | 1158 |
| O. Berg, Pharmaceutische Waarenkunde; 5. Aufl.,                                    |      |
| neu bearbeitet von A. Garcke.                                                      | 981  |
| E. Berner, Zur Verfassungsgeschichte der Stadt                                     |      |
| Augsburg (A. u. d. Tit.: Untersuchungen zur Deut-                                  |      |
| schen Staats- und Rechtsgeschichte herausgegeben                                   | 707  |
| von O. Gierke, Band V).<br>Berthold von Regensburg. Von F. Pfeiffer.               | 797  |
| II. Band von J. Strobl.                                                            | 140  |
| F. Blaydes, s. Aristophanes.                                                       | 140  |
| J. F. Bühmer, s. Regesten.                                                         |      |
| H. Boos, sieh Urkundenbuch der Landschaft                                          |      |
| Basel.                                                                             |      |
| Leibnizen's und Huyghens' Briefwechsel mit<br>Papin, herausgegeben von E. Gerland. |      |
| Papin, herausgegeben von E. Gerland.                                               | 1387 |
| K. Brugman, s. H. Osthoff.                                                         |      |
| Jordani Bruni Nolani Opera latine conscripta                                       |      |
| K. Bücher, s. de Laveleye.<br>recens. F. Fiorentino. Vol. I, Pars I.               | 25   |
| E. H. Bunbury, History of Ancient Geography.                                       |      |
| R. Burkart, Die chronische Morphiumvergif-                                         | 051  |
| tung.                                                                              | 1358 |
|                                                                                    |      |
| L. Campbell, s. Sophocles.                                                         |      |
| H. Cardauns, Konrad von Hostaden.                                                  | 1010 |
| W. H. Carpenter, Grundriß der neuisländischen                                      | 1121 |
| Grammatik.<br>A. de Ceuleneer, Essai sur la vie et le règne                        | 1151 |
| de Septime Sévère.                                                                 | 126  |
| al-Chálidí, s. Diwân des Lebid.                                                    | 120  |
| A. H. Charteris, Canonicity.                                                       | 445  |
| J. Coaz, Die Lauinen der Schweizeralpen.                                           | 449  |
| M. Cohn, Beiträge zur Gesch. des römischen                                         |      |
| Rechts. Band I.                                                                    | 243  |
| E. Curtius und J. A. Kaupert, Karten von Attika. I. Heft.                          | 1473 |
| Attiku. 1. Helt.                                                                   | 14/0 |
| F. Dahn, s. E. von Wietersheim.                                                    |      |
| H. F. Delaborde, Étude sur la chronique en                                         |      |
| prose de Guillaume le Breton.                                                      | 929  |
| F. Delitzsch, s. Weber.                                                            |      |
| P. Devaux, Etudes politiques sur les principaux                                    | 001  |
| événements de l'histoire Romaine.<br>L. Diefenbach, Völkerkunde Osteuropas. 1. Bd. | 821  |
|                                                                                    | 1062 |

| Verzeichniß der besprochenen Schriften.                                                                                                                                                                                                                             | IX           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| Der Diwan des Lebid, berausgegeben von Ju-<br>suf Dijd-ad-Din al-Chdlidi.<br>E. Dümmler, s. Monumenta.                                                                                                                                                              | 1537         |
| M. Erdmann, De Pseudolysiae epitaphii codicibus.  - Pseudolysiae oratio funebris.                                                                                                                                                                                   | 1633         |
| F. Fiorentino, s. Bruno. Th. Fischer, Die Dattelpalme. V. Floigl, Die Chronologie der Bibel etc.  — Cyrus und Herodot nach den neuge-                                                                                                                               | 1222<br>97   |
| fundenen Keilinschriften.                                                                                                                                                                                                                                           | 1249         |
| Upsala Läkareförenings Förhandlingar. Bd. XV. F. Francis, Der deutsche Episkopat in seinem                                                                                                                                                                          | 1121         |
| Verhältniß zu Kaiser und Reich unter Heinrich III., 1039 –1056. Theil I. II. 408.                                                                                                                                                                                   | 1086         |
| C. Frey, Schicksale des königlichen Gutes in<br>Deutschland unter den letzten Staufern seit König<br>Philipp. F. Froebel, s. R. Benfey.                                                                                                                             | 1 <b>551</b> |
| A. Garcke, s. Berg.                                                                                                                                                                                                                                                 |              |
| O. von Gebhardt und A. Harnack, Evangeliorum codex graecus purpureus Rossanensis.  E. Gerland, sieh Briefwechsel. Geschichte der Europäischen Staaten. Lief. XLII,                                                                                                  | 988<br>1387  |
| Abth. 2: Geschichte von Spanien von F. W. Schirrmacher, Band IV.                                                                                                                                                                                                    | 647          |
| O. Gierke, Johannes Althusius und die Entwicklung der naturrechtlichen Staatstheorien.  O. Gierke, s. Berner, Rosin.                                                                                                                                                | 182          |
| H. Girard, La philosophie scientifique.                                                                                                                                                                                                                             | 787          |
| E. Götzinger, sieh Joachim von Watt.                                                                                                                                                                                                                                | 921          |
| <ul> <li>C. Graux, De Plutarchi codice manuscripto Matritensi injuria neglecto.</li> <li>H. Grenacher, Untersuchungen über das Seh-</li> </ul>                                                                                                                      | 1370         |
| organ der Arthropoden.                                                                                                                                                                                                                                              | 741          |
| M. Güdemann, Geschichte des Erziehungswesens<br>und der Cultur der abendländischen Juden wäh-<br>rend des Mittelalters und der neueren Zeit. —<br>Geschichte d. E. u. d. C. der Juden in Frank-<br>reich und Deutschland etc.<br>Guillaume le Breton, s. Delaborde. | 1640         |
| Hadamars von Laber Jagd. Herausgeg. von K. Stejskal.                                                                                                                                                                                                                | 1305         |

| Herausgeg. von K. Kinzel.                     | 1337 |
|-----------------------------------------------|------|
| G. Kaufmann, Deutsche Geschichte bis auf Karl |      |
| den Großen. Band I.                           | 545  |
| J. A. Kaupert, s. Curtius.                    |      |
| O. Keller, Epilegomena zu Horaz.              | 778  |
| K. Kinzel, s. Der Junker und der treue        |      |
| Heinrich.                                     |      |
| A. Klostermann, Korrekturen zur bisherigen    |      |
| Erklärung des Römerbriefes.                   | 1089 |
| A. Krichenbauer, Theogonie und Astronomie.    | 654  |
| K. F. Kummer, s. Herrand von Wildonie.        |      |

1295

1300

| leben.                        |             |                | 128 |
|-------------------------------|-------------|----------------|-----|
| Lamprecht von<br>K. Weinhold. | Regensburg, | herausgeg. von | 490 |
| A. Weinhoid.                  | - Sautarin  | - Walters      | 490 |

Idealismus und Positivismus, 1. Theil.

A. von Lasaulx, s. Sartorius v. Waltershausen.

P. de Lagarde. Aus dem deutschen Gelehrten-

E. Laas, Kants Analogien der Erfahrung.

| Verzeichniß der besprochenen Schriften.                                                       | XI   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| E. de Laveleye, Das Ureigenthum; deutsche                                                     |      |
| Ausgabe von K. Bücher.                                                                        | 257  |
| J. D. Leader, Mary Queen of Scots in Captivity.  A. von Leclair, Der Realismus der modernen   | 533  |
| Naturwissenschaft etc.                                                                        | 1409 |
| Leibniz, s. Briefwechsel.                                                                     |      |
| M. Lexer, Mittelhochdeutsches Handwörterbuch.                                                 | 408  |
| - Mittelhochdeutsches Taschenwörterbuch. R. Löning, Der Reinigungseid bei Ungerichts-         | 407  |
| klagen im deutschen Mittelalter.                                                              | 85   |
| A. Loiseau, Histoire de langue française, ses<br>origines et son développement jusqu'à la fin |      |
| du XVI <sup>e</sup> siècle.                                                                   | 1591 |
| W. Lotz, Die Inschriften Tiglatpileser I.<br>E. Lucius, Der Essenismus in seinem Verhältniß   | 897  |
| zum Judenthum.                                                                                | 1375 |
| A. Ludwig, Commentar zur Rigveda-Ueber-                                                       |      |
| setzung. I. Theil (Der Rigveda oder die heiligen                                              | 1528 |
| Hymnen der Brahmana, Band IV).<br>Lysias, s. Erdmann.                                         | 1020 |
|                                                                                               |      |
| W. Maurenbrecher, Geschichte der katholi-                                                     | 000  |
| schen Reformation.                                                                            | 833  |
| S. May baum, Die Entwicklung des altisraeliti-                                                | 38   |
| schen Priesterthums.  H. Meisner, s. Pilgerreisen.                                            | 90   |
| A. Mele, s. Pompei.                                                                           |      |
| O. Meltzer, Geschichte der Karthager, Band I.                                                 | 1505 |
| Th. Mettauer, de Platonis scholiorum fontibus.                                                | 1626 |
| G. Meyer, Griechische Grammatik (Bibliothek                                                   |      |
| indogermanischer Grammatiken, Band III).                                                      | 1281 |
| P. Meyer, Die Fortsetzer Hermanns von Reichenau.                                              | 712  |
| G. Mihalkovics, A'Italános Boncztan.  A. Molinier, s. Itinera hierosolym.                     | 543  |
| P. G. Molmenti. La Storia di Venezia nella                                                    |      |
| vita privata etc.                                                                             | 17   |
| Monumenta Germaniae historica. Poetarum la-                                                   |      |
| tinorum medii aevi Tom. I pars prior: Poetae<br>latini aevi Carolini rec. E. Dümmler. I. 1.   |      |
| latini aevi Carolini rec. E. Dümmler. I. 1.                                                   | 54   |
| Monumenta Germaniae historica. Scriptorum                                                     |      |
| tomus XXV.                                                                                    | 225  |
| E. Mühlbacher, s. Regesten.                                                                   |      |
| E. Nestle, Veteris Testamenti Graeci codices Va-                                              |      |
| ticanus et Sinaiticus cum textu recepto collati.                                              | 1277 |
| C. Nohle, Die Staatsrechtslehre Platos.                                                       | 1082 |
| W. Nowack, Der Prophet Hosea.                                                                 | 851  |

| J. Opel, Die Vereinigung des Herzogthums Mag-                                     |            |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------------|
| deburg mit Kurbrandenburg.                                                        | 954        |
| H. Osthoff und K. Brugman, Morphologische                                         |            |
| Untersuchungen. Theil III.                                                        | 1418       |
| F. Overbeck, zur Geschichte des Kanons.                                           | 353        |
| K. Panzer, Wido von Ferrara De scismate Hilde-                                    |            |
| brandi.                                                                           | 1520       |
| Papin, s. Briefwechsel.                                                           | 1010       |
| Pariser Tagezeiten, herausgegeb. von St.                                          |            |
| Waetzoldt.                                                                        | 874        |
| L. Pastor, Die Correspondenz des Cardinals Con-                                   |            |
| tarini.                                                                           | 1203       |
| T. Pech, s. Pypin.                                                                |            |
| F. Pfeiffer, s. Berthold.                                                         |            |
| F. Philippi, Zur Reconstruction der Weltkarte                                     | 00.4       |
| des Agrippa.                                                                      | 694        |
| M. Philippson, Geschichte des Preußischen                                         |            |
| Staatswesens vom Tode Friedrichs des Großen                                       | 1102       |
| bis zu den Freiheitskriegen. I. Band.                                             | 338        |
| J. L. Píč, Die Abstammung der Rumänen.<br>Deutsche Pilgerreisen nach dem heiligen | 000        |
| Lande herange und erläut von R. Rühricht                                          |            |
| Lande, herausg. und erläut. von R. Rühricht und H. Meisner.                       | 132        |
| Plato, s. Mettauer, Nohle.                                                        | -02        |
| Plutarch, s. Graux.                                                               |            |
| R. Pöhlmann, Die Anfänge Roms.                                                    | 1115       |
| Poetae latini, s. Monumenta.                                                      |            |
| Pompei, Rivista illustrata di Archeologia po-                                     |            |
| polare e industriale e d' Arte, herausgeg. von                                    |            |
| A. Mele und E. Abeniacar. Ann I. Num. I.                                          | 1181       |
| Svenska Riksrådets Protokoll (Handlingar rö-                                      |            |
| rande Sveriges Historia. Tredje Serien).                                          | 1          |
| A. N. Pypin und V. D. Spasović, Geschichte                                        |            |
| der slavischen Litteraturen. Uebersetzt von<br>T. Pech. I. Band.                  | 993        |
| <del></del>                                                                       | 330        |
| A. Raabe, Die Klagelieder des Jeremias und der                                    |            |
| Prediger des Salomon.                                                             | 317        |
| Regesten des Kaiserreichs unter den Karolingern                                   |            |
| von J. F. Bühmer, neubearbeitet von E. Mühl-                                      | 100        |
| bacher. 1. Lief.                                                                  | 129<br>319 |
| P. Regnaud, La Métrique de Bharata.                                               | 812        |
| E. Revillout, Chrestomathie démotique.  — Nouvelle Chrestomathie démotique.       | 812        |
| Revue des études juives. No. 1.                                                   | 668        |
| The Language Crange Parkes. Tio. 1.                                               | .,,,,,     |

| Verzeichniß der besprochenen Schriften.                                                     | IIIX       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| K von Richthofen, Untersuchungen über frie-<br>sische Rechtsgeschichte. Abth. I, Theil I.   | 1345       |
| Ch. Rieu, Catalogue of the Persian Manuscripts in the British Museum.                       | 1078       |
| Rigueda, s. A. Ludwig.<br>A. Ritschl, Geschichte des Pietismus. Band I.                     | 198        |
| W. Roeder, Beiträge zur Erklärung und Kritik des Isaios.                                    | 252        |
| Römerbrief, s. Klostermann.                                                                 |            |
| K. Röhricht, s. Pilgerreisen.<br>H. Rosin, Die Formvorschriften für die Ver-                |            |
| äußerungsgeschäfte der Frauen nach lombardi-                                                |            |
| schem Recht (Auch unter dem Titel: O. Gierke,                                               |            |
| Untersuchungen zur deutschen Staats- und Rechts-                                            | 001        |
| geschichte, VIII. Band).<br>D. Ross, Studies in the early history of institutions.          | 961<br>276 |
| K. Roth, Geschichte des Forst- und Jagdwesens                                               | 2.0        |
| in Deutschland.                                                                             | 461        |
| A. Samter, Das Eigenthum in seiner sozialen                                                 |            |
| Bedeutung.                                                                                  | 417        |
| W. Sartorius von Waltershausen, Der                                                         | 1601       |
| Aetna. Herausgeg. von A. von Lasaulx. 2. Bd. A. H. Sayce, Introduction to the Science of    | 1601       |
| Language.                                                                                   | 422        |
| F. W. Schirrmacher, sieh Geschichte der Euro-                                               |            |
| päischen Staaten.                                                                           |            |
| O. Schmitz-Dumont, Die Einheit der Natur-                                                   |            |
| kräfte und die Deutung ihrer gemeinsamen Formel.                                            | 1377       |
| G. Schnedermann, s. F. Weber.                                                               | 1011       |
| F. C. Schneider und A. Vogl, Commentar zur                                                  |            |
| österreichischen Pharmacopoe; I. Band, bearb.                                               |            |
| von A. Vogl.                                                                                | 988        |
| Th. Schreiber, Die antiken Bildwerke der Villa<br>Ludovisi in Rom.                          | 595        |
| - Apollon Pythoktonos.                                                                      | 660        |
| H. Schultz, Die Lehre von der Gottheit Christi.                                             |            |
| F. Selmi, Ricerca del fosforo delle urine.                                                  | 507        |
| - Esame dell' urina di un itterico grave.                                                   | 510        |
| <ul> <li>Sulla fallacia del reattivo di Van Deen.</li> <li>Sopra due arsine etc.</li> </ul> | 510<br>511 |
| E. Sénart, Les Inscriptions de Piyadasi, Tome I.                                            | 1313       |
| E. Sievers, Grundzüge der Phonetik.                                                         | 885        |
| W. Soltau, Ueber Entstehung und Zusammen-                                                   |            |
| setzung der altrömischen Volksversammlungen.                                                | 1464       |

| Sophocles ed. L. Campbell. II. Band.<br>W. Spitta-Bey, Grammatik des arabischen<br>Vulgärdialectes von Aegypten.                                                                                                                          | 1141<br>303        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| K. Steijskal, s. Hadamar von Laber. H. Steinthal, Gesammelte kleine Schriften. I. J. Storm, Englische Philologie. Bd. I. Strasburger, Zellbildung und Zelltheilung. J. Strobl, s. Berthold. Die Summa der Heiligen Schrift, herausgegeben | 98<br>1398<br>1488 |
| von K. Benrath.<br>H. B. Swete, s. The odorus.                                                                                                                                                                                            | 32                 |
| Tacitus, s. Baumstark. Theodori episcopi Mopsuesteni in epp. Pauli commentarii. Vol. I. Ed. H. B. Swete.                                                                                                                                  | 1185               |
| T. Tobler, s. Itinera hierosolym.<br>Tosefta, ed. M. S. Zuckermandel.                                                                                                                                                                     | 717                |
| ${ m Urkundenbuch}$ der Landschaft Basel, herausg. von ${\it H.~Boos.}$                                                                                                                                                                   | 1270               |
| A. Vogl, s. Schneider.                                                                                                                                                                                                                    |                    |
| <ul> <li>St. Waetzoldt, sieh Pariser Tagezeiten.</li> <li>Joachim von Watt, Deutsche historische Schriften, herausgegeben von E. Götzinger, Band III.</li> <li>F. Weber, System der altsynagogalen palästini-</li> </ul>                  | 921                |
| schen Theologie, herausgegeben von Franz De-<br>litzsch und G. Schnedermann.                                                                                                                                                              | 372                |
| K. Weinhold, s. Lamprecht. A. Wetzel, Die Translatio S. Alexandri. W. D. Whitney, Indische Grammatik. Aus dem                                                                                                                             | 705                |
| Englischen übersetzt von H. Zimmer.<br>Wido von Ferrara, s. K. Panzer.                                                                                                                                                                    | 394                |
| E. v. Wietersheim, Geschichte der Völkerwanderung. 2. Aufl. redigiert von F. Dahn.                                                                                                                                                        | 221                |
| E. Winkelmann, sieh Acta.<br>Ch. H. Wright, sieh Zechariah.                                                                                                                                                                               |                    |
| W. Wundt, Logik. I. Band.                                                                                                                                                                                                                 | 284                |
| Zechariah and his Prophecies by Ch. H. H. Wright.<br>Zeitschrift für alttestamentliche Wissenschaft                                                                                                                                       | 701                |
| herausgegeben von B. Stade.                                                                                                                                                                                                               | 1178               |
| T. Ziller, Allgemeine philosophische Ethik.  H. Zimmer, s. Whitney.                                                                                                                                                                       | 761                |
| M. H. Zotenberg, La chronique de Jean évêque de Nikiou.                                                                                                                                                                                   | 587                |
| M. S. Zuckermandel, s. Tosefts.                                                                                                                                                                                                           |                    |

# Göttingische gelehrte Anzeigen

unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stiick 1.2.

5. u. 12. Jan. 1881.

Inhalt: Svenska Riksradets Protekell. Bd. II. (1680—32). Von C. Schives. — Hanserecesse (erste Abth.: 1256—1430). Bd. V. Von R. Prod. — P. G. Molmenti, La Storia di Venesia nella vita privata. Von Geo. M. Thomas. — Jordani Bruni Opera latine conscripta, rec. F. Fiorentino. I. 1. Von C. s. Squeart. — Die Summa der Heiligen Schrift, herausgeg. von K. Benrath. Von Fr. Düsterdieck. — S. Maybaum, Die Entwicklung des altisrabitischen Priesterthums. Von P. de Lagards. — Erra Abbot, The Autorahip of the Fourth Gospel. Von W. Margold. — Poötase latini aevi Carolini, rec. E. Dümmler. I. 1 (Monumenta Germaniae historica: Poëtarum latin. medii aevi T. 1. P. 1), Von Ermet

= Eigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött. gel. Anz. verboten =

Handlingar rörande Sveriges Historia. Tredje Serien. Svenska Riksrådets Protokoll utgifvet af Kongl. Riks-Archivet genom N. A. Kullberg. II: 1680—1682. Stockholm, P. A. Norstedt & Söner. XI und 876 (2) SS. 8°.

Der erste Band, welcher 1878 (XLVI und 291 SS.) erschienen ist und in der Jenaer Literatur-Zeitung 1879. No. 9 besprochen wurde, enthält die Protocolle des schwedischen Reichsraths von der ersten auf uns gekommenen Aufzeichnung (1621) bis zum 10. Nov. 1629 und schließt mit den großen Rathssitzungen, welche dem Aufbruch des Königs nach Deutschland vorausgingen. Eben da knüpft der zweite Band wieder an und führt die Reihe der Aufzeichnungen vom 4. Mai 1630 bis zum 15. December 1632, eine Woche nach dem Eintreffen der Todesbotschaft von Lützen, herab.

Auch dieser zweite Band bringt keine willkürliche Auswahl, sondern giebt die Aufzeichnungen vollständig und genan so wieder, wie sie der Zeit nach auf einander folgten, mit Ausnahme der Protocolle in Rechtssachen, welche zur Revision an den R. R. gebracht waren und in den zugänglichen Handschriften nicht vorlagen. Außer der Reihe sind ferner auf S. 257 -309 zu einer besonderen Gruppe mit 37 Beilagen zusammengestellt die Verhandlungen im Proceß des Prinzen Christian von Dänemark gegen den Wild- und Rheingrafen Otto Ludwig, welcher, als Obrist aus dänischen in schwedische Dienste getreten, den Prinzen eines Vergiftungsversuchs bezichtigt hatte und nach langen Verhandlungen wegen Diffamation in contumacia zu 40 Mark Strafe verurtheilt wurde. ohne daß es damit zur Ausführung kam; weil der Prinz. nachdem er sich ein Jahr lang vor dem schwedischen Reichsrath in den Handel eingelassen, schließlich, vom kläglichen Ausgang wenig erbaut, gegen die Competenz des Forums protestierte, worauf der R.R. seinen Spruch wieder aufhob.

Auf S. 1—256 handeln die zusammenhängenden Protocolle auch in diesen Jahren wieder von Fragen der verschiedensten Bedeutung. Die vier ersten Sitzungen, Mai 1630, sind noch vor des Königs Abreise, zum Theil in dessen Beisein, gehalten und bringen die Berathungen über den Eintritt in den deutschen Krieg zum Abschluß. Mit dem 15. Juni heben dann die Verhandlungen unter veränderten Bedingungen an. Gemäß der kön. Instruction vom 30. Mai (I, XLI—XLVI) nimmt der R.R. — bis zum Eintritt der Vormünder der Königin Christina (1633) — die oberste Regierung in die Hand,

ährigens durchweg an des Königs Intentionen gebunden und von ihnen beherrscht, wie denn gleich in der ersten Sitzung für den unter Segel gegangenen, indeß durch Unwetter in die Skären zurückgetriebenen König neuer Proviant beschafft werden muß, wobei sich mancher Einblick in die öconomischen, ständischen und Rechts-Verhältnisse des Reichs ergiebt. den Herbst bedrängen den R.R. ähnliche Sorgen; dann stehen die kleineren, einheimischen Angelegenheiten im Vordergrunde. Ende Januar, vollends im März 1631, steigen wieder die großen Fragen auswärtiger Politik, vor Allem die schwedisch-dänische Constellation, über den Horizont; der Krieg fordert neue Opfer an Menschen, Geld. Proviant; der R.R. verhandelt mit den Ständen, nicht immer gleich mit Erfolg; die Leistungsfähigkeit des Reichs steht in Frage; bei allem Streit für das Evangelium kommt es die Priester hart an, auch von sich aus Streiter zu stellen, denn, wenn der Knecht beim Priester keine größere Freiheit hat als beim Bauer, wer wird dann noch Knecht beim Priester sein wollen? Am Ende aber fügen sich Priesterschaft, Adel, Bürger; gelegentlich giebt es wohl einen Tumult: in Dalarne im April. einen Aufstand in Dal im Herbst; aber der Bauer stellt zuletzt seinen Mann und der König hat, was er fordert. Und als am 2. Nov. ein allgemeiner Dank- und Bettag für den bei Leipzig erfochtenen Sieg ausgerufen worden ist, darf Schweden wieder in sich selbst einkehren, bis, der Windrichtung draußen und dem Rhythmus der Jahreszeiten folgend, im Februar 1632 von Neuem die große Woge der Weltgeschichte herüberbrandet; da debattiert man im März, wordber zu consultieren sei: an de pase facienda,

vel quibus conditionibus pax sit ineunda; von der Religion; de bono publico; de bono privato: im April vom spanischen Wesen, mit Gründen für und wider: pro pace cum Hispano; pro bello cum Hispano. Eine Besendung des Königs, ihm Glück zu wünschen, kommt aufs Tapet: mit leeren Händen läßt sich dort nicht erscheinen und die Erwägungen beginnen sich in die Länge zu ziehen, als mit dem Sommer abermals relatives Stillleben einkehrt.

Mitunter sind Abgesandte des Königs oder Angereiste in der Versammlung erschienen und erzählen von den Dingen draußen; eine Debatte schließt sich nicht an. aber das Protocoll verzeichnet in Kürze, was so verlautet: welche Städte sich jüngst ergeben haben; wessen der König sich zu Chur-Sachsen versieht: wie viel an Subsidien von Frankreich, Venedig, England in Aussicht steht. Ausführlich berichtet in der Sitzung am 23. Oct. 1632 Erich Rynning, der Admiral, von den Verrichtungen des Kanzlers in Niedersachsen; von den Desertionen im königlichen Heere bei Nürnberg; wie dagegen Wallenstein sein Heer in Zucht hält und täg lich für Zufuhr zu sorgen weiß u. a. m.

Während so in auswärtigen Dingen in Stid und West dem R.R. nur eine untergeordnete Aufgabe zufällt, sieht er sich in Angelegenheiten des Ostens mehr als einmal wider Willen gezwungen, eine Art freilich nur kummerlicher Initiative zu ergreifen, wenn etwa Gesandte aus Rußland kommen: Gefahren von der russischen und polnischen Grenze drohen; die livländischen Grenzhäuser zu sichern sind oder der Chan der Krim nach Ablauf gewisser Conjuncturen, welche den Sultan mit Persien verwickeln, 30,000 Tataren gegen Kaiser und Liga zu Diensten stellt, sofern ihnen freier Durchzug durch Siebenbürgen erwirkt wird und schwedische Gesandte

entgegenkommen.

Der unmittelbarsten Fürsorge des R.R. bleiben die einheimischen Angelegenheiten überlassen und bringen Arbeit und Sorge vollauf, von der Königin an, so lange sie im Lande weilt; mit ihrer Ktiche, der es zu Zeiten am Nothwendigen gebricht; mit ihren Schwächen und Launen. Die Protocolle sind reich an Beiträgen zur Charakteristik der wunderlichen Frau, die bald ihrer Wäscherin ein Erbgut verschreibt, bald ihren Namen unter Stöße von Donationsbriefen setzt: in ihrer Sehnsucht nicht rasch genug zum König gelangen kann; voll Aengsten, auf seine heimliche Ordre hin- oder gar zurtickgehalten zu werden, in Drohungen ausbricht, so wie sie da stehe, in ihren Altagskleidern, hinüberflüchten zu wollen, worüber der R.R. in ärztlichen Kummer verfällt, bis sie endlich glücklich befördert ist und der König nun zusehen mag, wie er sich ihrer erfreue. Oder der R.R. hat es mit Jesuiten, Calvinisten, Spionen, mit Abenteurern, mit fahrenden Studenten, wie mit jenem Lars Vivallius, zu thun, welchem, als einem schwedisch gearteten Vorlänfer von Cazanova und Cagliostro, in Silfverstolpes Hist. Bibl. jüngst eine eigene Studie gewidnet wurde. Handel und Wandel wollen berathen, Kaufherrnhändel geschlichtet; geistlicher Hader niedergehalten; Ruhe und Ordnung wollen im Lande behauptet; bei dem Getrenntsein von Reichskanzler und Reichsrath will dem Einreißen einer ambulatoria administratio, S. 181. gewehrt sein und nicht selten muß sich der R.R. zlücklich schätzen, wenn er nur ein Schlimmeres abzuwenden vermag, auch ohne das Bessere an die Stelle setzen zu können.

So haben von 1630 bis gegen Ende 1632 die Sitzungen vielbeschäftigt ihren Gang genommen, als beim Eintritt des Winters die Besendung des Königs abermals in Berathung kommt und die Nachricht von einem neuen Siege über Wallenstein eintrifft. Am 6, and 7, December discutiert sich die spanische Frage: am 8. bringt die Grenzpost die ordinären Avisen und die höchstbeklagenswerthe Zeitung vom tödtlichen Hingang des seligen Königs, Gott bessere es! In Thränen und Klagen verbringt der Senat den Tag; man beschließt, den Grafen Per Brahe zum Reichskanzler zu senden. Am 9. kein Protocoll. Am 10. heimliche Beredung, zwei Stunden lang, ohne Protocoll; dann setzt die Feder wieder an. Am 15. werden die concipierten Schreiben an die Königin-Wittwe verlesen. Item an den Herrn Reichskanzler, sowie des Grafen Brahes Memorial sammt Vollmacht für den Kanzler und Alles wird unterschrieben.

Damit schließt das letzte Protocoll dieses Bandes

Daß die Edition vortrefflich ist, bedarf kaum der Erwähnung. Die Texte sind durchweg, unter Bezeichnung des Schreibers, nach den Concepten und nur, wo diese fehlen, nach dem Mundum gedruckt. Alle Vorzüge des ersten Bandes treten wieder hervor: dieselbe wohlerwogene Beschränkung auf das, was einem Herausgeber obliegt; lehrreiche Anmerkungen; ein musterhafter Index; die größte Correctheit und zwar gilt letzteres im Ganzen auch von den mitunterlaufenden deutschen Texten; S. 290 ist in gevbeicht statt des zweiten e ein r zu

lesen. Der einzige Einwand richtet sich auch jetzt wieder gegen einige entbehrliche Anmerkungen, welche den Sinn des Textes sprachlich und logisch erläutern sollen und mehr präcisieren, als gut ist, z. B. 3, 1; oder Schwierigkeiten erblicken, die nicht vorhanden sind, wie 4, 2. 62, 1, oder syntactische Besonderheiten wie Fehler behandeln, wie 13, 2. 23, 1. Bei solchen Correcturen stumpft sich der Sinn für feinere Nürden allmählich ab und der lebendige Ausdruck wird unter rationellem Schematismus zuletzt ertödtet. Uebrigens ist die Zahl der hiermit beanstandeten Anmerkungen nicht groß.

Zum Schluß bleibt nur der Wunsch, um abermals zwei Jahre, wo nicht früher, dem dritten Band aus der Hand desselben Herausgebers entgegensehen zu dürfen.

Kiel, Nov.

C. Schirren.

Hanserecesse. Band V. Auf Veranlassung Seiner Majestät des Königs von Bayern herausgegeben durch die Historische Commission bei der Königl. Akademie der Wissenschaften. A. m. d. T.: Die Recesse und andere Akten der Hansetage von 1256—1430. Bd. V. Auf Veranlassung etc. Leipzig, Verlag von Duncker & Humblot. 1880. (IX. 619). 4°.

Die Publikation der ersten Abtheilung der Hanserecesse, bekanntlich eine der großen von der Historischen Commission in München in die Hand genommenen Aufgaben, begann im Jahre 1870. Sie ist nunmehr in fast regelmäßigen Schritten bis zum fünften Bande gediehen, welcher die Jahre 1401 bis 1410 umfaßt, so daß zu erwarten ist, daß die noch übrigen zwei Jahrzehnte während etwa vier Jahren in weite-

ren zwei Bänden bearbeitet und damit der Anschluß an die zweite, vom Hansischen Geschichtsverein besorgte Abtheilung (1431 1476), von welcher ebenfalls bereits zwei Bände vorliegen, erreicht sein wird. Da unter derselben Obhut demnächst auch der Anfang der dritten Abtheilung erscheint, die Herren Koppmann, von der Ropp und Schäfer die ihnen anvertrauten Abschnitte in allen Stücken nach derselben Methode äußerlich wie innerlich gleichmäßig bearbeiten und die Ausgaben von einem und demselben Verlag mustergiltig hergestellt werden, so wird mit vereinten Kräften in nicht gar zu langer Zeit ein großartiges Urkundenwerk zugänglich gemacht sein, mit dem sich wenige andere werden messen können. Wenn dann auch, wie zu hoffen ist. das Hansische Urkundenbuch gleichzeitig in mehreren Bänden vorrückt, so wird die systematische Durchforschung der in halb Europa zusammengelesenen Quellen zur Geschichte des großen Bundes so bedeutend angewachsen sein, daß eine dem Gegenstande würdige umfassende Darstellung kaum noch ausbleiben kann.

Der fünfte Band Koppmanns, der uns als neuster Beitrag vorliegt, weist, obgleich er nur die zehn Jahre 1401 bis 1410 behandelt, während dieses Zeitraums in 729 Nummern die erstaunliche Anzahl von 151 Versammlungen auf, die, partikular oder allgemein, als Hansetage bezeichnet werden müssen. Auf der ganzen Küstenlinie von Esthland bis Flandern, an manchen Stellen auch tief in das Binnenland eindringend, äußerte sich gegenüber den vorschreitenden politischen Gestaltungen in der Staatenwelt Nord- und Mitteleuropas und einigen bei-

nahe allgemeinen Nöthen der Zeit eine großartige bündnerische Thätigkeit, deren unendliche Verzweigung nicht allein nach der commerciellen Seite in einer so gediegenen Zusammenstellung wie der Koppmanns nunmehr vollends in die Augen tritt, während doch auch
gleichzeitig gerade in diesem Jahrzehnt, das
noch dem Höhepunkt der großen Vereinigung
angehört, eine centrale Strömung des in sich
vielgestaltigen Hansischen Städtebundes oft mehr,
als gewöhnlich zugegeben wird, erkennbar ist.

Der Herausgeber hat wie bisher die Recesse nach den einzelnen Hansetagen je mit den zugehörigen Vorakten, Verträgen, Correspondenzen, Berichten der Gesandtschaften, nachträglichen Verhandlungen, werthvollen Auszügen aus Rechnungsbüchern übersichtlich geordnet, die meisten Nummern in vollständigem, viele in erstem Abdruck wiedergegeben und sich nur bei einer Minderzahl mit einem genauen Regest begnügt. Kurz und bequem wird gleich zu Anfang die Herkunft des Materials, der Recesse wie der sie begleitenden Urkunden, verzeichnet, so daß man sich in Beziehung auf jedes einzelne Stück rasch zurecht findet. Die Kritik der Texte stützt sich, so weit nur irgend erreichbar, auf eine systematische Vergleichung der gesammten handschriftlichen Ueberlieferung, wenn auch oft genug bei Ermangelung von Originalien oder Copien ein Abdruck aushelfen muß. klärung dienen dem Benutzer außer den Regesten in den Ueberschriften und den beigegebenen Orts- und Personenverzeichnissen von scrupuloser Genauigkeit viele dankenswerthe Winke in den Noten, die sich vorwiegend auf Zeitbestimmung, sprachliche Erläuterung, Münzverhältnisse u. dgl. m. beziehen.

Allzu knapp aber für den überaus reichen Inhalt des Bands erscheint doch die Einleitung von nur einer Seite Umfang. Der Verfasser begntigt sich damit das Material in der Hauntsache in vier große Gruppen auseinander zu falten, die er ja im Einzelnen mit unendlicher Sorgfalt erläutert und so sicher durchforscht hat, daß von keinem anderen so wie von ihm selber ein maßgebender Ueberblick über dieselben wird gegeben werden können. Die dritte dieser Gruppen, das Unwesen der Vitalianerbrüder auf dem Meere, das aus dem Kampfe um Gothland zwischen Dänemark und dem Deutschen Orden und aus dem Zerwürfniß zwischen den Hansestädten, insbesondere den preu-Bischen Städten und den Engländern, so wie aus den inneren und äußeren Kämpfen Frieslands Nahrung zog, hat Koppmann allerdings bereits durch eine besondere Abhandlung, die er dem vierten Bande voraus schickte, und einen Aufsatz über den Seeräuber Klaus Störtebecker in Geschichte und Sage in den Hansischen Geschichtsblättern 1877 beleuchtet, dem bereits ein Aktenstück des fünften Bands N. 56. das Schreiben Hamburgs an Kampen wegen eines von Ghodeke Michels geraubten Bierschiffs, als Beleg dienen konnte. Aehnlich steht es mit der zweiten Gruppe, den englisch-preußischen Beziehungen, über welche von Koppmann großartiges Quellenmaterial zusammengetragen und auf der letztjährigen Versammlung des Hansischen Geschichtsvereins in Hildesheim ein dankenswerther Ueberblick gegeben worden ist. den wir hoffentlich recht bald in den Geschichtsblättern zu lesen bekommen. regt sich denn gleich sehr der Wunsch von ihm in ähnlicher Weise aus den Akten auch

über Gang und Zusammenhang des Kampfs belehrt zu werden, der zwischen der Königin Margaretha und dem Deutschen Orden um den Besitz Gothlands geführt wurde, die erste Gruppe, die doch deshalb so bedeutend erscheint, weil dabei die Rathssendeboten der Hansestädte als Friedensvermittler auftreten, zumal seitdem der Krieg zu Ungunsten des Hochmeisters aussiel.

Was endlich den vierten Punkt, den Verfassungskampf in Lübeck, die Austreibung des alten Raths durch einen neuen, den Antheil der tibrigen Städte an dieser Spaltung in ihrem Vorort, die von beiden Seiten am Hofe Ruprechts von der Pfalz betriebenen Verhandlungen betrifft, so thut der Herausgeber sehr recht diesen Gegenstand von allgemein hansischer Bedeutung, der in den Verkehr der Städte überall hineinspielte, mit dem trefflichen Herausgeber des Lübecker Urkundenbuchs um die Wette auch in den Kreis seiner Aktenstücke hineinzuziehn. Die im Lübecker Urkundenbuch abgedruckte Correspondenz des neuen Raths mit den Hamburger Kirchspielen N. 514 ff. (nicht 414 ff., wie es in der Einleitung heißt) konnte schon deshalb nicht ausgelassen werden, weil sie mit einem Wismarer Receß in Verbindung steht und aus derselben Handschrift in Wismar noch vervollständigt wird. Aehnlich stehen die Akten zur Lübecker Versammlung vom 9. Februar 1409 mit dieser Angelegenheit in Berthrung N. 556 -570 (nicht 464-471 wie in der Einleitung). und ferner die Verhandlungen zu Heidelberg am 10. Juni 1409 N. 582-612, die zu Lübeck am 5. November 1409 N. 626, zu Stralsund am 23. März 1410 N. 675 ff., zu Elbing am 23. März N. 698 ff. Uebrigens ist es erfreulich, daß Koppmann auch hiertiber durch Mittheilung an den

Verein für Hamburgische Geschichte noch besonders zu handeln verspricht. Endlich aber kann es dem Herausgeber der Reichstagsakten, der schon längst der Regierung König Ruprechts seine energische Thätigkeit zuwendet, nur in hohem Grade erwünscht sein, wenn das Lübecker Urkundenbuch und die Hanserecesse Alles, was in ihren Bereich kommt, zu Tage fördern in einer Sache, in welcher die beiden um die Herrschaft in Lübeck streitenden Parteien die Entscheidung des römischen Königs anriefen.

Daß manche Aktenstiicke des Bandes in die vier großen Kategorien kaum einzureihen sind. wird auch der Herausgeber nicht bestreiten. Fordert er doch selbst "eine berufene Hand" auf um dasjenige, was er tiber die friesischen Verhältnisse gesammelt hat, nunmehr in geeigneter Weise zu verwenden. Aber auch noch für andere Hergänge und Zustände bietet sich dieser Receß als Quellenwerk. Im Jahre 1407 herrsehten in dem westphälischen Minden gleichfalls Verfassungsstreitigkeiten, die auf einem Hansetage zu Lübeck von den zu Schiedsrichtern bestellten Städten Lübeck, Hamburg und Lüneburg ausgetragen wurden N. 464-471. Ferner gehören hierher auch die Münzrecesse der wendischen Städte und Lübecks N. 726 und 729 und eine Reihe von Stücken, welche Klagen und Gewaltthaten der Russen im hansischen Handelsverkehr zu Nowgorod betreffen. Nach N. 61, 64, 238, 240, 477 sight es doch fast so aus. als ob damals schon was die Vermessung von Honig und Salz und die Reinhaltung der aus Stideuropa stammenden stißen Weine betrifft die belobte Redlichkeit und Treue der Deutschen allerlei zu wünschen übrig gelassen hätte. Auch

sonst noch kommen eine Anzahl von Aktenstücken über die Beziehungen zu Rußland und Polen, namentlich die Verhandlungen mit Nowgorod N. 613-619, um so mehr in Betracht, als ja die große Katastrophe des Ordens. der bis dahin gegen die Slawen wie gegen Scandinaven und Engländer eine mächtige Stütze des Städtebunds gewesen, nicht mehr lange auf sich Sehr bezeichnend für die doch warten ließ. wesentlich längs den Küsten des nördlichen und mittleren Europas haftende Einigung erscheint in N. 263 eine Aeußerung der preußischen Städte an Lübeck, mit welcher sie das Anliegen des Bischofs von Münster ihm Geld zu leihen, um ein Schloß des Grafen von Delmenhorst brechen und die Zwistigkeiten unter den Friesen beizulegen, ablehnen: dat de saken unses doendes nicht en sin ... wente de zaken nicht tor zeewart, sunder allene to lande wart sint gelegen.

Indem ich schließlich noch einmal an den englisch-preußischen Conflict anknüpfe, der durch eine Fülle bisher unbenutzter Aktenstücke aller Art in seinen Ursachen, seinem Verlauf und Abschluß nicht nur anschaulich, sondern durch das Auftreten und Mithandeln hervorragender und charaktervoller Persönlichkeiten fast dramatisch lebendig wird, muß zunächst ein kleines Versehen des Herausgebers gerügt werden. den Regesten zu 149 und 457 übersetzt Vicecomes Kant', Devon' u. a. m. mit Viscount, während doch seit Wilhelm dem Eroberer das in lateinischer Ausfertigung gebräuchliche Vicecomes mit einem Comitat verbunden englisch und daher auch deutsch nur Sheriff bedeutet. Der Adelstitel eines Viscount dagegen erscheint erst gegen die Mitte des funfzehnten Jahrhun-

derts als die nächste Stufe über dem Baron. vel. Stubbs. Const. Hist. III. 472 Ed. 2. dann begegnen in einem Anschreiben richs IV. von England an den Hochmeister Conrad von Jungingen nach einer Danzinger Handschrift in N. 130 zwei Wörter: post longum hine inde conflictum repausacionemque interpulam, die unmöglich in dieser Form aus der englischen Kanzlei herrühren können. Vor allen aber muß ich, wie der Band von englischer Seite eine Anzahl im Capitelsarchiv zu Canterbury wieder aufgefundener Schriftstücke zu der Auseinandersetzung mit den Hansestädten veröffentlicht, einige Berichte der anderen Seite hervorheben, welche höchst willkommen auf die Persönlichkeit des ersten Königs aus dem Hause Lancaster, dessen für die Verfassungs- und Handelsgeschichte Englands wie für die der letzten Kreuzfahrten höchst bedeutsame Regierung in einheimischer und auswärtiger Berichterstattung nur stiefmütterlich bedacht ist, neues Licht wer-Ein namhafter Danziger Rathsherr Arnd von Dassel, der doch wohl mit Arnd Hekel identisch zu sein scheint, erschien, nachdem endlich directe Friedensverhandlungen in Fluß rekommen, zu Ende des Jahrs 1407 in London. als eben das Parlament vertagt worden. Doch erhielt er Zutritt beim Könige in seinem Landsitz, und Heinrich verhieß nach Weihnachten zur Stadt zu kommen und ihm guten Bescheid zu geben. Die bei den Preußen und den niederländischen Städten bevollmächtigt gewesenen Engländer waren noch rechtzeitig zum Parlament eingetroffen und der eine, Meister Johann Kington, hatte dem ihm von seiner Sendung her bekannten Arnd mitgetheilt, daß die Abgeordneten keiner Stadt dem deutschen Kaufmann so feindselig wären, wie die von Newcastle. Im Vertrauen indeß hatte der König selber ihm gesagt, daß er mit dem Orden und den Städten Frieden haben und sein Parlament ihm demnächst auch die Mittel gewähren würde, die atipulierten Entschädigungen zu zahlen, N. 484. Allein die Feststellung der Zahlungsfristen und die Ausfertigung der Obligationen machten noch längere Zeit zu schaffen. Darüber schreibt derselbe Arnd noch einmal am 25. Januar 1409 N. 548, als Heinrich IV. an seiner Krankheit so schwer darnieder lag, daß an seinem Aufkommen gezweifelt wurde. Das Parlament, der königliche Rath sollten eben zusammentreten. Schon erwartete der Bote von beiden guten Bescheid, als er nun ausrufen mußte: "Gott im Himmel sei's geklagt, ich besorge, daß er von der Seuche nicht genesen könne. Und sollte Gott seinen Willen an ihm thun, so weiß ich nichts anderes, als daß der Prinz König wird: und das wird ohne Säumen geschehn". Als oh von dem Prinzen, dem nachmaligen Heinrich V.. weniger Gerechtigkeit zu erwarten wäre. Indek haben ihn Brampton, John Brown und andere Bürger von Lynn (Linden) ermuntert, er solle nur gutes Muths sein. Bei der großen in Nordengland herrschenden Theuerung würde der Rath wegen des Friedens gewiß ein Einsehn haben und den Vertrag genehmigen, denn sie wüßten von keinem Lande, aus dem sie Korn haben könnten, als aus Preußen. Die Sachen wurden dann freilich nicht eher erledigt, als bis der Ritter Dietrich von Logendorf als Abgesandter des Hochmeisters Ülrich von Jungingen, dessen Anschreiben im Januar 1410 König Heinrich an seinem Hofe zu Eltham überreichte N. 639. 640. Der König erwiderte:

der Meister schreibt mir auch und bittet. daß ich meinen Fürsten, Herren, Rittern und Knechten erlauben möge ihm zu Hilfe und der Christenheit zu Trost zu reiten. Ich möchte es niemand lieber gönnen als mir selber, denn ich bin ein Kind derer von Preußen (womit er auf seine beiden in den Jahren 1390 und 1392 nach Preuunternommenen Kreuzfahrten anspielt). könnte ich nur Frieden von den Franzosen haben" u. s. w. Da gleichzeitig der Herold des Königs von Polen, der auch an den römischen König und an den König von Frankreich Aufträge hatte, eintraf und der preußischen Werbung bei Heinrich den Weg zu verlegen suchte. so erklärte dieser doch ausdrücklich: kann ich das zulassen, denn ich bin immer ein Kind von Preußen". Auch ließ er die Ordensregierung dringend ersuchen, doch seinen Engländern zu gestatten wieder Korn zu laden, damit sie wüßten, er und der Hochmeister seien gute Freunde. Der Botschafter aber bittet seinen Herrn den Hochmeister um den bösen von den Polen ausgestreuten Verleumdungen zu begegnen dem Könige und dem Prinzen ausführliche Mittheilung zu machen über die Erobe-Samogitiens durch den Polenkönig Herzog Witold. Daß dies geschehen sei, weil ein Ordensbruder bei dem Weibe eines samogitischen Bojaren betroffen worden, wollte auch Heinrich IV. dem Herolde nicht glauben. sagte ihm im Gegentheil: "Ich habe auch anderswo Land; sollte ich es darum verlieren, wenn ein Ritter oder Knecht bei eines anderen Mannes Weib gefunden wird". Endlich mag noch erwähnt werden, daß in einem Elbinger Reces vom 9. Juni 1409 N.581 cf. N.440 § 15 außer den beträchtlichen Entschädigungssummen. die den Städten zugesprochen wurden, von England gefordert wurde, die einst an Heinrich Percy, offenbar während des Aufstands, von Danziger Bürgern verkauften, aber von den Siegern confiscirten Güter nachträglich zu bezahlen, "Seelgeräthe" im Werth von 150 Nobel für den einzelnen Todten zu stiften, nämlich für 28 Schiffherren und Kaufleute aus Preußen und Liefland, die während des Kriegs von den Engländern über Bord geworfen worden, auf Beobachtung der dem Kaufmanne in England von Akters her gewährten Privilegien zu dringen, den Engländern selber aber ähnliche Vorrechte in den preußischen Städten auch fernerhin unnachsichtlich zu verweigern.

Göttingen.

R. Pauli.

P. G. Molmenti. La Storia di Venezia nella vita privata delle origini alla caduta della Repubblica. Torino, Roux e Favale. 1880. XII u. 703 S. 8°.

Das Buch, für dessen Beurtheilung hierorts schickliche Gelegenheit geboten ward, ist die Frucht einer vom Istituto Veneto di scienze. lettere ed arti im Jahre 1877 aufgestellten Preisaufgabe; der Vorwurf derselben ist zweifelsohne ebenso anziehend als schwierig zur Lösung, mochte man den Begriff der vita privata in der engeren oder weiteren Fassung nehmen, welchen er zuläßt; für letztere sprach die angefügte Clausel des Thema neon ispeciale riguardo all' influenza scambievole del Governo e del popolo". Anziehend ist diese Aufgabe, weil die ganze Geschichte von Venedig, im allgemeinen wie im besonderen, zu den merkwürdigsten und reichsten Entwicklungen gehört, welche ein großes Gemeinwesen im Laufe der Zeiten darstellt: schwierig, weil sich nirgendwo Staat und Stadt, Gemeinde und Familie, Politik und Bürgerthum, Oertlichkeit und Geschäft, Sitten und Künste so innig berühren, so vielfach durchziehen, so wechselweise und wirksam fördern, als in der Handelsrepublik von S. Marco, der Trägerin und Vermittlerin abendländischer und morgenländischer Cultur.

War es schon an der Zeit - könnte man fragen - diese Aufgabe fertig zu lösen und eine Geschichte des Privatlebens der Venezianer zu geben in der ganzen Ausdehnung vom Anfang des Freistaates bis zu seinem Sturze? liegen die Quellen von ältester Zeit an offen vor? ist der Stoff zur Ausarbeitung bereit? haben wir schon als unentbehrliche Vorläuferinnen eine Geschichte des venezianischen Adels. des venezianischen Bürgerthums? eine Darstellung der Gewerbe und Handwerke? hat das venezianische Stadtrecht in seinen Ursprüngen und mannigfachen Gliederungen schon seinen Savigny gefunden? ist selbst nur das so wichtige Handelsrecht mit seinem anderen Zubehör sachkundig zu Diensten gestellt? Wenn man auf diese Fragen mit Nein antworten muß, wenn dieses und anderes noch urkundlicher Durchforschung bedarf, so war die gestellte Aufgabe nur zu lösen von einem Manne, welcher, wie ein Emmanuele Cicogna, ergraut im Sammeln, Sichten und Forschen, sich des gewaltigen Stoffes bemeistern und in durchgreifender lichtvoller Ordnung zu einem schönen Ganzen verarbeiten konnte, es wäre dieses gleichsam das hohe Ziel eines langen, ganz der Muse venezianischer Geschichte gewidmeten Lebens und fürwahr des Kranzes werth. Für dieses hohe Ziel der Wissenschaft konnte sachgemäß keine auf kurzen

Zeitraum berechnete Preisaufgabe gestellt werden; es galt wohl vielmehr, wie auch sonst in ähnlichen Fällen, der Anspornung auch jugendlicher Kräfte zu edlem und nützlichem Bemühen, und diese Absicht glaubte die wissenschaftliche Gesellschaft erreicht, indem sie der Bearbeitung im vorliegenden Buche unter gewissenhafter Ab-

wägung den Preis zuerkannt hat.

Der jugendliche Verfasser hat eine entschiedene Begabung zum Schriftsteller und seine Arbeit zeigt im ganzen eine geschickte Durchführung des ausgedachten Planes: eine eigentliche Geschichte Venedigs in seinem Privatleben ist es aber nicht, es sind mehr Bilder oder Gemälde aus demselben, es ist wie er selbst im Vorwort sich ausdrückt eine "pittura della vita privata di un popolo". Dabei hat er es wohl verstanden, theils aus den bisherigen Schriften - von Sansovino an bis auf unsere Tage auszuziehen, was zu einer geordneten Reihe solch historischer Conceptionen gehört, theils auch das handschriftliche Material zu benttzen, welches in Venedig sowohl in öffentlichen als in Privatsammlungen in Hülle und Fülle vorhanden ist. Er giebt auch am Schluß Zeugniß dessen eine Anzahl von Documenten. insbesondere aus der Bibliothek des Herrn Federigo Stefani, von welchem wir wohl eine Geschichte der venezianischen Aristokratie erwarten dürfen.

Gleichwohl galt es vieles, was Herr Molmenti in Händen hatte, schärfer und emsiger auszunützen, und noch viel anderes in den Bereich der Studien zu ziehen; man vermißt die prüfende Durchsicht der gedruckten und ungedruckten Chroniken und anderer Handschriften der Marciana; was z. B. nur in den Diarien Marino Sanuto's an merkwürdigen Einzelnheiten für den Zweck einer solchen Arbeit entbalten ist, das beweist schon was bis heute in 21 Heften — Dank der Bemühung der 'Deputazione Veneta di storia patria' — im Drucke verliegt.

Um nieht vom großen Archiv ai Frari zu sprechen, welche Nachforschung heiseht nicht die Sammlung des Museo Civico und die Raccolta Correr, wie das Ganze jetzt heißt nach Uebersthrung der geeinten Schätze in das statt-

liche Fondaco dei Turchi?

So fand ich selbst gerade für diese Seite des venezianischen Lebens vor ein paar Jahren in der jängst dahin geschenkten Bibliothek vom Pietro Gradenigo — auf welche mich Herr Abbate Nicoletti in collegialer Freundlichkeit hingewiesen hatte — eine Reihe sehr reichhaltiger Aufzeichnungen. Was ich nur passando ansehen konnte, darüber hat zum Theil Herr Prof. R. Fulin vor kurzem im Archivio Veneto tom. XIX parte II p. 365 ff. sachkundig berichtet.

Unerläßlich — meines Erachtens — war dem Werke zu Anfang eine mehr topographische Unterlage zu geben und nicht bloß die spätere Eintheilung in die Sestieri ziemlich nacht einzuftigen; so karg naturgemäß die Nachrichten über die Origines der Insel-Republik auch sind, so läßt sich gerade aus der weiteren Oertlichkeit dieser Misch-Ansiedlungen das Eigenthümliche des Lebens herleiten, welches sich eben wegen jener gleichsam zwingenden Verhältnisse in gar vielen Beziehungen, in Sitte, Art und Gebräuchen, auch in Sprache und Verkehr, wenig verändert bis ans Ende der Republik er-

halten hat, und auch noch in der Gegenwart sichtlich zu erkennen ist. Glücklicher Weise bewahrt ein Volk, was es einmal als gute Sitte und zweckmäßige Gewohnheit angenommen hat, lange, selbst im Anfluthen einer alles gleich machenden, sinnlos zerstörenden Zeit. Chiozzote von heute ist sieher wenig verschieden von seinen Ahnen, als vor fünfhundert Jahren um seine Vaterstadt der Krieg auf Leben und Tod zwischen Venedig und Genua gekämpft wurde - es sind diese Inselbewohner noch die ανδρες θαλάσσης τρόφιμοι, κατά Φοίνικας αγύρται, wie Nicetas Acominatus die Venezianer überhaupt bezeichnet - und wenn man die Bewohner des Sestier von Dorsoduro mit jenen von Castello vergleicht, tritt noch heute, selbst im Dialect und in anderem eine Eigenthümlichkeit hervor.

Eben deshalb mußte auf diese vom Ursprung an mächtigen und nachhaltig einwirkenden Umstände ein größeres Gewicht gelegt und damit der erste Theil des Werkes den folgenden Abschnitten mehr gleich ausgearbeitet werden, worauf auch sowohl der Bericht der Commission als der des Secretars des Istituto Veneto hinweist.

Herr Molmenti hat sonst ziemlich alles besprochen, was zum Werke gehörte, aber nicht immer in vollständiger Weise. So durfte, wo er von der Ertheilung des Bürgerrechts an Auswärtige handelt, der Beschluß von 1407 nicht fehlen: quod omnes illi forenses qui habitant vel venient de coetero habitatum civitatem nostram Venetiarum, et acceperint in uxorem aliquam Venetam habitatricem Venetiarum, ipso facto Venetiis cum sua familia habitando, sint cives civitatis Venetiarum de intus etc.; vgl.

Archivio Veneto VIII, 1, 154—156. Ueberhaupt hätten diese und ähnliche gesetzgeberischen Momente in ihrer historischen Folge und mit ge-

naueren Daten eingefügt werden sollen.

Es wäre so recht im Sinne der Preisaufgabe gewesen, gerade die merkwürdigen und innigen Wechselbeziehungen zwischen Staat und Volk in Betreff zum Ausland und zu den fremden Nationen innerhalb der Stadt in einem eigenen Abschnitt vor Augen zu legen: wenn in den Staatsverträgen, mit den Moslims insbesondere. schon im 13. Seculum Grundsätze des Völkerrechts aufgenommen sind, welche kaum die Tractate der neuesten Zeit erreichen, so zeigt auch das ganze städtische und bürgerliche Leben eine Freiheit des Verkehrs und eine Werthschätzung im Umgang mit Andersredenden, Andersgläubigen, wie sie nur aus einem Gemeinwesen sich herausbilden konnte, dessen Seele der Handel war.

Dann hätten auch die, man könnte sagen familiären Beziehungen zum deutschen Kaufmann, und der hochbedeutsame Stand des deutschen Hauses eine nicht bloß vorübergehende Erwähnung gefunden; eben für dieses sind in jüngster Zeit werthvolle literarische Veröffentlichungen gemacht worden; das Capitular des deutschen Hauses, welches bis auf Rudolph von Habsburg zurückgeht, mußte schon als sprachliches Denkmal an gehörigem Orte aufgeführt werden.

Bei näherem Eingehen auf die angedeuteten Verhältnisse wäre auch das wichtige Innungswesen noch tiefer erfaßt worden — das 'Capitolare della Giustizia vecchia' z. B. bietet noch manches außer demjenigen, was der Verfasser sachgemäß verwendet hat — und eine heutzutage viel angeregte und im Volksleben jederzeit

dringliche Angelegenheit, die Art der Besteuerung, der Auflagen, der Zölle hätte im Capitel 'Considerazioni sugli istituti economici' ihren

Platz gefunden.

Wenn es richtig ist, was ich nach nicht oberflächlichen Studien über das Zollwesen, die Abgaben und die Besteuerung in Venedig anderswo dargelegt habe - "Zur Quellenkunde des venezianischen Handels und Verkehres. Abhandl. der bayer. Akademie I, 15, 7 - München 1879" - wenn alle dahin zielenden Maßnahmen nur auf Zeit, gleichsam auf Probe des Erfolges" getroffen wurden - mit der vorschauenden Absicht, entweder zu bestätigen was frommte, oder abzuändern was nöthig schien, so daß dem Staatsschatze die ausreichende Fülle von Geld zuströmte, der Bürger und gemeine Mann seine Nahrung hatte, und dabei zugleich Käufer und Verkäufer aus aller Welt gereizt und angelockt wurden, ihren Markt in Venedig zu halten u. s. w.", so leuchtet ein, wie wesentlich diese Art von Volkswirthschaft und Finanzverwaltung mit dem ganzen Staatskörper und dessen Gliederungen zusammenhing, wie gerade in diesem Verfahren der Regierung das volksläufige Sprichwort: "pane in piazza, giustizia in palazzo" seinen Untergrund hatte. Was alles in dieses Feld der Untersuchung zu ziehen wäre, ist in der erwähnten Abhandlung angeführt.

Wenn der Abschnitt über die venezianische Mundart sehr mager erscheint, so liegt die Schuld allerdings nicht an dem Verfasser; es fehlt hier noch an den Anfängen einer historischen Grammatik dieses merkwitrdigen und so wohllautenden italienischen Sprachzweiges lexicographische Arbeiten sind bekanntlich und in wackerer Zusammensetzung vorhanden - als auch an einer auf die Ursprünge des venezianischen Wortschatzes gerichteten wohlgeführten Untersuchung, welche selbst wieder mit der oben berührten Frage der Origines der Bevölkerung Sicher liegen in der venezianiverkettet ist. schen Mundart, in Wort und Fügung, manche gute Reste altlateinischer Sprachweise geborgen, wie in den Staatsurkunden hie und da eine uralte Form zu Tage kommt, während anderseits z. B. in den Satzungen der Kunstgenossenschaften und Innungen, der sogenannten scolae (seuole) germanische (langobardische) Einflüsse kaum zu verkennen sind; schon der Name 'gastaldiones' neben den 'suprastantes' und 'judices' als Vorstände und Ordner derselben weist darauf hin. Nach beiden Seiten bedarf es noch eindringender und ernsthafter Studien, und zwar nach dem Vorbild von Meister Fr. Diez, welcher übrigens bereits vielfach in Italien bekannt ist und erfolgreich - in Schule und gelehrten Arbenutzt wird. Deshalb durfte das venezianische ruga nicht mehr vom französischen rue abgeleitet werden (pag. 143), sondern umgekehrt dieses von jenem - im Sinne von 'Gasse' — mittellateinischen, mittelitalienischen Worte.

Nicht unschätzbar für die Geschichte der venezianischen Sprache ist ein 'Vocabolario Veneziano-Tedesco', welches handschriftlich auf der Münchener Staatsbibliothek bewahrt ist, wohin es aus der Palatina kam. Ich habe über diesen sauber geschriebenen Pergament-Codex vom J. 1424 — im 'Catalogus codd. bibl. reg. monacensis' — in dem von mir bereits 1858 hergestellten Theil — tom. VII, codd. gall. hisp. italieos etc. complectens, p. 296 No. 1050 näheres mitgetheilt. Darauf hin hat meines Er-

innerns Herr Mussafia in Wien vom selben Gebrauch gemacht. -

Die Sprache des Buches selbst ist anziehend, klar und lebendig; es wird sicher gerne gelesen werden, namentlich wegen der mit besonderer Liebe ausgeführten Beschreibungen gewisser gesellschaftlicher Vorgänge und Festlichkeiten: eben damit war aber das Abgleiten auf eine mehr novellistische Behandlung gar leicht möglich, wie ja dieselbe in der Gegenwart, nicht zum frommen der eigentlichen geschichtlichen

Darstellung, allenthalben Mode ist. Diese allgemeinen Bemerkungen sollen beweisen, mit welcher Theilnahme wir den Leistungen des Verfassers gefolgt sind, zugleich aber dahin zielen, demselben für eine spätere und gleichmäßigere Durcharbeitung des schönen

Vorwurfes wohlgemeinte Rathschläge zu geben.

Er hat ja in der Nähe ein herrliches Muster vor Augen, an dem hochsinnigen Geschichtsschreiber Karl's V., Herrn Giuseppe De Leva in Padua; selbst nur eine einzige Abhandlung dieses unverfänglichen Zeugen der Wahrheit, wie jungst jene 'Del movimento intellettuale d'Italia ne' primi secoli del medioevo' gentigt, um darzulegen, wie man die menschlichen Dinge durchforschen und erfassen, wie man Geschichte schreiben soll und kann.

Minchen. Georg M. Thomas.

Eine neue Ausgabe der lateinischen Schrif-

Jordani Bruni Nolani Opera latine conscripts recensebat F. Fiorentino. Vol. I. Pars I continens: 1. Oratio valedictoria. 2. Oratio consolatoria. 3. Acrotismas Camoeracensis. 4. De Immenso et Innumerabilibus (Lib. 1. 2. 3). Neapoli apud Dom. Morano 1879. XLVIII und 398 S. Hoch 4°.

ten Giordano Bruno's war längst von Allen, die sich mit ihm beschäftigen, lebhaft gewünscht worden: denn die Originalausgaben seiner Werke sind so selten, die Bibliotheken, in denen sie sich finden, so wenig bekannt, daß es die größte Mühe kostet, auch nur den größeren Theil derselben zusammenzubringen. Gfrörer hatte allerdings, nachdem Wagner 1830 die italienischen Schriften publiciert hatte, 1834 eine Ausgabe der lateinischen Werke begonnen, aber blieb unvollendet, und enthält gerade die wichtigsten Schriften nicht, und auch Gfrörers Ausgabe ist vergriffen. Der bekannte italienische Gelehrte Francesco de Sanctis hat sich also ein großes Verdienst dadurch erworben, daß er als Unterrichtsminister den Anstoß zu einer durch Staatsmittel unterstützten neuen Ausgabe der lateinischen Schriften Brunos gab. Der Professor der Philosophie F. Fiorentino in Pisa übernahm die Arbeit und der erste Band liegt in schöner Ausstattung vor uns.

Eine an de Sanctis gerichtete Einleitung eröffnet das Buch, dann folgen die zwei academischen Reden, die in Gfrörers Ausgabe fehlen,
die Abschiedsrede, die am 8. März 1588 in Wittenberg, und die Gedächtnißrede auf den Herzog
Julius von Braunschweig, die am 1. Juli 1589
in Helmstädt gehalten wurde. An sie schließt
sich der Acrotismus, die Thesen der Pariser
Disputation von Pfingsten 1586 mit ihren Erläuterungen; den Rest des Bandes füllen die
drei ersten Bücher des lateinischen Lehrgedichtes De Innumerabilibus, Immenso et Infigurabili.

Diese Reihenfolge verräth gleich von vorn herein einen Mangel des neuen Unternehmens, den wir nur auf das lebhafteste bedauern können, den Mangel einer durchgeführten planmäßigen Anordnung. Die nächstliegende und für eine monumentale Ausgabe wie diese gewiß zweckmäßigste Ordnung wäre die chronologische gewesen; nach dieser gehören die genannten Schriften zu den späteren. Wollte man eine sachliche Ordnung bevorzugen, so sind allerdings zwei Gruppen von Schriften leicht zu unterscheiden: einmal die logischen und rhetorischen, die sich mit der Lullischen Kunst befassen, und dann die metaphysischen, zu denen außer den drei in Frankfurt erschienenen Lehrgedichten noch die Figuratio Aristotelici physici auditus, der Acrotismus und die Summa terminorum metaphysicorum gehört; neben diesen beiden Hauptgruppen wären nur wenige Schriften vermischten Inhalts übrig geblieben. Der Herausgeber gieng nun davon aus. daß die Gfrörersche Ausgabe überwiegend logische Schriften enthält und zog darum vor, die noch wenig zugänglichen und wichtigeren metaphysischen Lehrgedichte voranzustellen - ein Grund, der doch zu vorübergehender Natnr ist, um zu entscheiden.

Leider versäumt der Herausgeber dabei, uns ein Wort über den Plan seiner Ausgabe im Ganzen zu sagen. Er beschränkt seine Bemerkungen auf den ersten Band; und hier motiviert er die Voranstellung der beiden Reden damit, daß Bruno selbst sie vorangestellt haben würde, um seinen Dank an die deutsche Nation auszudrücken, die ihn gastlich aufgenommen; die Voranstellung des Aerotismus vor den Lehrgedichten aber wird damit begründet, daß er eine kurze Uebersicht über die Physik Brunos enthalte.

Wollten wir nun auch diese Gründe gelten lassen, obgleich sie einen übersichtlichen und

einheitlichen Plan nicht ersetzen können, so ist geradezu unbegreiflich, wie der Herausgeber dazu kam, von der Trias der Frankfurter Schriften De Minimo, De Monade, De Immenso die letzte zuerst zu stellen, was schon ganz äußerhich die Unbequemlichkeit mit sich bringt, daß sie in zwei Bande vertheilt werden muß. Der Herausgeber weiß selbst, daß Bruno jene Schriften ausdrücklich in die angegebene Ordnung gestellt hat; er sagt ja in der Dedication, die sich auf alle drei bezieht: Adsunt primo De Minimo etc. libri, secundo de Monade liber, tertio de Immenso etc., und auf dem Titel des Bandes. der De Monade und De Immenso mit fortlaufender Paginierung enthält, steht: De Monade etc. liber, consequens quinque de Minimo. Deutlicher kann nicht ausgedrückt sein, welche Ordnung Bruno selbst diesen Schriften angewiesen hat. Was würde man von einem Herausgeber Schillers sagen, der Wallensteins Tod vor das Lager stellte? Denn das subjective Urtheil. daß De Immenso bedeutender sei als De Monade, konnte doch die vom Verfasser selbst gewollte und sachlich begründete Reihenfolge nicht umstoßen.

Der Herausgeber scheint aber auch sonst über das Verhältniß dieser drei Schriften beziehungsweise ihrer Originalausgaben im Unklaren zu sein. Er sagt S. 193 Note: die Epistola dedicatoria an den Herzog Heinrich Julius von Braunschweig sei "premessa a tutto il volume, che contiene i tre poemi De Monade, De Immenso e De Minimo". Diese drei Gedichte sind nicht in einem Band erschienen; De Minimo erschien zuerst besonders, mit besonderer Dedication; die beiden andern nur sind zusammengedruckt und tragen allerdings die Dedication an der Spitze, die sich auf alle drei bezog, die aber ausdrücklich zuerst stellt, was Fiorentino zuletzt aufführt. Die Erklärung, warum die Gesammtdedication erst vor dem zweiten Werke der Reihe steht, liegt, wie ich anderswo ausgeführt, darin, daß die Nötbigung, Frankfurt plötzlich zu verlassen, Bruno bestimmte, das zuerst gedruckte Werk dem Herzog gesondert überreichen zu lassen, die Dedication zum Ganzen

erst später nachzuholen.

Der Herausgeber scheint dabei allerdings durch einen Irrthum Berti's (in dessen Vita di Giordano Bruno) mit verführt worden zu sein. der annahm. De Minimo sei erst nach De Monade gedruckt worden. Er glaubt nun seinerseits (S. XXXVII), der Druck des Bandes, der De Monade etc. enthält, sei im November 1590 beendet gewesen, als Bruno den Druck des De Minimo begann; und das letztere schließt er daraus, daß Bruno De Min. I, 1 sage, Herzog Heinrich Julius von Braunschweig sei zur Hochzeit König Jacobs von Schottland mit Anna von Dänemark gegangen, die gerade in jenem Monat stattgefunden habe. Allein er fällt dabei in eine zweifache Verwechslung. Zuerst fand die Hochzeit Jacobs nicht im Nov. 1590, sondern am 23. Nov. 1589 statt, und zum zweiten redet Bruno in der angezogenen Stelle nicht von der Vermählung Jacobs, bei der Herzog Heinrich Julius, sondern von der Vermählung des Herzogs mit Elisabeth von Dänemark, bei der Jacob anwesend war; und diese fand am 19. April 1590 statt. Damals also wurde das erste Capitel De Minimo geschrieben: im Februar 1591 war der Druck vollendet. Wäre das erste Capitel de Minimo erst Ende November geschrieben worden, so müßte der Herausgeber für wahrscheinlich halten, daß der ganze Band mit zahlreichen Figuren in kaum zwei Monaten fertig gestellt gewesen wäre. De Minimo wurde dann zur Ostermesse 1591 ausgegeben; die beiden andern Schriften aber, wie aus des Frankfurter Buchhändlers Bassæus Collectio in unum Corpus etc. 1592 hervorgeht, erst zur Herbstmesse.

Es wäre auch sonst zu wünschen gewesen. daß der Herausgeber der bibliographischen Seite seiner Aufgabe mehr Sorgfalt gewidmet hätte. Er führt S. XXV an, daß er von De Monade zwei Ausgaben, von 1591 und 1614, vor sich gehabt habe. Sie scheinen ihm dieselbe zu sein, nur das Titelblatt neu gedruckt. War denn dartiber nicht leicht Gewißheit zu erlangen? Er unterläßt jede Beschreibung der Originalausgaben, die bei ihrer Seltenheit doch nicht überflüssig war; wir erfahren nicht einmal den ursprtinglichen Titel des Buches, dessen zweiten Theil die von ihm abgedruckte Schrift De Immenso bildet. Damit hängt eine weitere Unbequemlichkeit seiner Anordnung zusammen. Die Notizen, welche zur Einleitung in die einzelnen Werke dienen, stünden doch am besten vor jedem einzelnen Werk; so muß man sie in der ohne sichtbare Abschnitte geschriebenen Einleitung suchen, und über die Veranlassung der zweiten Rede fehlt jedes Wort, obgleich der Leser aus ihrem Titel und ihrem Inhalt unmöglich alles erfahren kann, was ihm zu wissen wünschenswerth ist.

Noch eine weitere Bemerkung kann ich nicht unterdrücken. Für den Gebrauch der neuen Ausgabe wäre es gewiß mit großem Danke empfunden worden, wenn der Herausgeber die Seitenzahlen der Originaldrucke und die der Gfrörer'schen Ausgabe in seinem Texte angegeben hätte; die bisherigen Citate sind meist nach ihnen gemacht; wie soll man in der neuen Ausgabe etwas finden? Und wenn man etwa ein nach Büchern und Capiteln gegebenes Citat aufsuchen wollte, so vermißt man die entsprechenden Columnenüberschriften; nichts als die Seitenzahl steht über den Seiten, so daß, wer das Buch aufschlägt, nicht einmal weiß, welche Schrift er vor sich hat. Dergleichen gebört doch zu den ersten Erfordernissen der wirklichen Brauchbarkeit einer Ausgabe. Sogar die Zählung der Verse, welche die Originalausgabe

hat, ist weggelassen.

Nach diesen Ausstellungen, die ich nicht vermehren will, gereicht es mir nun zur Befriedigung, die Sorgfalt, welche der Correctheit des Textes gewidmet ist, im Ganzen anerkennen zu dürfen. Der Herausgeber bemüht sich, nicht bloß einen genauen Abdruck herzustellen, sondern auch die Druckfehler - zuweilen auch Sprachfehler — des Originals zu berichtigen, und er giebt meist mit peinlicher Genauigkeit die so entstandenen Differenzen vom Originale selbst in der Interpunction, wo diese irgend von Bedeutung ist, unter dem Texte an; ebenso notiert er seine Abweichungen von Gfrörer. Kleine Inconsequenzen dabei, welche sich kaum vermeiden lassen, wäre ungerecht zu tadeln. Aber seine Sorgfalt ist sich nicht überall gleich geblieben. Auf der Einen Seite 381 z. B. steht Z. 6 istigante statt instigante, Z. 10 ist ein Semicolon eingefügt, wo höchstens ein Komma am Platze ist, Z. 16 steht Nicoetæ Pithagoræque, wo das Original Nicætae Pythagoræque hat (sicherlich keine Verbesserung; daneben wird zwar Timei in Timæi corrigiert, aber Aegesiæ und Stagyrita stehen gelassen); Z. 18 potueresatis als Ein Wort, Z. 20 reliqui haec septem statt reliqua, Z. 24 compertae statt comperta. Wer sich in einer Einleitung, in die das gar nicht hereingehört, aechs Seiten lang über die Fehler der Wagner'schen Ausgabe der italienischen Werke verbreitet, und so acharf die Nachlässigkeit eines Mannes rügt, der jedenfalls das Verdienst hat, ans eigenen Mitteln unternommen zu haben, was Italien in erster Linie oblag, durfte nicht in 19 Zeilen sieben Fehler stehen lassen.

Ansprechend, wenngleich nicht überzeugend, ist der Versuch des Herausgebers, Data für die erste Entstehung des Gedichtes De Immenso zu gewinnen; es würde nach derselben Methode folgen, daß De Minimo und De Monade, die ja darin citiert werden, noch früher geschrieben sind. Daß einzelne Theile schon längere Zeit wor der Herausgabe entworfen worden sind, ist leicht möglich, die jetzige Gestalt hat das Werk ohne Zweifel erst in Helmstädt oder gar in Frankfurt erhalten.

Tübingen, Nov. 1880.

C. Sigwart.

Dem gelehrten Herausgeber des vorliegenden, äußerst interessanten Werkes war von verschiedenen Seiten, auch von mir in meiner Anzeige der von Comba besorgten neuen Ausgabe des Sommario della Sacra Scrittura (1878. S. 705 f.), die Bitte ausgesprochen, er möge, wie er zuerst

Die Summa der Heiligen Schrift. Ein Zeugniß aus dem Zeitalter der Reformation für die Rechtfertigung aus dem Glauben. Herausgegeben von K. Benrath, Prof. an der Universität Bonn. Leipzig, L. Fernau. 1860. XL und 175 Seiten in Octav.

in Deutschland die Wiederauffindung jenes berühmten Buches aus dem Zeitalter der Reformation angektindigt hatte, so auch tiber den Ursprung desselben, über die sehr zweifelhaft erscheinende Originalität des italienischen Textes and über mancherlei andere literarisch kritische Fragen, zu deren Beantwortung eine genaue Kenntnis des historischen und literarischen Details der Reformationszeit gehört, insbesondere soweit Italien in Betracht kommt, sich vernehmen lassen. Diese Erörterungen durfte man gerade von Benrath erhoffen, weil er, ein bewährter Forscher auf dem bezeichneten Gebiete, eine deutsche Bearbeitung des Sommario versprochen hatte. Benrath hat nun in dankenswerthester Weise nicht nur eine Uebersetzung des italienischen Werkes gegeben (S. 1-173 des anzuzeigenden Buches) - und um dieser Arbeit willen nennt er sich bescheiden "Herausgeher" sondern er hat auch die sich darbietenden kritischen Fragen eingehend erörtert. In angemessener Kürze, aber ausreichend, ist dies in der Einleitung zum vorliegenden Buche schehen (S. III-XXXVIII), ausführlicher aber und mehr auf das Detail der Untersuchung eingebend in einer Abhandlung über "die Summa der Heiligen Schrift", deren erster Theil in den Jahrbüchern für protestantische Theologie (VII. S. 127 f.) schon erschienen ist.

Das zur Verarbeitung erforderliche Material hat Benrath in fleißiger Nachforschung und mit glücklicher Hand zusammengebracht und dem wesentlichsten Theile nach mit eigenen Augen gesehen. Er weist, wenn wir zuerst auf die italienischen Ausgaben hinblicken durfen, außer zwei in jüngster Zeit erschienenen Ausgaben vier verschiedene italienische Drucke aus der Reformationszeit nach. Der älteste derselben fällt etwa in das Jahr 1534. Dazu kommen mehrere französische Ausgaben. Die älteste vom Jahre 1523 ist durch ein Exemplar im Britischen Museum vertreten. Benrath hat diese Ausgabe sorgsam geprüft. Zu meiner Freude hat er manches bestätigt. was ich nur Grund von Notizen, die mir auf meine Bitte von einem der Herren Custoden der Bibliothek des Britischen Museums gegeben waren, und unter kritischer Vergleichung des italienischen Neudrucks urtheilen konnte. Ferner kommen in Betracht fünf englische Ausgaben, von denen vier in Cambridge vorhanden sind, eine im Britischen Museum sich findet. Die älteste ist aus dem Jahre 1529. Von entscheidender Wichtigkeit aber endlich die niederländischen Ausgaben, von denen Benrath verschiedene nachweist. Die älteste, welche er aufgefunden hat, ist aus dem Jahre 1526, eine Ausgabe, welche aber sich selbst als eine neue, sorgsam verbesserte Auflage ankündigt. Wahrscheinlich ist diese Ausgabe von 1526 die dritte, während die zweite in das Jahr 1525, und die erste in das Jahr 1523 fällt. Facsimilirte Titel niederländischen Ausgabe von 1526, der französischen von 1523, der italienischen ohne Jahrszahl (etwa von 1534) und der englischen von 1529 giebt uns Benrath vor der Uebersetzung des Werkes.

Das somit vorliegende Material hat Benrath mit eingehender Sorgfalt verarbeitet und wenigstens die hauptsächlichsten kritischen Fragen zur Erledigung gebracht. Nur in Betreff der Person des Verfassers ist bislang nichts weiter als eine, allerdings nicht unwahrscheinliche, Vermuthung zu gewinnen gewesen.

Durch Vergleichung der in vier Sprachen vor uns liegenden Schrift - eine Vergleichung. deren Detail vorzugsweise in der oben bezeichneten Abhandlung gegeben wird - stellt Benrath zuvörderst fest, daß die italienische Recension nicht ursprünglich, sondern eine Uebersetzung, und zwar aus dem französischen Texte. Sodann muß, wenn es sich um die Originalität handelt, der englische Text zurücktreten. Das uns vorgelegte ausdrückliche Zeugnis, daß die englische Form eine Uebersetzung from the Dutch sei, findet in der Textgestaltung selbst seine Bestätigung. Auf dem Plane bleiben sonach die französische und die holländische Re cension, von denen eine den Ruhm der Originalität haben muß. Theils sind es nun Zusätze und sonstige Eigenthümlichkeiten der Redaction, welche bei der kritischen Vergleichung der beiden Recensionen uns entgegentreten, theils sind es anderweite historische Momente, welche Benrath aus seiner gründlichen Kenntnis des Reformationszeitalters beibringt; alle diese Anzeichen weisen aber darauf hin, daß die Summa der Heiligen Schrift aus niederdeutschem Boden entsprungen sei. Wahrscheinlich ist die erste niederdeutsche Ausgabe im Jahre 1523 gedruckt. Die französische Ausgabe, welche das Jahr 1523 trägt, muß sofort veranstaltet und wird vermuthlich von Basel aus verbreitet sein. Die zweite. oder wahrscheinlicher schon die dritte, niederdeutsche Ausgabe von 1526 liegt uns vor. englischen Ausgaben, welche (S. 137) einiges Eigenthümliche haben, indem namentlich die Ausgabe im Britischen Museum die Kapitel über das Mönchswesen ausläßt, sind gleichfalls noch in den zwanziger Jahren besorgt. Die italienische Uebersetzung dagegen ist am spätesten,

vermuthlich erst in den dreißiger Jahren erschieuen.

Alles Vorstehende darf nach den überzeugenden Erörterungen, welche Benrath mit ebenso großer Besonnenheit wie mit Scharfsinn und Sachkenntnis gegeben hat, für zuverlässig gelten. Etwas weiter reichen noch wohlbegründete Vermuthungen und bei einem untergeordneten Punkte bleibt mir ein Zweifel. Für sehr wahrscheinlich halte ich die Vermuthung Benraths, daß die erste holländische Ausgabe zu Leiden von dem wegen seines Verlags ketzerischer Bücher angefochtenen Buchdrucker Jan Zevers (Siverts) veranstaltet sei. Daß eine folgende, die zweite oder dritte, Ausgabe alsdam von Cornelius Henrikzon zu Delft besorgt worden

sei, ist wiederum ausdrücklich bezeugt.

Aber Benrath giebt uns auch eine Vermuthung über die Person des Verfassers, eine bloße Vermuthung allerdings, aber eine in hohem Grade ansprechende. Er weist auf Heinrich Bommelius hin - so genannt von seiner Vaterstadt Bommel an der Maas - einen reformato-Fischen Prediger, der am Niederrhein, nament-Rich in Mörs und in Wesel, in den zwanziger und dreißiger Jahren bis zur Mitte des sechzehnten Jahrhunderts hin uns begegnet. Mann, welcher für die Sache der Reformation viel gethan und gelitten hat. Mehr als eine Spur leitet darauf hin, diesem Heinrich Bommehus die Abfassung unserer Summa beizulegen. Das frappanteste Anzeichen ist folgendes. Als Bommelius im Jahre 1557 zu Wesel seiner Lehre wegen zur Verantwortung gezogen wurde, berief er sich darauf, daß er schon vor ungefähr dreißig Jahren in einem Büchlein, genannt "Summa der deutschen Theologie", seinen Glau-

ben dargelegt habe. In dieser "Summe der deutschen Theologie" unsere "Summa der Heiligen Schrift" wiederzuerkennen, liegt um so näher, weil sich auf dem Titel der holländischen Ausgabe von 1526 neben der Hauptangabe Summa der godliker Scrifturen die weitere An-

gabe oft een duytsche Theologie findet.

Nur in einem Punkte bleibt mir ein Zweifel an dem von Benrath Ausgeführtem. Wenn nämlich die bei der Darstellung der Lehre von den Sacramenten immer wiederkehrenden Ausdrücke segno und pegno, segnale, significare, rappresentare mich bei meiner Anzeige des Sommario veranlassen, Einflüsse von Seiten der schweizerischen Reformation anzunehmen, so will Benrath (S. 486 f.) das nicht anerkennen: er hält dafür, daß die Anschauungen, wie sie in den Kreisen der Brüder vom gemeinsamen Leben längst vorbereitet waren, zur Erklärung jener Aussagen und anderer, z. B. über die Lectüre der heiligen Schrift, ausreichen. In Betreff des letzteren Moments gewiß; aber in den Anschauungen von der Bedeutung der Sacramente scheint mir noch immer der schweizerische Einfluß er-Ich wüßte nicht, wie jene kennbar zu sein. Aussagen von "Zeichen" und "Unterpfand" vielmehr auf die Heimath der Brüder vom gemeinsamen Leben zurtickweisen sollten.

Aus allem Vorstehenden ergiebt dankbarste Anerkennung der Benrathschen Arbeit. Das edle Zeugnis aus der Reformationszeit, welches jetzt dem deutschen Volke verständlich gemacht ist, wird hoffentlich in weiten Kreisen Eingang finden und seine heilsame Kraft bewähren.

Hannover. D. Fr. Düsterdieck. Die Entwicklung des altisraelitischen Priesterthums. Ein Beitrag zur Kritik der mittleren Bücher des Pentateuchs von Dr. S. Maybaum. Breslau. Verlag von Wilhelm Koebner. 1880. VIII. 128 S. 8°.

Die Vorrede zu einem neuen Buche des Herrn Rabbiner Maybaum nöthigt mir eine Bitte ab, welche ich alle Leser meiner Schriften zu beherzigen ersuche: ich wünsche nicht eher kritisiert zu werden, als bis man mich in Ruhe gelesen hat: es wird Niemandem etwas schaden anzunehmen, daß ich für gewöhnlich etwas liefere, was zweimal anzusehen lohnt, wenn man es beim ersten Ansehen nicht verstanden haben sollte.

In meinen Orientalia II 20-22 habe ich

folgendes auseinandergesetzt:

1. Der Name Levi ist kein Name, wie die Namen der übrigen Patriarchen, sondern ein Adjectiv.

- 2. Es ist von vorne herein unerlaubt zu meinen, daß die Bedeutung, welche der Name Priester und der Name Levit in den Tagen des Esdras gehabt, auch die unter Salomon und gar am Sinai gültige gewesen sei: ich füge hier hinzu, daß jede Nation, welche sich in anderthalb Jahrtausenden nicht ändert, ein werthloses Fossil ist.
- 3. Man kann die Leviten sprachlich als die sich anschließenden deuten: sie wären dann die sich den aus dem Delta zurtickwandernden Semiten anschließenden, also Aegypter gewesen: auch Moses war ja nach den ägyptischen Quellen ein Aegypter, und dies füge ich jetzt hinzu die Aussage dieser Quellen kann nicht dadurch beseitigt werden, daß ein neun hundert Jahre nach Moses geschriebenes, nicht

israelitisches, sondern jüdisches Buch die Sache anders darstellt.

- 4. Man kann aber sprachlich die Leviten auch als die der Bundeslade das Geleit gebenden ansehen.
- 5. Mag das eine oder das andere richtig sein, zur Zeit des Esdras waren die Leviten. von den Priestern verschieden, beim Gottesdienste die Vertreter der Gemeinde.

Ich habe also zwei Ansichten über die ursprüngliche Bedeutung der Leviten zur Wahl gestellt, und mich für keine der beiden entschieden: ich habe angegeben, was zur Zeit des Esdras meiner Ueberzeugung nach die Leviten gewesen sind. Jeder Leser meiner Orientalia II mag erwägen, ob ich mich deutlich ausgedrückt habe: ich stehe wohl überhaupt nicht in dem Rufe, nicht deutsch reden und schreiben zu können.

Mein Wunsch ist — ich wiederhole es — der, daß (vergleiche auch die Monatsschrift für die Geschichte und Wissenschaft des Judenthums XXIX 384) Herr S. Maybaum und alle, welche sich sonst mit mir beschäftigen wollen, in Zukunft was sie über mich sagen, erst nach Erwägung alles dessen sagen, was ich wirklich vorgetragen habe. Mir ist in den Orientalia II 20 nicht eingefallen zu behaupten, die Leviten seien die Aegypter gewesen, welche mit Moses gezogen: ich habe über die ursprüngliche Bedeutung des Namens Levit eine Vermuthung ausgesprochen, neben der eine andere Vermuthung steht: ich habe ganz genau - wenn es gleich zu meinem Bedauern Herrn Maybaum nicht völlig klar geworden" - angegeben. warum Levi nicht ein Stamm wie die andern Stämme gewesen, nämlich darum nicht, weil

Levi ganz sicher kein Patronymicum, sondern

ein Adjectiv ist.

Ich habe besseres zu thun, als mich mit solchem Misverstehn der Hast herumzuschlägen, muß aber gelegentlich einmal gegen solches Misverstehn Verwahrung einlegen, damit die Hast nicht zu arg die Gewissenhaftigkeit überwuchere, welche ein Landsmann der Massoreten gut thun wird als nationale Tugend zu pflegen.

Herr Maybaum, dem ich für seine freundliche Gesinnung gegen mich zu Danke verpflichtet bin, bekennt sich zu der Ansicht, daß die Leviten die geistige Blüthe der israelitischen Nation gebildet haben. Ich muß andern überlassen zu untersuchen, ob er diesen etwas unbestimmten und mit dem Canon sicher nicht in Einklang stehenden Satz erweist. Mit ist von Blüthe der israelitischen Nation überhaupt nicht zu viel bekannt: was dort etwa blüht, stammt nicht von Israel her. Semiten, Hebräer, Israeliten, Juden — auch Herr Maybaum wird nicht bedauern, diese absteigende Scala einmal in G danken durchgespielt zu haben.

P. de Lagarde.

Abbot's Essay über die äußeren Zeugnisse für die Echtheit des 4. Evangeliums ist nach der Vorrede des Verfassers aus einem Vortrag erwachsen, den dieser Vertreter der neutestamentlichen Exegese und Kritik an der unter Leitung der Unitarier stehenden Harvard-Uni-

The Authorship of the Fourth Gospel: External Evidences. By Ezra Abbot, D.D., LL. D., Bussey Professor of New Testament Criticism and Interpretation in the Divinity School of Harvard University. Boston: Geo. H. Ellis, 1880. 104 S. 8°.

versität in Cambridge bei Boston im October 1879 in der öffentlichen Versammlung der Predigergesellschaft (the Ministers' Institute) seiner Kirchengemeinschaft gehalten hat. In revidierter Gestalt ist dieser Vortrag zuerst in der Unitarian Review (Februar, März, Juni 1880) zum Abdruck gebracht; dann hat ihn der Verfasser noch einmal für ein dem Referenten nicht zugängliches Sammelwerk, Institute Essay's, berichtigend und erweiternd überarbeitet und in dieser Form auch in dem vorliegenden Separatdruck ausgeben lassen. Die Erweiterungen betreffen namentlich die Untersuchungen über das Verhältniß Justin's zum 4. Evangelium, welche auch die Hinzufügung eines Anhanges von längeren Noten veranlaßt haben, in denen der Verfasser eigene Forschungen niedergelegt hat. Dagegen beklagt es Abbot, daß die Umstände, unter denen sein Essay entstanden und gedruckt sei, ihn gezwungen hätten, sich in Betreff anderer Punkte mit bloßen Verweisungen zu begnttgen, auch manche Citate nicht im Urtext, sondern in einer möglichst wörtlichen englischen Uebersetzung zu geben und aus der reichen Fulle des Materials nur einige wichtige Erorterungen herauszugreifen.

Die Frage nach der Johanneischen Abkunft und dem geschichtlichen Werth des 4. Evangeliums - das führt der mit der einschlagenden amerikanischen, englischen und deutschen Literatur wohl vertraute Verfasser S. 7-12 einleitend aus - kann nicht gelöst werden, wenn nicht vorher einige Nebenfragen auf's Reine gebracht sind, die, bis jetzt noch streitig, die Entscheidung der Hauptfrage mitbedingen. Streit über diese ist freilich noch nicht geschlichtet und in Deutschland herrscht noch die Ten-

denz. die Echtheit des 4. Evangeliums in Abrede zu stellen. Aber die Gegner desselben haben seit Baur's enochemachender Abhandlung in den theologischen Jahrbüchern (1844) doch Vieles nachgegeben und bei dem conservativen Zug, der im Augenblick durch die kritische Arbeit geht, sind manche der einschlagenden Nebenfragen einer Lösung entgegengeführt, welche der schließlichen Anerkennung des viel umstrittenen 4. Evangeliums als einer Schrift des Apostels Johannes gunstig zu sein scheint. So haben selbst deutsche Kritiker, wie Keim, Schenkel, Holtzmann u. A., die Niemand zu den in ihrem Vaterland verrufenen Apologeten zählen wird, den von Baur offenbar überspannten Gegensatz zwischen den Uraposteln und Paulus so weit ermäßigt, daß man aus der Zugehörigkeit des Johannes zu den Zwölfen kaum noch die Möglichkeit der Abfassung eines so antijudaistischen Evangeliums, wie des vierten, durch denselben wird bestreiten dürfen. wenigstens nicht für die letzten Zeiten seines Lebens, etwa 20 Jahre nach der Zerstörung Jerusalems; damit ist aber eine grundlegende Position der Tübinger Schule hinfällig geworden. geworden ist auch eine andere Position dieser Schule, seit E. Schürer in einer neuen und sehr gründlichen Untersuchung des Quellenmaterials zur Geschichte der Passahstreitigkeiten des 2. Jahrhunderts festgestellt hat, daß der Anschluß des Apostels Johannes an die Gepflogenheit der Kleinasiaten, am 14. Nisan, dem jüdischen Passahtage, in christlicher Weise die Abendmahlsfeier zu begehen, ganz unverfänglich sei und mit den Motiven der quartodecimanischen Praxis nicht zusammenhänge. Dadurch ist aber die ältere Würdigung der Passahstreitigkeiten

im Sinne von Lttcke. Gieseler, Bleek, de Wette, Hase, Riggenbach auf's Neue bestätigt, daß sich den Daten dieser Streitigkeiten Gründe weder für noch gegen die Johanneische Abfassung des 4. Evangeliums gewinnen las-Auch darin ist allgemeine Uebereinsen. stimmung erzielt, daß das späte Datum für die Abfassung des 4. Evangeliums, welche die Ttibinger Schule ursprünglich zwischen den Jahren 160 und 170 angesetzt hatte, jetzt widerspruchslos aufgegeben ist; man hat die Entstehung des Evangeliums allmählich auf 130, auf 120, ia auf ein noch früheres Datum binaufgerückt. Selbstverständlich wird damit die Annahme seiner Unechtheit fast unmöglich gemacht. Es ist deshalb auch nur eine Auskunft der Verlegenheit, daß einige Gegner des Evangeliums auf Lützelbergers längst vergessene Meinung zurückgegriffen haben, der Apostel Johannes sei niemals in Kleinasien gewesen, eine Behauptung, die Hilgenfeld, ein Kritiker derselben Schule, vollständig widerlegt hat.

In der optimistischen Stimmung dieser Einleitung, welche der Referent freilich nicht zu theilen vermag, geht Abbot dann S. 13 daran. sein Thema näher zu präcisieren. Er will seine Erörterung der äußeren Zeugnisse für die Echtheit des 4. Evangeliums, die in voller Ausführlichkeit mitgetheilt einen ganzen Band füllen mußte, auf nur vier Hauptpunkte beschränken: 1. auf die allgemeine Annahme unserer vier Evangelien als echter Schriften im letzten Viertel des 2. Jahrhunderts; 2. auf den Nachweis, daß das 4. Evangelium in den apostolischen Denkwürdigkeiten, aus denen Justin seine evangelischen Citate schöpft, mitenthalten war; 3.

auf den Gebrauch des 4. Evangeliums bei den verschiedenen gnostischen Sekten; 4. auf das Zeugniß für dieses Evangelium, welches dem Buche selbst angefügt (21, 25) auf uns gekommen ist.

Die erste Erörterung erledigt der Verfasser S. 13-19 in wohlthuender Kürze; behandelt er doch eine These, gegen die von Seiten einer maßvollen Kritik kein Widerspruch erhoben wird. Auch spricht er sich mit voller Sachkenntniß über die Art aus, wie die älteren christlichen Schriftsteller vor dem letzten Viertel des 2. Jahrhunderts die Evangelien, besonders Herrnworte aus denselben, in Citaten, Anklängen und Verouickung der Entlehnungen mit ihren eignen Gedanken benutzen, und dringt mit Recht darauf. daß aus diesem im Ganzen sparsamen Gebrauch der Evangelien mit freier Behandlung ihres Textes nicht gegen die Echtheit unserer vier Evangelien argumentiert werden darf; ebenso richtig legt er dem Widerspruch der Aloger gegen das 4. Evangelium und der Anerkennung allein des Lukasevangeliums als des Paulinischen bei Marcion weiter keine Bedeutung bei. Aber, abgesehen von einer allenfalls dahin zielenden Bemerkung über den Schriftgebrauch des Märtyrers Justin (S. 15) hebt er es gar nicht hervor, daß sich erst im letzten Drittel des 2. Jahrhunderts mit der Entstehung der altkatholischen Kirche der Kanon des N. T.'s bildet, daß also erst seit dieser Zeit, in welcher der Begriff der Schrift κατ' εξοχήν, der heiligen Schrift, auch auf die Schriften der Apostel und der unter deren Leitung schreibenden Apostelschtiler tbertragen wird, das Citat aus den vier als kanonisch anerkannten Evangelien in die ihm ge-

bührende Stellung rückt. Den Umstand indeß. daß gerade unsere vier Evangelien und keine andern im letzten Viertel des 2. Jahrhunderts. also in der Zeit, in welcher der Kanon des N. T.s eben angefangen hatte sich zu bilden, nach dem Urtheil der Kirche für echt gelten. darf nun Abbot - und das ist ihm ein ernstes Anliegen - mit vollem Nachdruck gegen den tbertriebenen Skepticismus in der Evangelienfrage auf Seiten des stammverwandten englischen Verfassers von Supernatural Religion (7. Ausg. 1879) geltend machen: aber darum ist er noch lange nicht berechtigt, mit seinem Landsmann Norton (Genuineness of the Gospels 1. Ausg. 1837) zu behaupten, daß sich die allgemeine Anerkennung der Echtheit unserer vier Evangelien, bzw. ihre Aufnahme in den Kanon, im letzten Viertel des 2. Jahrhunderts nur unter der Voraussetzung erklären ließe, daß diese wichtigen Schriften in Wahrheit von ihren angeblichen Verfassern herrührten; da sich für die vorausgesetste Thatsache kein lückenloser Zeugenbeweis herstellen läßt, so handelt es sich bei dieser Voraussetzung doch nur um ein Urtheil der Kirche, das zwar auf unbefangene Prüfung Anspruch erheben darf, von dem aber an sich die Möglichkeit eines Irrthums nicht schlossen ist.

Wie dem aber auch sei, Abbot ist von der Richtigkeit der Nortonschen Schlußfolgerung überzeugt. Aus diesem Grunde tritt er S. 19 an den Nachweis des Gebrauchs des 4. Evangeliums bei Justin, das zweite Hauptstück seiner Erörterungen, mit der guten Zuversicht heran, daß die Thatsache der allgemeinen Anerkennung unserer vier Evangelien im letzten Viertel des 2. Jahrhunderts zu ihrer Erklärung auch den

Rückschluß erlaube, daß schon Justin mit dem Titel \_apostolische Denkwürdigkeiten" unsere vier Evangelien und nur diese bezeichne und aus ihnen und nur aus ihnen seine Mittheilungen von Zügen aus der evangelischen Geschichte und von Herrnworten schöpfe. Freilich expressis verbis spricht Abbot diese Zuversicht S. 20 noch nicht aus, erst S. 79 am Schlusse seiner Erörterungen über Justin; aber wie er sie deutlich genug in den Worten: "This fact — die allgemeine Anerkennung unserer vier Evangelien im letzten Viertel des 2. Jahrhunderts - has a most important bearing of the next question" durchscheinen läßt, so sind auch seine Ausführungen auf die Sicherstellung dieses Rückschlusses gerichtet. Zu dem Ende weist er S. 20-26 (vgl. auch Anm. B S. 97 f.) nach, daß die Angaben Justins über die "apostolischen Denkwürdigkeiten" sich nur auf"die kirchlich anerkannten Evangelien beziehen können: erklärt sodann S. 26-28, daß das lange Schwanken des kirchlichen Urtheils über die Kanonicität von Schriften, wie die Briefe des Clemens und des Soter an die Korinther, der Pastor Hermae, der Brief des Barnabas und die Apokalypse des Petrus, die immer nur in einzelnen Gemeinden anerkannt gewesen seien, nicht gegen die schon zu Justins Zeiten feststehende allgemeine Anerkennung solcher grundlegenden Schriften, wie es die Evangelien sind, geltend gemacht werden dürfe; endlich stellt er S. 28in eingehender Erörterung die Thatsache fest, daß das 4. Evangelium von Justin benutzt sei, freilich nicht in wörtlichem Anschluß seiner Citate an den Text des Evangeliums, den der Autor der Supernatural Religion wider den allgemeinen Gebrauch der Väter, ja der Literatur

überhaupt als unerläßliches Kriterium der nachweisbaren Benutzung wenigstens für Citate aus den Evangelien unberechtigter Weise verlange: der Gebrauch des 4. Evangeliums bei Justin. der kaum noch in Abrede gestellt werde und für den unterstützend auch die Dialog. c. 123 vorliegende Anspielung auf I. Joh. 3, 1 in Betracht komme, schließe aber den Beweis ab. daß als "Denkwürdigkeiten der Apostel" unsere vier von Aposteln und deren Schülern verfaßten Evangelien freilich mit freier Behandlung ihres Textes von Justin benutzt seien, wie man denn schon früher den Gebrauch der svnoptischen Evangelien in dessen Schriften fast allseitig nachgewiesen oder zugegeben hat. Um dieses Resultat sicher zu stellen, weist Abbot dann S. 52-61 nach, daß auch die Schriftsteller von Justin abwärts bis auf Irenäus, bei dem der Gebrauch unserer Evangelien ganz fest stehe, diese, bzw. das 4. Evangelium benutzt haben, was ebenfalls den Rückschluß nahlege, Justin mit den Titel "apostolische Denkwürdigkeiten" die kanonischen Evangelien bezeichne, und schließt seine Ausführungen über das Verhältniß Justins zum 4. Evangelium damit, daß er S. 61-80 in polemischer Erörterung namentlich gegen den Autor der Supernatural Religion, gegen A. Thoma (Hilgenfelds Ztschr. f. wissensch. Theol. 1875, S. 383 ff.), gegen Davidson (Introduct. to the Study of the N. T. 1868) die Gründe widerlegt, welche dafür geltend gemacht sind, daß das 4. Evangelium kein Bestandtheil der apostolischen Denkwürdigkeiten gewesen sein könne. In dieser polemischen Ausführung lehnt nun Abbot zugleich (S. 77-79; vgl. S. 15) die Meinung ab, daß Justin als eine Quelle oder die Hauptquelle für seine evangelischen Citate ein apokryphisches Evangelium, das Hebräerevangelium oder das Evangelium des Petrus, benutzt habe; er kann also den Beweis auch dafür als erbraeht ansehen, daß Justin nur unsere vier kanonischen Evangelien als Bestandtheile der apostolischen Denkwürdigkei-

ten in Gebrauch genommen habe.

Damit hat Abbot die Hauptaufgabe seiner zweiten Untersuchung auch nach des Referenten Meinung gelöst: daß Justin das 4. Evangelium gekannt und benutzt habe, steht fest, auch wohl, daß er es als eine seiner Ansicht nach echte Schrift des Apostels Johannes in Gebrauch genommen hat. Außerdem sohl über Einzelnheiten hier nicht mit dem Verfasser gerechtet werden; nicht über seine Würdigung von Tatian's Evangelienharmonie, die vor dem Urtheile Theodoret's über dieselbe (Haeret. fab. I, 20) nicht bestehen kann (S. 52 ff.); auch nicht darüber, daß er das Wort Sacharja 12, 10 in der charakteristischen Umformung des Septuagintatextes nach dem Grundtext, in der wir es Joh. 19, 37 und Apok. 1, 7 finden, in den beiden Stellen Dial. 14 und Apol. I. 52 als Citat aus dem Evangelium ansieht, während es aus der Apokalypse aufgenommen zu sein scheint: denn Justin, der Chiliast und beflissene Verkunder des apostolischen Ursprungs der Apokalypse (Dial. 81) bezieht es, wie diese auf die Wiederkunft des Gekreuzigten, nicht wie das Evangelium auf den Lanzenatich bei der Kreuzigung (S. 66); man wird sogar an manchen Einzelnheiten ein besonderes Gefallen finden können, wie an der geschickten Verwendung der argumentatio ad hominem .S. 68 and S. 70, und manches treffende Wort wider unbegründete Behauptungen des Verfassers der Supernatural Religion begegnet uns.

Aber im Ganzen, will es dem Referenten bedünken, ist doch die Erkenntniß des Verhältnisses Justins zum 4. Evangelium durch Abbots Essay nicht weiter gefördert. Auf den Nachweis, daß Justin das 4. Evangelium gebraucht hat, kommt es kaum noch an, die Schwierigkeit liegt in der Würdigung der Art, wie er das Evangelium gebraucht hat, und in der Klarstellung der Folgerungen, die sich möglicher Weise aus der besondern spröden, zögernden und sparsamen Art dieses Gebrauchs für die johannei-Ein Herrnworti, sche Frage ergeben. Wort des Täufers, eine Beziehung auf eine Geschichtserzählung (vom Blindgeborenen) aus dem 4. Evangelium neben offenbarer Anlehnung an die Gedankenwelt desselben in Beziehung auf die Logologie und einer Reihe von Anklängen an seinen Sprachgebrauch gegenüber den mehr als 100 Citaten von Herrnworten und geschichtlichen Mittheilungen synoptischen Gepräges in den Schriften Justins: das ist ein Problem, das die Erörterungen Abbots wohl hier und da gestreift, aber nirgends in befriedigender Weise erledigt haben.

Selbstverständlich ist hier nicht der Ort, der Lösung dieses Problems nachzugehen; nur eine orientierende Bemerkung soll nicht unausgesprochen bleiben. Justin, von der Logologie des von ihm schon vorgefundenen jüngsten unserer Evangelien auf das Höchste befriedigt, mag sich dem Selbstzeugniß des Evangeliums gegenüber die Frage nach der Echtheit desselben, auf welche ihn die Neuheit der johanneischen Geschichtserzählung und ihrer christologischen Aussagen eigentlich hätte führen müssen, gar nicht aufgeworfen und sich unbefangen dem Einfluß des von ihm als Lehrschrift gewürdigten

Evangeliums hingegeben haben; abet, als Chiliast in der alten synoptischen Ueberlieferung festgewachsen, greift er fast ausnahmslos zu dieser, wo es sich um Mittheilungen aus dem Evangelium handelt, und vergißt es fast ganz, daß die von ihm hochgeschätzte Lehrschrift auch die evangelische Geschichte erzählt. Bestimmt man das Verhältniß Justins zum 4. Evangelium in dieser Weise, so bleibt der unleugbare Einfluß desselben auf Justin gewahrt; indeß Justitis Bekanntschaft mit demselben, bezw. seine Anerkennung desselben ist einer unbefangenen Untersuchung seiner Echtheit aus innern Grün-

den in keiner Weise präjudieirlich.

Auch mit Abbots Untersuchungen über die apostolischen Denkwürdigkeiten kann sich Referent nicht einverstanden erklären. Nicht, daß er etwa hinter diesem Titel ein Sammelwerk. eine Art von Evangelienharmonie aus unsern drei Synoptikern, oder nur ein apokryphes, oder gar lauter apokryphe Evangelien suchte; der Ausdruck soll vielmehr literarisch gebildeten Nichtchristen gegenüber, anklingend an klassisches Schriftthum und vielleicht mit Beibehaltung der älteren Bezeichnung der einzelnen schriftlichen Niedersetzungen des Evangeliums im Gegensatz zu dem Evangelium, der Geschichte von Jesus und seinem Wort und Werk, wie sie in der Kirche lebendig ist, dieselben Schriften bezeichnen, welche der kirchliche Sprachgebrauch wohl seit den Zeiten Justins (Apol. I, 66) svaryélia nennt; aber zu diesen Denkwärdigkeiten rechnet Justin nicht bloß unsere vier kanonischen, sondern alle Evangelien, welche er für Schriften von Aposteln oder deren Schülern glaubt halten zu dürfen. Daß sich aber unter diesen Evangelien Justins eins befand, welches

später aus dem öffentlichen kirchlichen Gebrauch als abokryph ausgeschieden wurde, das läßt sich unwiderleglich feststellen. Denn Dialog. 35 stellt Justin zwei Herrnworte neben einander. von denen das erste eine Mischung von Matth. 7, 15 and 24, 5, das andere eine wörtliche Repreduction von Matth. 7, 15 ist; sie werden sls verschiedene Citate eingeführt und können deshalb nur aus zwei verschiedenen Quellen geschooft sein: das erste führt also auf ein unkanonisches Evangelium, dem auch alle die Evangeliencitate zuzuweisen sind, welche sich in unsern Synoptikern nicht wieder finden auch bei der Appahme freister Behandlung des Textes unserer Evangelien von Seiten Justins. wie sie sich durch Reproduktion aus dem Gedächtniß, die Verwandtes combiniert, durch Verwendang des Inhaltes in Predigt und Unterricht, durch Einflechtung von Zügen aus der Ueberlieferung, durch Verquickung des Textes mit auslegenden Zusätzen, auch durch andere Lesarten mit Nothwendigkeit ergeben mußte. Dieses Evangelium von synoptischem Gepräge. für das man freilich den Titel: "Evangelium des Petrus", der auf einem Mißverständniß Dialog. 106 beruht, zurückweisen muß, mag eine griechische Recension des Hebräerevangeliums gewesen sein, desselben Evangeliums, in dessen Gebrauch sich die Clementinischen Homilien mit Justin bertihren, ein weiterer Beweis dafür, daß es sich um ein neben unseren Synoptikern hergehendes Apokryphum handelt. In dieser Ansicht kann auch Abbot's Anm. C (S. 98-104) den Referenten nicht beirren; so solide Studien. in derselben auch niedergelegt sind, die oben angezogene Stelle hat sie nicht berührt. Auch

hat, um von andern Spuren des Gebrauches dieses unkanonischen Evangeliums bei Justin zu schweigen, z. B. den wiederholten Citaten aus der Bergpredigt mit constanten Abweichungen von dem recipierten Text, die eben dahin einschlagende Anm. A (S. 91-96) den Beweis nicht erbracht, daß die Umstellung der Satzglieder in einem Citat, das nur eine Umbildung von Matth. 11, 27 sein kann, nicht auf den Text dieses später vom Kanon ausgeschlossen bleibenden Evangeliums zurückgeht. Giebt doch Justin das Citat mit der so bezeichnenden Umstellung gleichmäßig in zwei Schriften (Apol. I, 63; Dialog. c. 100), deren Abfassung durch Jahre von einander getrennt ist, und außerdem keinmal etwa in der Anordnung der Satzglieder wie bei Matthäus und Lukas: zudem citieren die Clementinischen Homilien dasselbe Herrnwort fünfmal, und jedesmal mit der gleichen Umstellung der Satzglieder.

Einer der Gründe, aus denen sich Abbot nicht entschließen kann, den Gebrauch eines unkanonischen Evangeliums bei Justin anzuerkennen, liegt gewiß darin, daß er die Bedeutung des Umstandes übersieht, daß in der Zeit zwischen Justin und Irenäus sich die Bildung der altkatholischen Kirche und der Anfänge des neutestamentlichen Kanons vollzieht. Man darf also nicht einfach, wie Abbot zu thun liebt, vom Schriftgebrauch des Irenäus auf den des Justin zurückschließen, und muß anerkennen, was Abbot nicht thut, daß Justin dem, was ihm als Evangelium in seiner Zeit entgegentrat, noch mit einer ganz andern Freiheit gegenüber-

stand, als die späteren Väter. Ueber den dritten Punkt der Abbet'schen

Untersuchungen, den Gebrauch des 4. Evangeliums bei den Gnostikern (S. 80-89) darf Re-Nach richtigen Beferent sich kürzer fassen. merkungen über die Stellung Marcions zum 4. Evangelium, die aber den Ursprung desselben nicht über die Zeit um 130 hinaufrücken würde. und nach vorsichtiger Würdigung der Möglichkeit einer Bekanntschaft Valentins mit demselben, die er für nicht sicher erweisbar hält, kann Abbot es sich nicht versagen, wenigstens für Basilides, für die Ophiten und Peraten, also für Träger des Gnosticismus der ersten Generation, den Gebrauch des 4. Evangeliums als sicher anzu-Dadurch riickt er aber die ältesten Spuren der Benutzung desselben in solche Zeitnähe zu dem Leben des Autors, auf den das Selbstzeugniß des Evangeliums weist, daß sich die Annahme der Unterschiebung einer unechten Schrift unter dem gefeierten Namen des Johannes von selbst verbieten würde. Indeß es ist verlorenes Liebesmühen, sichere Citate aus dem 4. Evangelium früher als bei den Gnostikern der zweiten Generation aufsuchen zu wollen. (Vgl. des Referenten Bemerkungen in Bleek, Einleitung in's N. T. [3] 1875. S. 264 ff.).

Auch das letzte Zeugniß, das Abbot im vierten Abschnitt seines Essay's für die Echtheit des 4. Evangeliums zur Geltung bringen will. der Schluß des Anhangs zum Evangelium (21, 24 bzw. 25), ist nicht beweiskräftig. Haben wir es bei dem Evangelium nach Johannes mit einem Stücke der pseudonymen Literatur der alten Kirche zu thun - und diese Möglichkeit ist wenigstens durch die bisher gewürdigten äußeren Zeugnisse nicht ausgeschlossen - was Wunder, daß ein späterer Anhang zu einem Buche, das in der Zeit seiner Entstehung so sehr dem

Zweck und Plan des ganzen Unternehmens ist dort entwickelt: der erste Band desselben soll alles umfassen, was auf die Regierung Karls des Großen sich bezieht bis in die Anfänge seines Nachfolgers hinein. Da im achten Jahrh. jedoch Merovinger und Carolinger gleichsam ohne feste Grenze in einander verfließen, so erschien es nicht unerlaubt, etwas weiter zurückzugreifen und in dem heil. Bonifatius, der Pippin zum Könige salbte, einen ehrwürdigen Führer an die Spitze des Ganzen zu stellen, dem ungefähr der Zeitfolge entsprechend die übrigen Genossen sich anschließen sollen.

Für das schon zweimal gedruckte, steife und gekünstelte, Lehrgedicht Wynfriths über die Tugenden und Laster wurden hier zum ersten Male eine ziemlich alte Petersburger Handschrift (aus Corbie), deren rechtzeitige Auffindung durch Hr. Dr. Gillert ihre Benutzung unmittelbar vor Thoresschluß noch möglich machte, und eine Einsiedler verglichen. Trotz der verhältnißmäßig sehr guten Ueberlieferung aber bleiben doch, zumal den stärkeren Abweichungen der Cambridger Hs. gegentiber, manche Stellen dunkel und von zweifelhafter Lesung. Das nämliche gilt von dem noch wunderlicheren Gedichte an Dud, das Hr. Oberbibliothekar Laubmann in Würzburg entdeckte und mit trefflicher Erläuterung herausgab. Die Grabschrift eines Priesters Dombercht, der ein Genosse des Heiligen war, von Wilmanns hervorgezogen, und 12 Räthsel aus derselben vormals Pfälzischen Handschrift verdienten hier einen Platz, weil sie angelsächsischen Ursprunges sind und wohl der gleichen Zeit angehören. Um die letzteren hat sich Hr. Professor Ebert verdient gemacht, dem

ich auch sonst manchen schätzbaren Wink aus der Fülle seines Wissens zu verdanken habe.

Nach Italien und in die Zeit des Königs Liudprand versetzt uns ein alphabetischer Rhythmus auf die Stadt Mailand, den ich nach der ersten Ausgabe Muratoris mit der recht fehlerhaften Veroneser Handschr. nochmals verglichen Er bildet den Uebergang zu Paulus habe. Diaconus, von dem sein Landsmann und Gefährte Petrus nicht getrennt werden durfte. Ein großes Verdienst hatte sich für diese beiden Lehrer Karls des Gr. einst Bethmann durch eine grundliche literarhistorische Uebersicht erworben, aber erst nach ihm war eine Sanctgaller, eine Leipziger, Berliner und endlich eine Londoner Hs. aufgetaucht, die unser Material ansehnlich vermehrten: wenn die letztere aus der Zeit und dem Besitze Conrad Peutingers von Fehlern wimmelt, so ist dies minder befremdlich, als daß die wahrscheinlich unter Karl dem Gr. selbst geschriebene Berliner grobe Verstöße aufweist, die dem Unverstande des Schreibers zur Last fallen. Gegenüber der in manchen Puncten sicherlich über das Ziel hinausschießenden Kritik Felix Dahns schien es geboten, nicht bloß die von ihm mit Unrecht angezweifelten Gedichte, wie das Lob des Comersees und die Grabschrift der Königin Ansa an rechter Stelle einzureihen, sondern auch manche andre, wie die auf die guten und schlechten Bischöfe (bisher ungedruckt), deren Paulinischen Ursprung ich keineswegs zu behaupten wage. die aber, weil sie in Handschriften seiner Werke vorkommen, doch hier am schicklichsten ihren Platz finden konnten. Die Grabschrift Chlodars möchte ich eher Petrus zuschreiben, weil Paulus, wenn er ihr Verfasser wäre, sie wohl sicher

in seiner Geschichte der Metzer Bischöfe erwähnt haben würde. Sehr zweifelhaft bleiben die auf diese bezüglichen Verse (in deren 19. p. 60 mit Waitz Isti zu verbessern wäre) und noch mehr die beiden von späteren Paulus beigelegten Hymnen. Da sie doch immerhin der Carolingischen Zeit entstammen, habe ich sie nicht ausschließen wollen, während die Elegie auf die heil. Scholastica als ein Erzeugniß des

11. Jahrhunderts mir unzulässig schien.

Auf Paulus folgen von den allein stehenden Stücken diejenigen, welche sicher oder wahrscheinlich noch vor 800 fallen. Zuerst 10 poetische Widmungen von Hes., die theils von den Verfassern, theils von den Schreibern ausgehen. die ältesten noch aus vorkarlischer Zeit. gehören zu den Incunabeln gleichsam der durch Karl neu geschaffenen gelehrten Bildung und es ist bemerkenswerth, daß am robesten und unverständlichsten sich die Zueignung des Papstes Hadrian an Karl aus dem J. 774 erweist. Die Verse, mit denen Wigbod dem großen Könige seinen Commentar zum Octoteuch überreichte, brauchten nur z. Th. aufgenommen zu werden, da sie sehr viel wortlich aus Eugenius von Toledo entlehnt hatten. Auf das letzte Stück führte der Nouveau traité de diplomatique.

An der Spitze der nun folgenden Inschriften stehen die zuerst von Gruter aus dem cod. Palatin. 833 herausgegebenen, die bis auf Liudprand zurückreichend, doch der Mehrzahl nach carolingisch, bisher wenig Beachtung gefunden haben. An die jüngst mehrfach erörterte Grabschrift Aggiards von 778 gedachte ich der Ansicht von Gaston Paris zufolge die vermeintliche Grabschrift Rolands aus Pseudo Turpin anzufügen, allein nähere Betrachtung hat ergeben,

daß diese ganz und gar aus Versen des Venantius Fortunatus zusammengestoppelt ist und deshalb schwerlich geschichtlichen Werth beanspruchen kann. Für die des Consuls Caesarius von Neapel ist wegen ihrer nahen Verwandtschaft mit der Romualds, des Sohnes des Herzogs Arichis, gleichfalls Bischof David von Benevent als Verfasser wahrscheinlich. Verse auf die Bauten des sonst unbekannten Abtes Gauto verdanken wir wiederum dem Nouveau traité.

Der rhythmischen Poesie gehört das volksthümliche Gedicht auf Pippins Sieg über die Avaren im J. 796 an, welches G. H. Pertz entdeckte, und die Lobpreisung der Stadt Verona, in der derselbe König Pippin als Herrscher vorkommt. Von der letzteren, einem jüngeren Seitenstücke zu dem ganz ähnlichen Gedichte auf Mailand, ist die zuerst von Mabillon benutzte

Hs. leider längst verschollen.

Paulinus, der Patriarch von Friaul oder Aquileia, eröffnet die dicht gedrängte Schaar der Dichter des 9. Jahrhunderts, auch er, wie es scheint, eine Zeitlang gleich seinen Landsleuten Paulus und Petrus an der Hofschule thätig. Von seiner metrischen Glaubensregel gelang es mir außer der schon von Duchesne benutzten Pariser Hs. noch eine zweite gleich alte unter den Harleiani in London ausfindig zu machen. Unter dem Namen des Paulinus gehen außerdem nur noch die bekannte schöne Todtenklage um Herich von Friaul († 799) und ein andres (bisher ungedrucktes) rhythmisches Gedicht auf die Auferweckung des Lazarus, die sechs Hymn nen aber und der Rhythmus, welche Madrisi, z. Th. auf das höchst unsichere Zeugniß G. Cassanders gestützt, ihm beilegte, durften doch hier auch nicht fehlen und nur einer von jenen konnte lediglich nach dem Drucke wiederholt werden. Angestigt wurden serner 2 rhythmische und alphabetische Gedichte, die Madrisi nach nur unvollständiger Kenntniß nicht minder Paulinus zuschreiben wollte, die Verse auf die Zerstörung Aquilegias, hier nicht bloß nach der Wiener, sondern auch nach einer Haager Hs. mitgetheilt, und ein sehr inbrünstiges Bußlied, über dessen Versasser man zwischen Hilarius von Poitiers und dem Ketzer Godschalk geschwankt hat.

Zwar ein Jünger Alcuins, aber vor ihm verstorben, ist der irische Abt Joseph, durch Verse an den h. Liudger und einen aus Hieronymus verkürzten Commentar zum Propheten Jesaias schon früher bekannt. Dazu kamen durch Hagen 4 sehr gekünstelte akrostichische Gedichte einer Berner Hs., die wir gleich denen Alcuins mit einigen Verbesserungen aus seinen verdienstlichen Carmina medii aevi entnehmen.

Daß wir für Alcuins Ueberlieferung besonders mangelhaft bestellt sind durch den Verlust der beiden wichtigsten Hss. ist schon an anderm Orte ausgeführt worden. Die Ausgabe Duchesnes (Quercetanus) und für einige Stücke auch die des Abtes Frobenius bilden daher zum gro-Ben Theile die einzige Grundlage des Textes der kleineren Gedichte. Ihre Unsicherheit liegt auf der Hand, doch scheint Duchesne wenigstens nie ohne ausdrückliche Angabe den Text seiner Abschrift geändert zu haben. Das umfangreichste Gedicht Alcuins auf die Väter, Könige und Heiligen von York konnte ebenfalls nur nach Mabillon und Gale mit den Verbesserungen neuerer Herausgeber wiederholt werden und erhält eine Ergänzung durch die bis jetzt unbekannte Grabschrift des Erzbischofs Aelberht. Um so werthvoller ist es, daß für das metrische Leben des h. Wilbrord außer der von Jaffé verglichenen Stuttgarter Hs. 2 andre von St. Gallen und Alencon herangezogen werden durften. die übrigen enthalten sämmtlich meines Wissens nur die prosaische Vita Wilbrordi. Große Schwierigkeiten bot die Anordnung der kleineren Gedichte, weil sehr viele von ihnen aller zeitlichen Merkmale entbehren, bei andern dieselben doch nur eine annähernde Zeitbestimmung möglich machen — eine Ausnahme bildet die Elegie auf die Plunderung von Lindisfarne 793 -, die meisten fallen vermuthlich in den letzten dauernden Aufenthalt Alcuins im Frankenreiche. d. h. sie liegen zeitlich nicht sehr weit aus einander. Voran gehen in der neuen Ausgabe die an einzelne Personen gerichteten, unter denen ein sehr interessantes Gedicht, kurz nach 780, die Freunde auf dem Festlande begrüßt, ein anderes an den Erzbischof Beornrad von Sens, das Frobenius übersehen hatte, durch seinen scherzhaften Ton ebenfalls in eine frühe Zeit zurückweist. Hier baben auch schließlich, entsprechend den durch Ebert gepflogenen oder hervorgerufenen Erörterungen, die Versus de Cuculo und der Conflictus veris et hiemis ein Unterkommen gefunden. Die von Frobenius verworfenen Praecepta vivendi glaubte ich unbedenklich als echt ansprechen zu können, während dies für die daran sich schließenden Räthsel sehr zweifelhaft bleibt.

Eine zweite Gruppe von Gedichten Alcuins bilden die metrischen Prologe und Widmungen von Büchern, mit denen auch die einzelnen Briefen angehängten Verse verbunden worden sind. Eine dritte endlich die Inschriften, welche Alcuin für Kirchen und andre Bauten, zumal

für einzelne Altäre verfaßte, bald für solche, deren Stiftung er selbst veranlaßt hatte, bald auf den Wunsch von Freunden, wie z. B. für St. Amand, St. Vaast, Salzburg u. s. w. Konnte namentlich mit Hülfe einer Salzburger Hs., deren Benutzung ich Hr. Professor Hauthaler verdankte, einiges sicherer bestimmt werden, so blieb vieles von diesen etwas einförmigen und schablonenhaften Inschriften unbestimmbar. Bei manchen ist es auch fraglich, ob sie überhaupt hieher zu zählen sind und jedenfalls läßt sich ihre wirkliche monumentale Verwendung fast nirgend nachweisen. Einiges vermischte, namentlich 2 Alcuin zugeschriebene Hymnen bilden den Beschluß. Im Ganzen wird man sagen dürfen, daß nach Ausscheidung einiger fremdartiger Stucke das allermeiste von dem, was sich hier unter seinem Namen vereinigt findet. ihm in der That eigen ist und daß wir daraus allerdings von der poetischen Begabung dieses carolingischen Horaz keine allzuhohe Vorstellung gewinnen Die von Frobenius hinzugefügten Ueberschriften habe ich mit Absicht weggelassen.

Die wenigen Gedichte des Abtes Fardulf von St. Denis, eines Langobarden, sind uns nur durch Abdrücke Duchesnes gerettet worden. Zum Theil gilt dies auch von Angilbert, für dessen vordem unter Alcuins Dichtungen gerathene Ecloge an Karl den Gr. allein noch eine handschriftliche Grundlage vorhanden ist. Hier reiht sich nun auch das räthselhafte Fragment über die Zusammenkunft Karls und des Papstes Leo in Paderborn an, über dessen Verfasser ich nicht zu einer festen Ueberzeugung gelangt bin — abgesehen davon, daß es Theodulf sicher abzusprechen ist. Die zahlreichen Entlehnungen aus den alten Dichtern, für welche

Hr. Prof. Simson bereits so Dankenswerthes geleistet hatte, konnten hie und da vervollständigt werden, aber auch jetzt wird noch eine Nachlese übrig bleiben\*). Ebenso unklar ist der Ursprung eines andern Fragmentes über die Bekehrung der Sachsen, das fälschlich unter den

Gedichten Alcuins abgedruckt war.

Als letztes Stück unserer Abtheilung folgt die Eeloge des sogen. Naso, aus einer Londoner Hs. früher zum ersten Male von mir veröffentlicht, jetzt aber, wie ich glaube, mit überzeugenden Gründen, dem Bischof Meduin von Autun zuerkannt. In der bereits unter der Presse befindlichen zweiten Abtheilung dieses Bandes stehen zunächst ein irischer Dichter (Hibernicus exul), vielleicht Dungal, und Bischof Bernowin in Aussicht, dann Amalarius von Trier nebst zerstreuten Stücken, Theodulf von Orléans, der begabteste dieses ganzen Kreises, endlich der Mönch Aedilvulf und, wofern der Raum es noch gestatten sollte, der Abt Smaragdus. Wenn ich es als ein gewisses Verdienst betrachte, alle diese so weit versprengten Perlen gesammelt und durch ihre Vereinigung wissenschaftlicher Verwerthung erst recht zugänglich gemacht zu haben, so zweifle ich doch nicht, daß an dieser, wiewohl mühsamen und ermüdenden, Arbeit vie-

<sup>\*)</sup> Vgl. z. B. p. 370 v. 167 mit Georg. III, 412, p. 376 v. 401 mit Aen. VII, 473, p. 377 v. 429 mit Aen. XI, 598, p. 379 v. 523 mit Aen. VII, 342. Auch an andern Orten haben sich ähnliche Nachträge ergeben, so hat u. a. Paulus p. 51 XIV, 9 Ovids Epist. XVIIII, 85 zu Grunde gelegt, Alcuin dagegen p. 203 v. 1540 flg. Venantii Fortunati Carm. VIII, 1, 54—59. Das p. 65 zu v. 14 mitgetheilte Distichon stammt aus Ovid. Art. Amat. II, 208—204. Das darauf folgende kleine Gedicht, welches an Venantius erinnert, habe ich noch nicht ausfindig machen können.

les mangelhaft befunden werden wird, zumal in den ersten 27 Bogen, die ich allein corrigiert habe, während vom 28. Bogen an die Beihülfe Wattenbachs eine stärkere Bürgschaft des Gelingens darbot. Mein Bestreben, überall einen lesbaren Text herzustellen, wurde durch die so überaus ungleichmäßige Ueberlieferung sehr erschwert und auch der Nachweis der Anklänge an die antiken Dichter dürfte manches zu wünchen übrig lassen, so nothwendig er für unsre Aufgabe ist, denn das Fortleben der Alten im Mittelalter zu verfolgen, ist ja gerade einer der wichtigsten Zwecke dieser Sammlung. Philologen werden ohne Zweifel mehr noch als Historiker berufen sein, diese Ausgabe zu meistern: möchten sie ihr Mißfallen an deren Mängeln iedoch lieber nicht bloß in unfruchtbarem Tadel. sondern in fruchtbaren Rath- und Verbesserungsvorschlägen äußern, die für die Fortsetzung zugleich nützliche Fingerzeige güben. In Bezug auf Einleitungen und erläuternde Anmerkungen ist ein knappes, vielleicht bisweilen zu knappes Maaß eingehalten worden\*). Der Druck wird. wie ich hoffe, im Ganzen correct befunden werden \*\*).

Halle. Ernst Dümmler.

<sup>\*)</sup> Daß Pauli (Forsch. zur Deutschen Gesch. XII, 165) den Einsiedler Echa oder Etha zum J. 767 nachgewiesen hat, habe ich p. 200 n. 2 unverzeihlicher Weise übersehen. \*\*) Ein unliebsamer Druckfehler ist p. 89 in der Ueberschrift von II verriculos für versiculos.

Für die Redaction verantwortlich: E. Rehnisch, Director d. Gött. gel. Anz. Verlag der Dieterich'schen Verlags-Buchkandlung. Druck der Dieterich'schen Univ.-Buchdruckerei (W. Fr. Kaestner).

## G öttingische

## gelehrte Anzeigen

unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stück 3.

19. Januar 1881.

Inhalt: Au's dem Archiv der Deutschen Seewarte. I. Jahrgang. Yon R. Werner. — R. Löning, Der Beinigungseid bei Ungerichtsklagen im deutschen Mittelalter. Von F. R. v. Lest. — H. Steinthal, Gesammalte kleine Schriften. I. Bd. Von A. Bessenberger. — Eigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött, gel. Anz. verboten —

Ausdem Archiv der Deutschen Seewarte. I. Jahrgang: 1878. Herausgegeben von der Direction der Seewarte. Hamburg (L. Friederichsen & Comp.). 380. SS. 4°.

Die Meteorologie ist eine der jüngeren und in Bezug ihrer Nutzbarmachung für practische Zwecke die jüngste Wissenschaft. Sie hat 1880 ihren hundertjährigen Geburtstag gefeiert und Deutschland kommt die Ehre zu, sie in die

Welt eingeführt zu haben.

Ein den Kunsten und Wissenschaften huldigender deutscher Fürst, Karl Theodor von der Pfalz, rief ihre Anfänge in das Leben. Er organisierte die ersten festen meteorologischen Beobachtungstationen mit Mannheim als Centralpunkt, wo die Beobachtungen von 14 deutschen und 16 auswärtigen Stationen von 1780 an zu den Ephemerides Societatis meteorologicae Palatinae zusammengestellt wurden.

Diese Ephemeriden erschienen 13 Jahre lang; dann fanden sie in den der französischen Revolution folgenden Kriegswirren ihr Ende, gingen jedoch glücklicher Weise für die Wissenschaft nicht verloren. Alexander von Humboldt verwerthete sie in seinem berühmten Werke "Theorie der Vertheilung der Wärme auf der Erdoberfläche", mit dem die Meteorologie den Kinderschuhen entwuchs und in die Reihe der selbständigen Wissenschaften mit bewußtem Ziel trat.

Humboldt fand einen würdigen Schüler und Nachfolger in Dove, dem durch sein Wirken. namentlich aber durch seine Entdeckung des Gesetzes der Stürme, so wie durch Einrichtung des ietzt über Deutschland gespannten Netzes meteorologischer Stationen der Ruhm einer ersten Autorität auf diesem Gebiete auch in Zukunft gesichert bleiben wird.

So hervorragendes Verdienst aber Deutschland um die Begründung und wissenschaftliche Weiterentwickelung der neuen Wissenschaft besitzt, so bewegten sich die Bestrebungen ihrer deutschen Vertreter bis vor 15 Jahren doch fast ausschließlich auf theoretischem Gébiete.

Die auf diesem errungenen Resultate für die Praxis und namentlich für einen der wichtigsten Factoren des Volkslebens, für die Seeschifffahrt zuerst nutzbar zu machen, war einem andern Lande und zwar den Vereinigten Staaten von Nordamerika vorbehalten. Alle übrigen maritimen Nationen folgten dem gegebenen Beispiele trotz dessen bald sich zeigenden außerordentlichen Nutzens erst später, und Deutschland war eine der letzten. Nordamerika begann damit 1843; dann kamen Holland und England Anfang der funfziger Jahre, aber Deutschland erst 1868, was allerdings in seinen früheren politischen Zuständen Erklärung und Entschuldigung findet.

Die Arbeiten des National-Observatoriums

von Washington auf diesem Felde hatten in erster Reihe eine Reformierung des interoceanischen Weltverkehrs, Auffindung neuer Seewege und die Herausgabe von Wind- und Wetterkarten im Auge, deren zweckmäßige Benutzung die Seeleute in den Stand setzen sollte, ihre Reisen gegen früher ganz wesentlich zu kürzen. An der Spitze dieses Obervatoriums stand der bekannte Marinelieutenant Maury und seine Leistungen, welchen die Liberalität der Vereinigten-Staaten-Regierung zu Hülfe kam, müssen ganz außerordentliche genannt werden.

Um das begonnene Werk schnell zu fördern und der Seeschifffahrt den größten Nutzen zu gewähren, handelte es sich darum, bald eine genügende Zahl von Wind- und Wetterbeobachtungen für die Meereswege zu besitzen, um auf Grund derselben den Seeleuten sagen zu können: Wenn Ihr in den oder den Monaten diese oder jene Reise machen wollt, so müßt Ihr den oder den Weg nehmen, weil Ihr auf ihm die günstigsten Wind- und Wetterverhältnisse findet.

Zu diesem Zwecke mußte eine möglichst große Zahl von Mitarbeitern gewonnen werden, und zwar konnten dies nur Seeleute sein, welche im eigenen Interesse, mit Verständniß und freiwillig es übernahmen, die Beobachtungen sorgsam und nach einem bestimmten Modus anzustellen. Maury erließ infolge dessen eine bezügliche Aufforderung an Schiffsrheder und Kapitäne der eigenen und fremden Handelsmarinen, und gleichzeitig erbot sich die Washingtoner Regierung, für jedes an das Observatorium eingesandte und nach Maury's Vorschriften geführte Wetterbuch unentgeltlich die auf Grund der Beobachtungen construierten Wind- und Wetterkarten, sowie die dazu gehörigen Segelanweisungen auszutauschen.

Der Erfolg des Auftrifs war ein ganz bedentender; in wenigen Jahren zählten die Mitarbeiter nach Tausenden und die einlaufenden Beobachtungen nach Millionen. Dadurch wurde es möglich, das Kartenwerk nach jeder Richtung schnell zu vervollständigen, es von Jahr zu Jahr zu einem zuverlässigeren Wegweiser zu machen, und 10 Jahre nach der Begründung zählte jenes schon einige achtzig Blätter und umfaßte sämmtliche befahrene Meerestheile, während der Inhalt der Segelanweisungen in analoger Weise bereichert war.

Seeleute sind sonst außerordentlich conservativ und halten sehr zäh an traditionellen Gewohnheiten fest; bei dieser Gelegenheit lenkten sie jedoch schneller als gewöhnlich in die neuen Bahnen. Die intelligenteren Kapitaine sahen sehr bald selbst den erwachsenden Nutzen und die übrigen wurden von ihren Rhedern zur Betheiligung veranlaßt, weil sich in den Büchern der letzteren der erzielte Gewinn an Reisetagen

sehr deutlich in Geld übersetzte.

Man kann die Betriebskosten eines Segelschiffes pro Tag und Tonne (1000 kg) seines Gehalts auf ungefähr 40—50 Pfennige veranschlagen. Wenn also vorher eine Durchschnittsreise z. B. vom englichen Kanal bis zur Sundastraße oder zurtick 100 Tage dauerte und sie sich auf den neuen von Maury empfohlenen Routen um wenigstens 10 Procent abkürzen ließ, so handelte es sich für ein Schiff von 1000 Tonnen Inhalt auf einer ostindischen Reise, aus und heim, um einen directen Gewinn von 8—10,000 Mark, wobei die Ersparnisse an Zinsen, Assecuranz, höhere Frachtsätze etc. noch gar nicht einmal berticksichtigt sind. Solche Zahlen sprachen aber zu kiar, um nicht

überzeugend zu wirken. Um hier nur eins der vielen und glänzenden Resultate von Maury's Forschungen anzuführen, sei erwähnt, daß es in früheren Zeiten eine seemännisch allgemein befolgte Tradition war, südlich gehend den Aequator zwischen 17—19. Grad westl. Länge von Greenwich zu schneiden. Bei einem westlicheren Schnittpunkte fürchtete man mit dem Südost-Passatwinde und der Gegenströmung an der Brasilianischen Küste das Cap St. Roque nicht abwettern zu können und dann noch einmal zur Umkehr gezwungen zu werden.

Maury wies jedoch sehr bald auf Grund der Beobachtungen nach, daß am Aequator durch Aufeinanderstoßen des Nordost- und Südost-Passat ein keilförmiger Stillgürtel entsteht, dessen breite Basis an der afrikanischen Küste liegt, während seine Spitze sich auf ungefähr 29-30° Westlänge befindet. Schneidet man deshalh, wie es sehr bald nach dieser Entdeckung geschah, den Aequator an dieser schmalsten Stelle, so wird man nur wenige Tage durch Stillen aufgehalten, während 10-12° weiter östlich die Schiffe durchschnittlich 12-14 Tage, ja bisweilen 3-4 Wochen in Stille treiben.

Solche evidente Thatsachen waren nicht nur dazu angethan, dem liberalen amerikanischen Institute Mitarbeiter von nah und fern zuzuführen, sondern auch andere Nationen zur Gründung ähnlicher Centralstellen aufzufordern. Wie bereits bemerkt, folgten damit zuerst Holland, dann England und Frankreich, und der von Maury 1853 inaugurirte Meteorologen-Congres in Brüssel suchte gleichmäßige Normen für die zu machenden Beobachtungen aufzustellen und dadurch der Sache einen internationalen Charakter zu verleihen. Deutschland nahm je-

doch an dieser Zusammenkunft nicht Theil. Die Idee, eine deutsche Seewarte zu errichten, wurde vielmehr öffentlich erst 12 Jahre später auf dem von Dr. Petermann nach Frankfurt a./M. berufenen geographischen Congresse von Dr. Neumayer, bis dahin Director des Observatoriums in Melbourne, angeregt. Dieselbe fand zwar in der Versammlung großen Anklang, allein Neumayers Bemühungen, die Seewarte schon im folgenden Jahre (1866) in das Leben zu rufen, scheiterten, wie so viele andere wichtige Dinge, an der politischen Zerrissenheit unseres Vaterlandes und ersterer begab sich in Folge dessen wieder nach Australien zurück.

Mit dem Jahre 1866 erfuhren jedoch glücklicher Weise die Verhältnisse eine Wandelung zum Bessern. Ein neuer Geist beseelte Völker und Regierungen Norddeutschlands; lang unterdrückte gemeinnützige Bestrebungen konnten sich frei entfalten, und unter solchen gunstigen Auspicien wurde die Idee Neumavers wieder aufgenommen. W. von Freeden, früherer Director der Navigationsschule in Elsfleth, griff die Sache mit eben so viel Energie, wie Geschick und Uneigennützigkeit an, und es gelang ihm, durch werkthätige Unterstützung der Handelskammern von Bremen und Hamburg das erstrebte Ziel zu erreichen. Am 1. Januar 1868 begann am letzteren Orte die neugegründete "norddeutsche Seewarte" ihre Wirksamkeit.

Von Freeden hatte unentgeltlich die Einrichtung und Leitung des Institutes übernommen, für welches die genannten Handelskammern die erforderlichen Räumlichkeiten in dem dafür trefflich gelegenen Hamburger Seemannshause zur Verfügung stellten, während sie gleichzeitig die

Deckung der Geschäftsunkosten auf die Dauer

von vorläufig zwei Jahren zusicherten.

In einer öffentlichen Bekanntmachung erließen die beiden Körperschaften eine Aufforderung zur Betheiligung an der erforderlichen Mitarbeiterschaft und gaben gleichzeitig über Zweck und Ziel der Anstalt Aufschluß. Der Erfolg war, daß sich sofort 30 der größten Rhederei-Firmen von Hamburg und Bremen mit einigen Hundert Schiffen zu der gewünschten Unterstützung bereit erklärten und die Sache gleich vom Beginn an sich günstig gestaltete.

Für die innere Organisation der Seewarte waren zwei Abtheilungen in Aussicht genommen, für Seefahrt und Meteorologie. Von ihnen nahm jedoch zunächst die erstere, als die für die Praxis wichtigere eine feste Gestalt an, während die andere sich ganz allmählich entwickeln sollte. Die Hauptaufgabe der I. Abtheilung war Sicherung und Kürzung der Seewege und faßte sich in nachstehende Punkte

zusammen.

1. Die Beschaffung tadelloser Normal-Instrumente für die Hauptschifffahrtsplätze der deutschen Küsten, um mit ihnen die Schiffs-Instrumente zu vergleichen, da ohne eine solche Vergleichung die Beobachtungen werthlos sind.

2. Vertheilung der von der Seewarte eingerichteten Beobachtungsbücher an die sich zur Mitarbeit meldenden Seeleute nebst Anweisungen für die nach dem bisherigen Standpunkte der Oceanographie am zweckmäßigsten einzuschla-

genden Seewege.

3. Die alsbaldige Verwerthung des Inhalts der zurückgelieferten Wetterbücher und die auf sie so wie auf anderweitige verläßliche Beobachtungen gestützte Bearbeitung und Herausgabe von Segelanweisungen für die verschiedenen Monate.

4. Der Austausch der gewonnenen Ergebnisse mit denen der ausländischen nautisch-me-

teorologischen Institute.

Bereits der erste Jahresbericht der Seewarte pro 1868 wies eine erfreuliche Betheiligung auf. Es waren 262 Wetterbücher vertheilt, eine bedeutende Zahl neuer geprüfter Instrumente gegen Selbstkostenpreis an die Schiffe abgegeben, so wie eine Reihe älterer Schiffs-Instrumente

verglichen.

Die Mitarbeit wuchs dann von Jahr zu Jahr, die Segelanweisungen wurden immer zuverlässiger und nach fünf Jahren konnte nach amerikanischem Vorbilde auf Grund der eingegangenen Beobachtungen schon mit der Herausgabe von 48 sehr übersichtlich und practisch eingerichteten Windkarten vorgegangen werden. Ebensobegann sich der augenfällige Nutzen zu zeigen, den die Verbindung der Schiffe mit der See-

warte gewährte.

Der fünste Jahresbericht (1872) wies nach, daß die 393 Schiffe, welche bis dahin ihre Wege nach Anleitung der Seewarte nahmen, gegentiber ebenso vielen dieselbe Reise machenden, aber die herkömmlichen Routen verfolgenden Schiffen nicht weniger als 6,3 Tage oder 8,3 Procent der durchschnittlich 75 Tage dauernden Reisen gewonnen hatten. Die Durchschnittsgröße dieser Schiffe betrug 580 Tonnen und der durch den Zeitgewinnst repräsentierte directe Geldgewinn eines jeden Schiffes für 2½ Monat Reisedauer 1650 Mark. Solche Zählen sprachen deutlich.

Wenn aber auch die Grundung der Seewarte und ihre erste Entwickelung aus der Initiative patriotisch gesinnter Männer und Corporationen hervorgehen konnte, so lag es auf der Hand, daß das mit der sich von selbst ergebenden nothwendigen Erweiterung des Instituts beträchtlich wachsende Budget auf die Dauer aus privaten Mitteln nicht bestreitbar war und letzteren auch nicht zugemuthet werden konnte.

Die Seewarte leistete nicht Privaten, sondern der Gesammtheit des Volkes bedeutende Dienste und deshalb war es nur in der Ordnung, daß auch der Staat für die erwachsenden Kosten eintrat. Ein dahin gehendes Gesuch von Freeden's wurde vom Norddeutschen Bunde auch als berechtigt anerkannt und von 1870 an eine Subvention bewilligt, welche die Zukunft und allmähliche Weiterentwickelung der Anstalt sicherte.

Letztere bestand in ihrer bisherigen Form und Leitung bis zum Januar 1875, mithin sieben volle Jahre, und ihre Erfolge konnten nach jeder Richtung hin nur als höchst erfreuliche bezeichnet werden. Sie hatte es verstanden, in der kurzen Zeit sich die Achtung und das Vertranen der seefahrenden Kreise in vollem Maße zu erwerben und trotz beschränkter Mittel und Kräfte hervorragendes für das Gemeinwohl zu Dann trat eine Aenderung ein. leisten. Reichsregierung erachtete es für zweckdienlich, das Institut zu einer Reichsanstalt zu erheben aus der norddeutschen eine deutsche Seewarte zu machen, sie in Beachtung verschiedener auf den Meteorologen-Congressen zu Leipzig, Wien und London (1871-74) gefaßter Beschlüsse theilweise zu reorganisieren, namentlich aber ihren Wirkungskreis nach verschiedenen Richtungen hin zu erweitern. Zum Zwecke eines einheitlichen Zusammenwirkens mit dem verwandten Hydrographischen Amte der Kaiserlichen Admiralität wurde die Seewarte dieser höchsten maritimen Behörde des Reiches unterstellt und sie begann 1875 in der neuen Gestalt

ihre Thätigkeit.

Leider gelang es nicht den Schöpfer und Leiter der Anstalt, unter dessen Aegide diese sich so schnell und auf gesunder Basis entwickelt hatte, für den Reichsdienst zu gewinnen. Man konnte sich mit ihm nicht über die Anstellungsbedingungen einigen und hauptsächlich scheiterten die Verhandlungen daran, daß fortan der seit einigen Jahren als Hydrograph der Kaiserlichen Admiralität berufene Dr. Neumayer zum Director der Seewarte bestimmt war und von Freeden sich diesem unterordnen sollte. Letzterer zog sich in das Privatleben zurück und es ist nur zu bedauern, daß diese Kraft dem Reiche verloren gegangen ist.

Mit dem Eingangs erwähnten Werke "Aus dem Archiv der Deutschen Seewarte" ist nun vor einiger Zeit der erste Bericht über die neue Reichsanstalt erschienen und der Oeffentlichkeit übergeben worden. Derselbe umfaßt einen Zeitraum von 4 Jahren (bis Ende 1878) und giebt in eingehender Weise über die Organisation, Wirksamkeit und die Bestrebungen des Insti-

tutes Aufschluß.

Das verspätete Erscheinen dieses Berichtes erklärt die Direction in dem Vorworte mit der Absicht, daß sie zunächst den Abschluß der Organisation habe herbeiführen und die Arbeiten auf allen der Seewarte zugetheilten Gebieten in feste Bahnen lenken wollen, was nunmehr geschehen sei. Fernere Berichte sollen jedoch in kürzeren Zwischenräumen folgen und das Er-

scheinen desjenigen für 1879 ist schon für die

nächste Zeit in Aussicht gestellt.

Das ziemlich umfangreiche Werk zerfällt in zwei Hauptabschnitte, in den eigentlichen Bericht und in mehrere von dem Personale der Anstalt bearbeitete Monographien, deren Gegenstände dem Forschungsgebiete der Seewarte an-

gehören.

Der Bericht beschäftigt sich zunächst mit der Organisation der letztern, die sich in vier Abtheilungen gliedert. Abtheilung I hat die Aufgabe, die meteorologischen Beobachtungen der deutschen Handelsmarine sowohl für die Wissenschaft überhaupt, als besonders zum Nutzen der deutschen Schifffahrt zu verwerthen. Die folgende Abtheilung befaßt sich mit der Beschaffung und Prüfung aller für das Institut und seine Mitarbeiter erforderlichen physikalischen Instrumente, so wie mit der Pflege der Wissenschaft der Deviation der Compasse an Bord eiserner Schiffe.

Mit Ausnahme des letzten Punktes decken sich deshalb beide Abtheilungen mit den Aufgaben der ersten Abtheilung der früheren Norddeutschen Seewarte.

Die Deviation oder örtliche Ablenkung der Magnetnadel durch das im Schiffe befindliche Eisen ist erst in neuerer Zeit zu einem wesentlichen Factor für die Navigation geworden. Bei den früheren Holzschiffen wurden nur geringfügige Quantitäten Eisen zum Bau benutzt und in Folge dessen war auch die dadurch hervorgerufene Ablenkung der Nadel so unbedeutend, daß sie nur in seltenen Fällen schädlichen Einfluß tibte und im allgemeinen unbeachtet bleiben konnte. Seitdem jedoch die Verwendung des Eisens als Schiffsbaumaterial in so bedeutendem

Maße zugenommen hat und nicht nur der Rumpf, sondern auch Masten, Raaen, das stehende Tauwerk etc. aus ihm hergestellt werden, ist die Deviation für die Schifffahrt so wichtig geworden, daß sich ihre Vernachlässigung auf das empfindlichste rächen würde. Die Gesetze dieser Deviation sind sehr compliciert und auch noch nicht vollkommen erforscht. Letztere bleibt nicht beständig dieselbe, auch wenn sich in dem Eisen des Schiffes nichts ändert, sondern wechselt bei größeren Ortsveränderungen nach Süden oder Norden und auch bei verschiedenen Zuständen des Schiffes, ob dasselbe z. B. schief liegt. Dampf auf hat etc. Die Pflege und weitere Entwickelung dieser Wissenschaft und ihre practische Nutzanwendung auf die Schifffahrt ist deshalb wohl mit Recht in den Arbeitsbereich einer Behörde aufgenommen, welche sich die Sicherung der Navigation zur Hauptaufgabe gestellt hat.

Die dritte, der zweiten der nord deutschen Seewarte entsprechende Abtheilung beschäftigt sich mit der Wettertelegraphie, der Küstenmeteorologie und dem deutschen Sturmwarnungswesen, während sie gleichzeitig bestimmt ist, sich allmählich zur Centralstelle für die austibende Witterungskunde in Deutschland auszubilden.

Die vierte Abtheilung endlich ist das Chronometer-Prüfungs-Institut, welches sowohl die an Bord der Handelsschiffe befindlichen Chronometer auf ihre Brauchbarkeit untersucht, als auch jährliche Concurrenzprüfungen von Deutschen und Schweizer Schiffsuhren abhält.

Auch diese Aufgabe ist als eine für unsere Navigirung sehr wesentliche von der Seewarte nen in den Bereich ihrer Thätigkeit gezogen und wird weiter unten noch näher besprochen werden.

Der Bericht verbreitet sich dann in seinem allgemeinen Theile über Personalien, Einrichtungen der Anstalt und ihrer Agenturen, nebst eingehender Beschreibung der vorhandenen, durch Zeichnungen erläuterten Instrumente, über die Verwaltung, die Bibliothek und die Karten-

sammlungen.

Aus den Specialberichten über das Arbeitsfeld der einzelnen Abtheilungen sei folgendes hervorgehoben. Die mitarbeitenden Schiffsführer genießen die Vortheile unentgeltlicher Prüfung ihrer sämmtlichen Instrumente, so wie der Benutzung der Bibliothek und Kartensammlung. Ebenso wird ihnen schriftlich und mündlich Rath über die von ihnen zu unternehmenden Reisen ertheilt. Nach dem Berichte soll sich in Folge dieser Einrichtung die Zahl der Mitarbeiter von Jahr zu Jahr steigern.

Die angegebenen Ziffern für die einzelnen Jahre zeigen dies auch; im Ganzen ist der Zuwachs gegen die Mitarbeiter der nord deutschen Seewarte jedoch nicht sichtbar und dieser Umstand wohl dadurch erklärlich, daß bei dem Aufgehen der letzteren in die deutsche Seewarte eine größere Zahl Seeleute ihre Be-

theiligung aufgegeben hat.

Die deutsche Seewarte hat in den 4 Jahren ihres Bestehens 676 Wetterbücher, also im Mittel jährlich 169, die norddeutsche dagegen in 7 Jahren 1193, im jährlichen Mittel mithin 170,

ausgegeben.

Bei der Zurücklieferung der gefüllten Bücher fand dasselbe Verhältniß statt, 116 jährlich bei der deutschen und 115 bei der norddeutschen Seewarte.

Die Einrichtung der Bücher entspricht den auf dem Londoner Meteorologencongresse (1874) gefaßten Beschlüssen und die einzutragenden Beobachtungen umfassen die Angaben der Zeit und des Ortes, die Kurse nebst der gesegelten Distanz, Richtung und Stärke des Windes (Scala Beaufort), Barometer und Thermometer (letzterer auch mit trockner und nasser Kugel). Wolkenbildung und Himmelsansicht. Wetter. Seegang, Temperatur und specifisches Gewicht des Wassers, so wie endlich Bemerkungen, namentlich über beobachtete Strömungen.

Diese Beobachtungen werden 6 Mal. für den Wind 12 Mal in 24 Stunden angestellt. 170 mitarbeitenden Schiffe liefern also jährlich 372,300, resp. beztiglich des Windes die doppelte Zahl von Beobachtungen, und wenn sich dieselben auch über einen großen Theil der Erde erstrecken, so bieten sie doch ein so bedeutendes Material, daß die Witterungskunde des Meeres. auf welchem überdem die meteorologischen Verhältnisse viel einfacher liegen, als auf den Continenten, mit schnellen Schritten sich vervollkommnen und der Schifffahrt zu Gute kommen muß.

Auf der andern Seite geben jene Zahlen aber auch einen Begriff von der Arbeit, die dem Personal der Seewarte in Registrierung, Bearbeitung und practischer Verwerthung der eingelieferten Daten erwächst. Die zur Erzielung gleichwerthiger Beobachtungen bereits durch von Freeden angestrebte zweckmäßige Maßregel, den Handelsschiffen geprüfte Instrumente leihweise zu verabfolgen, ist auch von der deutschen Seewarte adoptiert und wird bald allgemein durchgeführt sein, während man außerdem die bestgeführten Wetterbücher durch Prämien zeichnet.

Aus den während eines Monats eingegangenen Wetterbüchern werden zunächst kurze Reiseberichte zusammengestellt und durch die "Annalen der Hydrographie und maritimen Meteorologie" veröffentlicht. Diese in monatlichen Heften erscheinende Zeitschrift ist das Organ für die Seewarte und zugleich für das hydrographische Amt der kaiserlichen Admiralität. Letzteres bildet die Centralstelle für theoretische und austibende Navigation der deutschen Reichsmarine, für Küstenvermessung, Seezeichen und alle solche Verhältnisse, welche für die Navigierung der Schiffe in den eigenen wie fremden Meeren von Wichtigkeit sind. Es cooperirt und ergänzt sich deshalb in manchen Beziehungen mit der Seewarte, was die Wahl desselben Organs für beide Behörden erklärt. Die endgültige Verwerthung der Beobachtungen für die practische Schifffahrt geschieht in tabellarischer Form gegenüber den von Maury gewählten und auch durch von Freeden adoptierten graphischen Darstellungen (Wind- und Wetterkarten). Seewarte motiviert ihre Wahl mit der Bemerkung, daß Karten stets den Character Abschlusses tragen, in dem man zu endgültigen Resultaten gelangt zu sein glaubt, während spätere und in größerer Zahl angestellte Beobachtungen diese Resultate wesentlich ändern können und dann die muhame Arbeit eine verlorne ist.

Diese Begründung ist nicht ohne Berechtigung, aber jedenfalls haben jene Karten für die gewöhnlichen Seeleute den Vorzug der größeren Ueberrsichtlichkeit vor den tabellarischen Uebersichten voraus und sie haben stets vollen Beifall gefunden.

Eine weitere Aufgabe der I. Abthellung ist die Bearbeitung von Segelhandbüchern für die verschiedenen Meere, welche unsere Marineliteratur in deutscher Sprache bis jetzt nicht besitzt. Das Erscheinen des ersten derartigen Werkes über den nordatlantischen Ocean ist in nahe Aussicht gestellt. Ein Materialaustausch, der mit den maritim-meteorologischen Instituten in Utrecht, London und Kopenhagen stattfindet, kann den Werth dieser Werke nur erhöhen.

Aus dem Specialberichte tiber die Thätigkeit der II. Abtheilung sind besonders zwei Punkte hervorzuheben: die günstige Einwirkung der Seewarte auf die Hebung der deutschen Fabrication von nautischen und meteorologischen Instrumenten und die wachsende Inanspruchnahme der Anstalt seitens der Handelsmarine zur Bestimmung der Deviation, Regulierung und Compensation der Compasse (Verringerung der Deviation durch zweckmäßige Anbringung von

Magneten in der Nähe des Compasses).

Bis vor wenigen Jahren stammte der größte Theil der Reflexions-Instrumente unserer Handelsmarine aus englischen Werkstätten, ohne indessen die Garantie verläßlicher Güte zu bieten. Schon das hydrographische Amt wandte seit 1872 diesem Gegenstande seine Aufmerksamkeit Es stellte für die Kriegsmarine strengere Anforderungen in dieser Beziehung und Folge war, daß eine Reihe mechanischer Werkstätten in Berlin die Fabrication von Spiegel-Instrumenten aufnahm und sehr bald darin tüchtiges leistete. Ganz besonders trugen aber zur Hebung dieser Industrie die Prüfungseinrichtungen der Seewarte bei. Die Mechaniker erhielten von letzterer ein Certificat über die Leistungen ihrer Instrumente, so wie Rath und Anleitung zu Verbesserungen. Diese benutzten sie in so erfreulicher Weise, daß sie jetzt bereits die Concurrenz mit dem Auslande voll bestehen können und Deutschland sich von letzterem nach dieser Richtung unabhängig gemacht hat. Ein gleichgünstiges Resultat ist auf dem Gebiete der Compaßfabrikation zu verzeichnen, die bis vor kurzem in Deutschland gänzlich darniederlag, jetzt aber kaum etwas zu wünschen übrig läßt. Bezüglich der Deviation beginnen die Schiffsführer die große Wichtigkeit dieses Punktes immer mehr einzusehen und in den 4 Jahren hatten nicht weniger als 135 deutsche Schiffe sich durch die Angestellten der Seewarte auf ihre Deviationsverhältnisse untersuchen lassen.

Einer der nächsten Specialberichte behandelt die Witterungskunde und das Sturmwarnungswesen in Deutschland. Da die Witterungszustände in England mit den unsern in nahem Zusammenhange stehen und die Kenntniß jener für deutsche gleiche Verhältnisse sehr wesentlich ist, so hatte bereits die Norddeutsche Seewarte einen Austausch von Wetter- und Sturmtelegrammen mit Erfolg angebahnt. Dieser Austausch ist seitdem erweitert und auf verschiedene andere Länder ausgedehnt worden. Als Restimé dieser Telegramme erscheinen die täglichen von der Seewarte ausgehenden und in den Zeitungen veröffentlichten Wetterberichte, die theilweise von Wetterkarten begleitet sind.

Von den Sturmwarnungen haben sich etwa 60-70 Procent bestätigt, was als ein gutes Resultat verzeichnet werden muß und für den Nu-

tzen dieser Einrichtung spricht.

Weniger werthvoll ist jedoch bis jetzt die Wetterprognose, der noch Zuverlässigkeit mangelt. Die von den Zeitungen gebrachten Wetterberichte haben für die Allgemeinheit noch wenig practische Bedeutung, sondern nur mehr ein retrospectives Interesse. Ließe sieh ein Modus finden, um sie bedeutend schneller im Lande zu verbreiten, als jetzt geschieht, so würde ihr Werth steigen; aber es kann nicht viel nützen, wenn man erst 24 Stunden oder noch später erfährt, was anderwärts für Wetter gewesen ist. Außerdem fehlt es auch noch an fester Grundlage für eine vertrauenswerthe Wetterprognose, von der namentlich die Land-

wirthschaft Vortheil haben soll

Dieser Schwierigkeiten scheint sich die Direction der Seewarte auch voll bewußt zu sein und sie spricht aus, daß sie nur mit größter Vorsicht auf dem Wege der Prognose vorgeben werde. Das Volk drängt nach einer solchen, in Leipzig ist 1878 zu diesem Zwecke ein metegrologischer Dienst eingerichtet werden, im preußischen Abgeordnetenhause ist von einigen Werchen die Sache ebenfalls winder in Aurogung gebracht; aber man wird sieh mit der Realisierung dieser Wünsche noch gedulden mitsen big dafür eine bessere wissenschaftliche Basis gerschaffen ist, als bisher.

Aus dem Thätigkeitsbereich der IV. Abtheilung verdienen die Concurrenz-Prüfungen der Chronometer Erwähnung. Die Annegung zu dierser Einrichtung ging vom Hamburger Senate, aus, um sowohl der einheimischen gegen andre Länder zurückstehenden Chronometerfabrikation, einen Aufschwung zu verleihen, als. auch dem nautischen Publicum Gelegenheit zu bieten, gute, und durch eine competente Bebösde geprüfte Schiffsuhren zu erwerben. Diese Prüfungen hatten bis 1878 zweimal stattgefunden und die Resultate den gehegten Erwartungen voll entsprochen. Zugelassen wurde nur Deutsches und Schweizer Fabrikat. Im ersten Jahre hetheiligten sich 9 Deutsche und 3 Schweizer Uhrmacher

mit 34, im zweiten 12 Deutsche und 3 Schweizer mit 51 Chronometern. Jene ergab 62, diese 74% branchbare Uhren. Aus der ersten Lieferung wurden durch Vermittelung der Seewarte 19, aus der zweiten 16 Chronometer bis 1878 verkauft.

Bei den Pröfungen werden die letztern bis zur Dauer von 180 Tagen einer verschiedenen Temperatur von +5 bis + 30 Centigraden ausgesetzt und in Bezug auf ihre Compensation sowie auf gleichmäßige Schwingungszeiten der Unruhe eingehend untersucht. Lassen einzelne Fabrikanten ihre Instrumente prüfen, so dauert dies 4 Monate, und für Chronometer von Handelsschiffen ist diese Zeit noch kürzer und richtet sieh nach den Umständen.

Ueber die wissenschaftlichen Ergebnisse der ersten Conenvrenzpräfung enthält der zweite Abschnitt des Buches eine Abhahdlung von Dr. Rümker. Vorstand der IV. Abtheilung und zugleich Director der Hamburger Sternwarte. Eine tabellarische Gruppenanordnung läßt ersehen. wie sich die eingelieferten Chronometer hinsichtlich ihres Ganges bei den verschiedenen Temperaturen zu einander verhalten haben. wissenschaftlichen Erörterungen beschäftigen sich hauptsächlich mit den aus der Compensation entstehenden Fehlerquellen und stützen sich auf die betreffenden Untersuchungen des Astronomen der Pariser Sternwarte Villarceau, einer Autorität auf diesem Gebiete und Verfasser der "Recherches sur le mouvement et la compensation des chronomètres".

Als Verfertiger der besten und von der Seewarte mit dem Prädicat "vorzüglich" ausgezeichneten Chronometer hat sich Bröcking in Hamburg gezeigt. Ihm am nächsten stehen Ehrlich in Bremerhaven und Kritter in Stuttgart. Die andere Monographie des zweiten Abschnittes rührt von Capitain Fellberg her und behandelt die "Außerperiodischen monatlichen Schwankungen des Barometers". Sie enthält in tabellarischer Form und von zwei Karten gleicher Barometerschwankungen begleitet die bezüglichen Beobachtungen von 330 über den ganzen Erdkreis verbreiteten Orten. Die Arbeit ist das Resultat mühevoller und sorgsamer Studien, hat für Meteorologen von Fach auch gewiß Werth, ist jedoch für das Laienpublicum von geringerem Interesse.

Die obige kurze Skizzierung des umfangreichen Werkes zeigt, wie ausgebreitet das Forschungs- und Arbeitsfeld der deutschen Seewarte ist, wie viel sie trotz der kurzen Zeit ihres Bestehens zum Nutzen der Wissenschaft und der Volkswirthschaft geleistet hat und wie sich diese Leistungen durch zweckmäßige Organisation und unter Leitung eines so hervorragenden Man-

nes wie Dr. Neumayer stetig steigern.

Die Seeschifffahrt genießt durch sie bereits sehr große Vortheile. Gelingt es in absehbarer Zeit, auch die allgemeine Wetterprognose zu vervollkommnen, so daß die Landwirthschaft ähnlichen Nutzen daraus ziehen kann, wie sie die Sturmwarnungen und der Standpunkt der maritimen Meteorologie der Schifffahrt schon jetzt gewähren, so wird das Wirken der Seewarte für ganz Deutschland ein höchst segensreiches werden.

Wiesbaden.

R. Werner.

Der Reinigungseid bei Ungerichtsklagen im deutschen Mittelalter. Festgabe zu Bluntschli's 50jährigem Doktorjubiläum. Von Richard Löning. Heidelberg, Winter 1880. XV u. 316 SS. 8°.

Im diametralen Gegensatze zur herrschenden Ansicht stellt der Verf. als Prinzip des deutschen Beweisrechtes bei Ungerichtsklagen folgende Sätze auf (vgl. S. 12f.):

"Leugnet der Beklagte die ihm zur Last gelegte Strafthat, so ist es in erster Linie Sache des Klägers, den thatsächlichen Grund seiner Klage, d. h. die Begehung des Ungerichts oder des Frevels seitens des Beklagten, durch rechtsgentigende objektive Grunde zu bewahrheiten; unterläßt es aber der Kläger, gleichviel aus welcher Ursache, in dieser Weise den Klagebeweis zu führen, so ist es an dem Beklagten, durch alleinigen oder mit Eidhelfern verstärkten Eid, also durch subjektive Bekräftigung, die Beschuldigung zurückzuweisen, m. a. W. sich eidlich zu reinigen. - Der Reinigungseid bei Ungerichtsklagen findet hiernach Anwendung bei sog. negativer Litiskontestation des Beklagten; es kommt ihm aber dabei grundsätzlich kein prinzipaler, sondern ein subsidiärer Charakterzu: sein Anwendungsgebiet ist beschränkt auf die Fälle des mangelnden Klagebeweises".

Nachdem die These gestellt und ihr Gegensatz zu der bisherigen Auffassung — die zuletzt in den Arbeiten von Planck und v. Kries Ausdruck gefunden hat — in das gehörige Licht gesetzt worden, widmet der Verf. einen besonderen Abschnitt (S. 15—75) der näheren Besprechung derjenigen Voraussetzungen, durch deren Gegebensein das kläge-

rische Beweisrecht bedingt ist: rechtzeitige Klagerhebung; rechtzeitiges Erbieten zum Beweis; Berufung auf im Gesetze als beweistüchtig anerkannte Beweismittel; eventuell Bescheinigung der für die Beweiskraft der betreffenden Beweismittel gesetzlich maßgebenden Umstände.

Damit ist der Boden geebnet; der Verf. kann daran gehen, den quellenmäßigen Nachweis für die Richtigkeit seiner These zu führen. Abschnitt III (S. 98—237) des Buches enthält die positiven Belege für die subsidiäre Natur des Reinigungseides; in Abschnitt IV (S. 241—269) werden die dieser Auffassung "scheinbar entgegenstehenden" Quellenstellen besprochen und mit der Ansicht des Verf. in Einklang gebracht.

Durch die beiden letzten Abschnitte (Wirkung und Beweiskraft des Reinigungseides; Recht und Pflicht zum Reinigungseid) soll die von dem Verf. auf Grund des Quellenmateriales versuchte Konstruktion in sich gefestigt und der herrschenden Ansicht gegenüber gerechtfertigt werden.

Das Gesammturtheil über das vorangeschickt: Der Verfasser hat sich auch diesmal wieder als Rechtshistoriker ersten Ranges bekundet. Musterhafter Fleiß in der Sammlung und Sichtung des Materiales und seltenes Geschick in der Verwerthung desselben; scharfer Blick für die Erkenntnis der großen, die Rechtsbildung als treibende Kräfte bestimmenden Prinzipien, verbunden mit dem liebevollsten Eingehen auf die Details der Entwicklung; Klarheit und Eleganz der Darstellung - das sind Eigenschaften, die Löning nicht erst zu beweisen brauchte, die er aber in seinem "Reinigungseide" neuerdings auf das glänzendste bewiesen hat. Wenden wir uns zu den Resultaten des Ruches, so scheint mir auf Grund der schlagenden

Nachweisungen des Verf. festzustehen:

1. Es ist unrichtig, wenn die herrschende Ausicht in dem klügerischen Beweisrechte eine Singulärität gegenüber den Grundgedanken des deutschen Beweisrechtes, eine Abweichung von deuselben erblickt. Diese Ansicht kann gegenüber den zahlreich vom Verf. beigebrachten Quellenstellen, welche das Beweisrecht des Klägers anurkennen, nicht länger gehalten werden.

Es ist insbesondere falsch, wenn 2. berrschende Ansieht jene Bestimmungen, in welchen der Kläger zum Beweise zugelassen und damit das Gebiet des Reinigungseides beschränkt wird, als die Keime einer neuen, auf frem de Anschauungen zurückzuführenden, Beweistheorie beseichnet; wenn sie z. B. in dem Wegfalle der im ostsächsischen Rechte verlangten Voraussetzungen des Zeugenbeweises (handhafte That u. s. w.) eine Umgestaltung des altdeutschen Beweisprinzipes, eine Vorbereitung für die Reception der fremden Rechte erblickt. Auch nach dieser Richtung hin scheinen mir die Ausführungen des Verf. (vgl. insbes. S. 243 ff.) abschlie-Bend zu sein.

3. Und daraus folgt die Unmöglichkeit, den Reinigungseid des Beklagten auch fernerhin prinzipiell als das Hauptbeweismittel, als den Kern, den Ausgangspunkt und die Grundlage des deutschen Beweissystems aufzufassen.

Soweit mitseen wir den Ausführungen Löning's unbedingt beistimmen. Ist damit die These von dem prinzipalen Charakter des klägerischen Beweises, von der subsidiären Natur des Reinigungseides bewiesen? Ich glaube nicht. Löning begeht vielmehr m. E. genau denselben Fehler, den die herrschende Ansicht bisher begangen, freilich nach entgegengesetz-

ter Richtung. Wenn diese von der schlichten Klage und dem damit verbundenen Reinigungsrechte des Beklagten ausgeht und die verstärkte Klage mit dem klägerischen Beweisrechte erst in zweiter Linie berücksichtigt, so ist für Löning die verstärkte Klage das Prinzipale, die schlichte das Sekundäre. Freilich drückt L. sich vorsichtiger aus als seine Gegner: er spricht von der subsidiären Natur des Reinigungseides, während diese den exzeptionellen Charakter des klägerischen Beweisrechtes betonen. Aber — ich komme darauf noch zurück — die Vorsicht liegt mehr im Ausdrucke als in der Auffassung.

Die Quellen geben der herrschenden Ansicht ebensoviel und ebensowenig Recht dem Verf.: sie beweisen weder für noch gegen die subsidiäre Natur des Reinigungseides, sondern sprechen sich über die prinzipiellen Grundlagen des deutschen Beweisrechtes tiberhaunt Man vgl. z. B., was Löning gegen nicht aus. die Schlußfolgerungen sagt, die man bisher aus der Wendung der lex Ribuaria naut si negaverit, juret" gezogen hat: "In den betreffenden Stellen soll überhaupt nicht das Beweisrecht in umfassender Weise und ex professo geregelt, es soll kein Prinzip über Beweismittel und Beweisvertheilung darin aufgestellt werden; dieselben wollen vielmehr . . . nur diejenigen rechtlichen Folgen aufführen, welche aus der Begehung eines Verbrechens . . . für den angeblichen Thäter, den Beklagten hervorgehen" (S. 107 ff.). Passen diese Bemerkungen nicht wörtlich auf jene Schlußfolgerungen, die der Verf. (S. 99) aus der abweichenden Fassung der lex Salica: "si ei adprobatum fuerit" zu ziehen sich berechtigt glaubt? Und was Löning S. 263 anführt, um die "scheinbar" gegen seine Ansicht sprechenden Quellenstellen zu entkräften, daß

sie eben keine prinzipielle Entscheidung der Frage enthalten, gilt, gerade weil es so durchaus richtig ist, ganz ebenso für diejenigen Stellen, auf welche L. seine Ansicht stützt. Bei "res probata, vera probatio, certa veritas" u. s. w. klägerischer Beweis; bei "suspectio, dubietas" (wenn "ad praesens probari non potest"), bei "Leumund, Inzicht" u. s. w. Reinigungseid des Beklagten (wenigstens nach Wegfall des Zweikampfes): das und nicht mehr sagen die Quellen. Und daraus folgt weder die prinzipale Stellung des Reinigungseides noch auch seine Subsidiarität.

Daß auch ein faktisches Ueberwiegen des klägerischen Beweises nicht behauptet werden kann, giebt L. selbst wiederholt zu. Man vgl. SS. 53, 251, 278; insbes. S. 295: das klägerische Beweisrecht ist "thatsächlich sehr eingeschränkt, und seine praktische Verwerthung durch zufällige äußere Hindernisse gar leicht ausgeschlossen". "Es ist klar, daß durch ein solches Beweissystem dem Kläger die Verfolgung seiner Rechte sehr erschwert ist u. s. w.".

Aber haben wir denn überhaupt Veranlassung, nach einem solchen, sei es prinzipiellen, sei es faktischen Ueberwiegen des Klagebeweises über den Reinigungseid oder umgekehrt zu suchen? Legt es denn die immerwiederkehrende Duplizität von schlichter und verstärkter Klage nicht nahe, diese Duplizität als solche zu nehmen, beide Klagen als gleich berechtigte Glieder im Systeme des deutschen Prozesses und die ihnen entsprechenden Gestaltungen des Beweisrechtes als gleich werthige, ein ander parallellaufende Erscheinungen zu betrachten?

Diese Auffassung steht nicht nur mit den Quellen im Einklange, sie hat noch ein weiteres

Argument für sich. Löning selbst betont den Gegensatz zwischen offenen und nichtoffenen Verbrechen, zwischen der kundlichen, handhaften That und den Inzichts- oder Leumundsfällen (vgl. insbes. Abschnitt III Note 140 mit der Polemik gegen das Mißverständnis bei Zöpfl und Brunnenmeister). In diesem Gegensatze liegt m. E. der Schlüssel zur Lösung des Problems. Er durchzieht nicht nur ganze deutsche Strafrecht; er gehört vielmehr sogar der kleinen Gruppe von nachweisbaren indogermanischen Rechtsanschauungen an. äußert seine Wirkung im materiellen Strafrechte (man denke an das Tötungsrecht, das Recht zur Festnahme u. s. w.), und bestimmt die prozeßuale Stellung des Beklagten. Verstärkte und schlichte Klage sind der Ausdruck dieses Grundsatzes; und das Gleiche gilt von der in beiden Klagen verschiedenen Stellung der Parteien zum So wenig es nun angienge, wollte jemand die offenen Verbrechen als prinzipale. die nichtoffenen als subsidiäre hinstellen, gerade so wenig geht es an, die verstärkte Klage gegenüber der schlichten, oder das klägerische Beweisrecht gegenüber dem Rechte des Beklagten auf den Reinigungseid als das prinzipale zu bezeichnen oder umgekehrt. Offenes Verbrechen, verstärkte Klage, Nähersein des Klägers einerseits: nichtoffenes Verbrechen, schlichte Klage, Nähersein des Beklagten zum Beweise andrerseits laufen gleichberechtigt und gleichwerthig nebeneinander her. Daß der Begriff der offenen That und ihr Einfluß auf die Gestaltung des Prozesses im Einzelnen wechselt nach Volk oder Stamm und sich entwickelt im Laufe der Jahrhunderte. ist ein Beweis nicht gegen, sondern für die historische Richtigkeit dieser Auffassung.

Wie sehr selbst Löning's Schattblick durch

die einmal gefaßte Ansicht getrübt werden konnte, scheint mir am schlagendsten aus folgendem hervorzugehen. Zu den schönsten Partien des Buches gehören die feinsinnigen Bemerkungen über die Natur des Zweikampfes (S. 47 ff., 75 ff.) mit dem wie ich glaube durchaus gelungenen Nachweise, daß sein Zweck "die Erkenntnis der materiellen historischen Währheit der behaupteten Klagthatsachen" gewesen, daß er Beweismittel im eigentlichen Sinne, daß er objektiver Natur sei. Und von dem Parteieneide soll das Gegentheil gelten; er soll nur Bekräftigung der Parteibehauptungen, subjektive parteiliche Willensäußerung sein! Und warum nicht wie der Zweikampf Beweismittel von "objektiver" Natur? Die "mehr naturalistische Idee von der Einheit der physischen und moralischen Kräfte im Menschen", die nach Löning's geistvoller Bemerkung (S. 54) die Stellung des Zweikampfes im deutschen Prozesse bestimmt, ist für die Auffassung und Bedeutung des Parteieneides im mittelalterlich deutschen Rechte ebenso maßgebend gewesen; oder steht vielleicht die Annahme im Widerspruche mit den Anschauungen jener Zeit, daß der Ltigner, der die Hand zum Schwure hebt, sie sinken lassen werde, ehe die frevelnden Worte gesprochen, wie die Hand desjenigen erlahmt, der gegen die Wahrheit in die Schranken tritt; daß dort das Vollbringen wie beim Zweikampf den Sieg "nicht das Wollen, sondern das Können verschäfft"? Mit der schroffen Betonung dieses angeblichen Gegensatzes zwischen dem Parteieneid und den "objektiven" Beweismitteln hat aber Löning gleichzeitig den Fehler begangen, den er der herrschenden Ansicht vorwirft: wie diese den Klagebeweis, so hat er den Reinigungseid "ad separatum verwiesen" (S. 7), er hat ihm

nicht subsidiäre, sondern singuläre Stellung gegeben. Und damit ist eine richtige und einheitliche Auffassung des Reinigungseides geradezu unmöglich geworden. Der Reinigungseid ist bei Löning:

1. Negation der Klagthatsachen, also "subjektive parteiliche Willensäußerung"; daß die Negation in feierlicher Weise bekräftigt wird, verändert diesen ihren Charakter "nicht wesent-

lich" (S. 273).

Er ist ferner "psychologischer Zwang zur Ablegung eines der Wahrheit entsprechenden Geständnisses", ein medium eruendi veritatem (S. 297, 298), per hat insofern einen inquisitorischen Charakter" (!).

3. Er erfüllt gleichzeitig die Funktionen des römischen juram. voluntarium (S. 275), "doch hat diese Auffassung im deutschen Rechte keine

weitere Ausbildung erfahren".

4. Nicht genug damit. Der Reinigungseid entspricht außerdem noch dem römischen juram. necessarium (S. 280), er "vereinigt in sich . . . die beiden Funktionen des römisch-rechtlichen Beweiseides" (S. 282).

Und all' das, um die subsidiäre Natur des Reinigungseides zu retten! Ist das Resultat um den Preis einer solchen Vermengung der Begriffe nicht zu theuer erkauft? Da scheint es mir doch - relativ - geringere Willkur, wenn die herrschende Ansicht, davon ausgehend, daß trotz mangelnden Klagebeweises der Angeschuldigte verurtheilt werden kann, gerade in diesem Umstande das charakteristische Merkmal des deutschen Beweisrechtes erblickt; wenn sie den Reinigungseid nicht nur mit Löning (S. 278) als "Grundpfeiler der deutschen Freiheit", als "ein Grundrecht der Deutschen", sondern auch als Grundpfeiler des Beweisrechtes auffaßt, dessen Gestaltung immer bedingt ist durch die allgemeine Stellung des Individuums zur Gesammtheit. —

Diesen Bemerkungen gegenüber erinnere ich nochmals an das schon oben ausgesprochene Urtheil über Werth und Bedeutung des Löning'schen Buches. Daß der richtige Grundgedanke überspannt worden, schmälert das bleibende Verdienst desjenigen nicht, der ihn gedacht und nutzbar gemacht. Löning's Schrift bleibt eine Festgabe nicht nur für Bluntschli, sondern für die deutsche Wissenschaft, auch ohne die "subsidiäre" Natur des Reinigungseides. Sie hat einen großen Irrthum berichtigt, und daß sie dabei einen kleinen begangen, wird schon durch die Fülle der werthvollsten Detailausführungen. durch den Reichthum an geistvollen Einzelbemerkungen mehr als aufgewogen. Somit bleibt das Verdienst, jene Wahrheit gefunden zu haben, als reiner Ueberschuß. Und das sei nochmals ausdrücklich betont.

Gießen Ende Oktob. 80.

v. Liszt.

Gesammelte kleine Schriften von H. Steinthal. I. Sprachwissenschaftliche Abhandlungen und Recensionen. Berlin, Ferd. Dümmlers Verlagsbuchhandlung. 1880. VI und 450 S. 8°.

Die neunundzwanzig Arbeiten, welche Herr Steinthal in diesem Bande vereinigt hat und als "Arbeiten der früheren Jahrzehnte" bezeichnet, stammen zum größeren Theil aus der von ihm und Herrn Lazarus herausgegebenen Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft, welche im J. 1860 begründet und, soviel ich weiß, nicht vergriffen ist; nur sechs jener Arbeiten — Heyses Lehrbuch der deutschen Sprache (Hallische allgemeine Litteratur-Zeitung), Ueber die Sprache der Taubstummen (Deutsches Museum von Prutz und Wolfsohn), Zur

Sprachphilosophie (Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik von Ulrici), Von der Liebe zur Muttersprache (Berthold Auerbach's Kalender). Die Lehre von den Redetheilen bei den Alten (Zeitschrift für die österr. Gymnasien), Die Genera des Nomen (Kuhns Beiträge) sind anderswo erschienen. Eine Andertung tiher den Zweck dieser Sammlung vermissen wir, obgleich eine solche mit Rücksicht auf den eben vorgelegten Thatbestand und darauf, das das in den verliegenden Band aufgenommene im wesentlichen unverändert geblieben ist, nicht ohne Interesse gewesen wäre. Vielleicht erhalten wir dartiber in dem in Aussicht gestellten zweiten Bande Aufschluß, in dem "die Artikel, welche zur Mythologie, zur Litteratur-Geschichte und zur aligemeinen Philosophie gehören, folgen sollen".

Ich bin nicht in der Lage, mich mit den in diesem Bande enthaltenen, zum Theil bedeutsamen und interessanten Arbeiten hier eingehend beschäftigen zu können; ich muß mich vielmehr darauf beschränken, zu einer derselben einiges zu bemerken, spreche aber vorher noch mein Bedauern darüber aus, daß mehrere der Abhandlungen, mit denen wir es hier zu thun haben, vor ihrem Neudruck nicht mit Rücksicht auf neuere sprachwissenschaftliche Untersuchungen und Ergebnisse durchgearbeitet sind. Sowie sie in diesem Bande stehen, halte ich sie für etwas antiquiert.

"Doppelung ist so wenig Wiederholung wie Zusammensetzung", "die Doppelung scheint mir durchaus onomatopoetischer oder pathognomischer Natur, als aus der Subjectivität hervorgehend" sagt Herr Steinthal SS. 352, 353. Ich vermisse einen Beweis für diese Sätze, welcheich einstweilen für mindestens unsicher halte.

Vergleiche ich lit. degte dega "es brennt hell auf oder die hiervon nur syntaktisch verschiedepen griech. Wendungen waring maires an "graviter insanire", lõper logest "meras nugas loqui" mit z. R. ved. námnassiti "sie neigt sich tief", so scheint mir der einzige wesentliche Unterschied zwischen dieser und jenen Bildungen ein zeitlicher zu sein und zwar wahl der \*). daß die letzteren in flexivisch ausgebildeten Sprachen entstanden sind, námnamíti aber seinem Ursnrunge nach einer Zeit angehört, in welcher die Flexion noch nieht ausgebildet war. and in der die Stämme --- welche damale. gleichzeitig nominale und verbale Giltigkeit. hatten - noch eine selbständige Stellung einnahmen. Ist diese Auffassung, nach welcher nam- in námnamiti suf einer Stufe mit deute. λύρου in degte dega, λήρον ληρείν steht, richtig oder auch nur möglich, so ist zunächst der zweite der oben angeführten Sätze zu beanstanden - man mitste sonst auch in degte déga, Angon lageth etwas onomatopoetisches eder pathognomisches schen.

Wendungen wie degtè déga u. s. w. drücken nicht nur Intensivität der Handlung aus, sondern haben auch andere Bedeutungen; ich hebe beispielsweise hervor lit. lápai kristè krita nü médźiu "die Blätter fielen in einem zu von den Bäumen", jis verktè róds nèverke alè didet dusávo "er weinte zwar nicht, aber er seufzte sehr" (vgl. Kurschat Gram. §. 1490), russ. rugats-to my ego rugaems, a tolsko ego mněniems i dorožims (Turgenjeff) "wir schimpfen freilich auf ihn, aber wir schätzen doch seine Meinung".

<sup>\*)</sup> Mit Bestimmtheit läßt sich dies nicht behaupten, denn die Möglichkeit ist zuzugeben, daß die Redupticationssilben der Intensiva auf volleren, mit Flexionsendungen versehenen Formen beruhen.

Demnach ist es nichts weniger als undenkbar. daß solche Verbindungen oder ältere, ihnen gleichartige den Ausgangspunkt auch anderer Reduplicationen, speciell der der Perfecta, Frequentativa und Desiderativa gebildet haben. Doch sind dabei die schon öfters betonten Berührungen zwischen Intensiv- und Perfectbildung zu berücksichtigen\*) (vgl. A. Ludwig, Der Infinitiv im Veda S. 120), und ferner ist zu beachten, daß den reduplicierten Frequentativen Verbindungen wie skr. pácatipacati "er kocht in einem fort", russ. dolbilo-dolbilo "er pickte und pickte" zur Seite stehen. Ihnen gegenüber kann man skr. carcarîti "er bewegt sich wiederholt" auf eine Stufe mit gr. zalozaya9óc. dταριηροίς επέσσων, Göthes "in der klein- und großen Welt" (K. Zs. 9. 42) stellen, in welchen das Flexionssuffix des ersten von zwei eng zusammengehörigen Wörtern verstümmelt oder weggefallen ist, weil seine Erhaltung mit Rücksicht auf sein Hervortreten in dem zweiten dieser Wörter übersitssig, ja unschön erschien \*\*).

So lange solche Möglichkeiten nicht widerlegt sind, können die angeführten Sätze Stein-

thals nicht für sicher gelten.

\*) Es fragt sich, ob nicht auch in altind. Anrche, Anrce, Anrhus intensivische Bildungen zu erkennen sind, vgl. cancuryate, pamphutti, Formen die »zum Theil sicher schon proethnisch waren« (Brugman Curt. Stud. VII. 857).

\*\*) Unter diesem Gesichtspunkt ist es auch zu beurtheilen, daß Reduplicationssilben nur selten die vollen Formen der zu Grunde liegenden Verbalthemen zeigen und meist nur eine Andeutung derselben sind. Dasselbe gilt von dem umgekehrten Fall.

A. Bezzenberger.

Druck der Dieterick'schen Univ.- Buchdruckerei (W. Fr. Kaestner).

Für die Redaction verantwortlich: E. Behnisch, Director d. Gött. gel. Anz. Verlag der Distorich'schen Verlags-Buchhandlung.

## Göttingische gelehrte Anzeigen

unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stück 4.

26. Januar 1880.

## Auf mehrfache Anfrage.

Es wird bei den Gött. gel. Anz. als selbstverständlich betrachtet, daß wer eine Schrift dahier bespricht, dieselbe nicht auch anderwärts, auch nicht 'in kürzerer Form', anzeigt.

Inhalt: V. Floigl, Die Chronologie der Bibel, des Manethe und Beros. F. Hemmel, Abries der Babylon-Assyr. und Israelit. Geschichte in Tabellenform. Von J. Oppert. — A. de Ceuleneer, Essai sur la vie et le règne de Septime Sévère. Von O. Hirschfeld. — P. de Lagarde, Aus dem deutschen Gelehrtenleben. Vom Verf. 

Eigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött. gel. Anz. verboten =

Die Chronologie der Bibel, des Manetho und Beros von Dr. Victor Floigl. Leipzig. W. Friedrich, 1880. X, 286 S. 8°.

Abriß der Babylonisch-Assyrischen und Israelitischen Geschichte von den ältesten Zeiten bis zur Zerstörung Babels in Tabellenform. Zusammengestellt von Fritz Hommel. Leipzig. Hinrichs, 1880. 20 S. 8°.

Die Schwierigkeiten, mit welchen die Ergründung der altorientalischen Zeitrechnung zu kämpfen hat, erklären zur Genüge die große Zahl der Versuche, die zur Lösung dieser Aufgabe in jüngster Zeit gemacht worden sind. Eine räthselhafte Frage zu beantworten, und den Schleier der ein Geheimniß deckt zu lüften, ist geeignet Manchen anzuziehen: wie verführe-

risch ist nicht der Gedanke, zuerst dort das Wahre gefunden zu haben, wo alle andern Vorgänger in des Irrthums Finsterniß umhertappten? Verzeihlich ist es daher, daß man sich in seinen schwelgerischen Vorspiegelungen Täuschungen hingiebt, und sich ängstlich folgender doch gewiß naheliegender Fragen entschlägt: Sind wir weiter gekommen, als hundert andere vor uns, oder stehn wir nicht vielmehr hinter vielen zurück? Ist es wahrscheinlich, daß außer uns noch Andere unsere Ansicht theilen werden? Sind wir genugsam durch besondere Studien vorbereitet, um über gewisse Thatsachen zu entscheiden, und machen wir uns von der wirklichen wissenschaftlichen Sachlage einen Begriff?

Es thut uns leid, es ist uns im zweiten Falle sogar peinlich, diese Fragen, im Namen der Autoren, verneinen zu müssen. Wir haben schon in St. 47 der Gött. gel. Anz. 1880 manche hier einschlägige Fragen behandelt, und verweisen daher auf diesen Artikel, den wir hier im Einzelnen noch weiter auszuführen haben. Die allgemeinen Principien über das Wesen jener "nachgemachten" Chronologie braucht Ref. hier nicht zu wiederholen, obgleich gewisse Dinge nicht zu oft gesagt werden können.

Es ist dasselbe Gaukelspiel mit zurecht gemachten und immer stimmenden Additions- und
Subtraktionsexempeln, das den Hrn. Dr. Victor
Floigl zu seiner Arbeit verleitet hat. Der Autor ist ein klassisch gebildeter Mann, der mit
Gelehrsamkeit viele Quellen citiert, auch chronologische Werke benutzt hat. In unendlich
langen Absätzen, von denen einige acht bis zehn
Seiten einnehmen, in athemlosen Phrasen entwickelt der Autor seine historisch-politischen
Ansiehten über Juda, Israel, Assyrien, Babylon,

Medien, Persien und Aegypten. In letzteren ist manches Wahre, und wir hätten auch bei solehen geschichtlichen Auseinandersetzungen wenig zu beanstanden, wenn sie nicht alle in Rechenexempeln gipfelten. Mit Hülfe derselben enthusiastisch vorgetragenen Additionsaufgaben, wo ganze Seiten hindurch sich viele an den Leser und an den Autor gerichtete Fragen, Ausrufungen, Unterbrechungen, Parenthesen, Selbstangriffe und Selbstvertheidigungen finden, aber wo kein einziger Punkt den abgejagten Leser erquiekt, entwickelt der Verfasser die genauen Daten auf Monat und Tag, die Anfänge jedes Jahres (z. B. 22. Jahr Uzia jul. 20. März 749, und so fort). Er weiß sehr genau, was für einen Calender die Assyrer, Juden und Aegypter benutzt haben, und diese begeistert vorgetragene Berechnung fußt auf dem materiellen Irrthum, daß der Anfang der Nabonassarischen Aera am Mittwoch, dem 26. Februar 747 v. Chr. (9. 254) mit dem 1sten Nisan, einem Neumonde zusammengefallen sei\*). Mit Hülfe solcher Spiegelfechtereien kommt nun schließlich der Autor zu der Ueberzeugung, daß Adam 3187 geschaffen wurde, der Exodus aber 1137 vor Chr. stattfand.

So errechnet auch der Autor das Ergebniß, daß die beiden ersten Bücher des Manetho je 1000 Jahre umfaßten, und daß das erste mit dem 29. October 3188 v. Chr. begann. Die Rechnung beruht namentlich darauf, daß Sothis und Sethos (Seti I) dasselbe sein sollen (p. 234).

Das Stärkste, was der Verfasser leistet, ist die Berechnung des Alters von Königen, von denen man nur den Namen und die Länge der

<sup>\*)</sup> Es war Neumond sechs Tage vorher gewesen.

Regierung in Jahren hat. Von Samas-Ben, den er Samsi-Ramman nennt, und Ben-nirar (Rammannirar) hat man Texte: Hr. Floigl versichert, sie seien 45 und 52 Jahr alt geworden. Aber Salmanassar III., Assur-edil-il und Assurnirar, von denen man sonst nichts weiß, haben nur 40, 36 und 22 Jahre gelebt! Die Höhe des Mastes und die Länge des Steinkohlenschiffes sind gegeben: das Alter des Capitäns ist zu berechnen.

Das Buch nennt das mathematisch begründete 15te Capitel des zweiten Königsbuches "das Capitel der Verwirrung". Könnte man es dem Capitel 15. verargen, wenn es die Schrift des Herrn Floigl als "Buch der Verwirrung" bezeichnete? Und dieser Ausdruck ist noch sehr milde, wenn man zu Hunderten Sätze wie die-

sen liest:

"Asurnirar tritt an mit (36-22) 14 Jahren "- eben volljährig geworden! Da ist das ent-"scheidende Zeugniß: Asurnirar, selbstverständ-"lich nicht der Feldherr, der Phul von 754. "vielmehr bis zur Thronbesteigung minorenn noder besser umgekehrt gesagt, - auf "Thron gelangt, sobald er das 14. Jahr vollendet, mit dem Schwerte umgürtet werden konnte. man wartete also auf ihn, sein Vater war todt "oder regierungsunfähig, eine Regentschaft bis "zu seiner Volljährigkeit nothwendig geworden "- und dieser Regent bis 753 ist eben Phul! "- es ist nun ebenso selbstverständlich, daß in "Assur, dem kriegerischesten Staate, den es je "gegeben, die "ungeschriebene Verfassung" jenden nicht Schwertfähigen, jeden Minderjähri-"gen vom Throne ausschloß, daß in Assur, wie nin Israel Sauls dem sterbenden Könige nicht "ein noch minorenner Sohn, sondern der nächste "volljährige Agnat folgen sollte (stets auch gefolgt

war, so dem Sohn Tiglath-Pilesers I. sein Bruder): so sprach das Staatsrecht auch bei Assur-"Dân, das nattirliche Recht aber, was sicher "werth war, Recht zu werden, und gleichzeitig "in allen kulturell ja zusammenhängenden semi-"tischen Staaten, in Israel wie in Assur, dar-"nach rang für den Sohn, den Königsknaben "Assurnirar — dessen Fahne pflanzte nun ein Prinz auf, der wie sein Name zeigt, dem Thron "nicht zunächst geboren war, dem darum Klug-"heit, Ehrgeiz rieth, dem Kinde zu helfen, nicht "zu schaden - und zu ihm traten des Königs "treue Diener, von allen Samsiil, dem Tartan "ja dreier Könige, ja dreimal Éponymus am Ehrenplatze nach dem Könige nebst drei Gene-"rationen: Salmanassar III., Asurdân und Asurnirar (780, 770, 752), vor wie nach der Regentschaft als auch durch sie Tartan - Phuls "Freund und beste Stütze\*); damit u. s. w.

Wir erlassen dem Leser die dreiundzwanzig letzten Zeilen des Satzes, bitten ihn aber als Gegenleistung uns die Frage zu beantworten, ob Ref. so unrecht hatte (Gött. gel. Anz. 1880 S. 1479) vor den Leuten zu warnen, die sich eine eigene Privatgeschichte zu ihrer Privatchronologie fabricieren? Um durch ein flagrantes Beispiel zu zeigen, wohin diese rabies chronologica führt, hielt ich es für meine Pflicht, einen Theil dieses phantasiereichen Satzes dem Autor ohne weitere Kritik zu entlehnen.

Herr Floigl behauptet, Samsiil, von dem wir wissen, daß er lange Tartan, erster Minister war, aber dessen Familien- und Personalbeziehun-

<sup>\*)</sup> Das ganze Buch ist in dieser Weise geschrieben. Ref. mußte eine Seite wählen, die von der alles verheerenden, ohne Einhalt um sich greifenden Arithmetik verschont geblieben war.

gen uns leider völlig unbekannt sind, sei Phuls intimster Freund gewesen. Hiegegen erhebt sich die Privatgeschichte des Hrn. Fritz Hommel, der dem Hrn. Floigl zuruft: "Phul hat nie existiert!"

Freilich sind die Königsbücher, die Chronik, Josephus und Berosus, in Betreff von Samsiil's "bestem Freunde", nicht der Ansicht unseres jungen Fachgenossen. Ernster, aber auch strenger, müssen wir seine Schrift beurtbeilen. Die gemüthliche Heiterkeit, die durch des Grazer Gelehrten Buch entlockt wird, muß der wissenschaftlichen Schärfe Platz machen. Hr. Dr. Fritz Hommel hat die assyrische Geschichte im Abriß gegeben.. Dieses Compendium, an und für sich, verdient unsere Anerkennung, sobald wir für die älteren Epochen seine Zahlen als ungeschrieben betrachten.

Es gentigt nicht, wie wir es schon ausgesprochen haben, die von Andern entzifferten Keilschriften zu erklären, um den Beruf zu haben. in chronologischen Dingen eine so apodiktische Sprache zu führen, die man als vollständig ungerechtfertigt bezeichnen darf. In der Vorrede sagt Hr. FH (der sich als den Verfasser fh der Artikel der Allgemeinen Zeitung zu erkennen giebt, von welchem wir schon gehandelt haben, s. Gött. gel. Anz. 1880. St. 47), er mache den "ultraconservativen Kreisen" beiderlei Confessionen (!) keinerlei Zugeständniß". Dieser etwas unpassenden Bemerkung wird hiermit entgegnet. daß die Frage keine rationalistische und keine ultraconservative, äberhaupt keine religiöse ist. sondern eine ultramathematische. Und was dieses anbelangt, zeigt unser junger Freund leider nur zu sehr, daß er wohl daran gethan haben wurde, sich bei Joseph Scaligers Buch de emen-

dations temporum, welches die moderne Chronologie geschaffen hat, bei Petavius opus de doctrina temporum, der Art de vérifier les dates und anderen bis Ideler herab, zu erkundigen, wie eigentlich Chronologie zu treiben hat. Außerdem kommt bei dieser Frage das historische Gewissen zur Sprache, sowie auch die Ueberzeugung nötbig ist, daß ohne Geschichtsquellen keinerlei derartige Forschung gemacht werden kann. Man muß als ein dem Archimedischen ähnliches Princip anerkennen, daß wer diese Grundlagen verachtet, von dem Gewicht seiner eigenen Autorität gerade so viel einbüßt, als er jenen entreißen will.

Es giebt nur zwei Möglichkeiten, biblische Zeitrechnung zu treiben. Entweder achtet man die Bücher der Könige, als das was sie in Wirklichkeit sind, als ein historisches Document von höchster Bedeutung, die sich nachweisen läßt, und würdigt dieselben einer kritischen Benutzung. Oder aber, man erklärt diese Quellen für unzuverlässig: dann habe man aber den Muth seiner Unwissenheit, und entschuldige

diese durch den Mangel an Hülfsmitteln. Hier-

gegen läßt sich nichts sagen: ultra posse nemo obligatur.

Ein drittes Verfahren giebt es nicht. Hr. Hommel glaubte aber eine Zwitterstellung annehmen zu können, und hat so einen ungemein gefährlichen Weg betreten. In einer willkürliehen Weise, die nur der Darlegung bedarf, um sich selbst zu vernichten, hat er die Zahlen verändert, und aus diesen Zahlen historische Fakten erstehen lassen, mit derselben Autorität, mit der Hr. Floigl den Roman von "dem assyrischen Königssohn" geschaffen; grade so wie Hr. Bosanquet einen zweiten Cyrus nach Kambyses und noch andere Gestalten ins Dasein

rief, um zu zeigen, daß sich Daniel nicht geirrt, als er mit seinem prophetischen Blick die Eroberung Babylons durch die Perser siebenzig Wochen, oder 490 Jahre vor der Geburt Christi angesetzt hatte. Damit die Sonnenfinsterniß der assyrischen Eponymentafeln die von 763 v. Chr. sei, mußte die Bibel in einer neuen Weise verrenkt werden, von der wir sogleich reden werden.

Doch ist die Wissenschaft unserm jungen Freunde zu Dank verpflichtet. Das gänzliche Mißlingen seines Versuches zeigt eben auch die Unhaltbarkeit der von uns bekämpften Hypothesen. Es wird so wenig wie Hrn. Hommel auch Tausenden andern verwehrt werden können, anderlei Systeme in tausenderlei Ntlancierungen, auf ganz andere ebenfalls erfundene unhistorische Fakten zu begründen, und ganz dieselbe Autorität in Anspruch zu nehmen. Hier, bei der Fixierung der verschiedenen Königszeiten, erwartete ich meine Fachgenossen: durch diese hohle Gasse mußten sie kommen. Hier hinein hat sich Hr. Fritz Hommel gewagt, "von hier herab kann ihn mein Pfeil ereilen".

Das Problem, das sich der gelehrte Verfasser stellte, war: "Wie kann man 166 Jahre zwischen Jehu-Athalia bis zum Falle Samaria's auf 120 Jahre reducieren?" Von letzterem Faktum abwärts stimmen ja Alle zusammen, möge man es 722 oder 721 v. Chr. setzen. Vor der Entdeckung der Sargoninschriften und ihrer Erklärung durch Hincks, Rawlinson und den Ref. konnten noch Movers und andere durch absolut unwissenschaftliche Anknüfung an die Gründung Karthago's\*) den Tempelbau auf

<sup>\*)</sup> Man kennt dieses Datum eben nicht: es ist ein

969 v. Chr. ansetzen. Damals aber schnitt man auch willkürlich aus den 55 Jahren Manasses. 10. 20 oder 30 Jahre heraus, je nach Bestellung und Bedarf. Heute hat man wenigstens eingesehen, daß man diese biblischen Angaben in Ruhe lassen muß: die Keilschriften haben gezeigt, daß an dem ganzen Zwischenraum zwischen dem Falle Samarias und dem Antritt Evilmerodach's nicht gerüttelt werden darf. Diese hundert und sechzig Jahre (von 721 bis 561) stehen unantastbar da; für diese Periode haben wir nicht die Controle der judäisch-israelitischen Synchronismen, die gerade für den streitigen Zeitraum doch eine Gewißheit geben, die eben auch durch das richtige Verständniß der assyrischen Texte befestigt wird.

Die Bibel wird, wie bekannt, glänzend bestätigt durch die Angabe der Keilschriften, daß in einem Jahre, das 78 Jahre nach Jehu's Erhebung fiel, im Sivan, d. i. Ende Sivan's, eine Sonnenfinsterniß stattfand. Nun sind im Laufe von 400 Jahren, von 1000 bis 600 nur zwei passende Phänomene aufzuweisen: diejenigen vom 15. Juni 763 und vom 13. Juni 809. Nach den berühmten Chronologen des 16ten und 17ten Jahrhunderts, die auf andern astronomischen Thatsachen beruhen, fiel die Thronbesteigung Jehu's in die Jahre um 888 v. Chr. Unsere Entdeckung beschränkt sich also lediglich auf eine Präcisierung der von unseren großen Altvordern fast genau bestimmten Zeitrechnung.

x, das erst bestimmt werden muß. Verfahre man doch correct! Es liegen bekanntlich zwanzig verschiedene Angaben über die Gründung Karthago's vor. Welche soll man annehmen? Man kann mittels der tyrischen Annalen wohl diesen Zeitpunkt aus dem Datum des Tempelbaues, aber nicht umgekehrt dieses aus jenem feststellen.

Das bedeutsame Faktum, daß sich gerade nur eine Finsterniß findet, und daß diese eine die Bibel ebenso glänzend bestätigt, wie sie durch die späteren Keilschriften für die 160 Jahre von Hoseas bis Nebuchadnezars Ende bekräftigt wird, muß einen sonderlichen Eindruck auf diejenigen gemacht haben, die ihrem eigensinnigen Festhalten an der keineswegs gebotenen, aber nach ihnen unbestreitbaren Nichtunterbrechung der Eponymenlisten gemäß, die biblische Zeitrechnung mißhandeln. Hr. Dr. Hommel wundert sich, daß ich an eine Sonnenfinsterniß anknüpfe, und zeigt hiermit seine gänzliche Unerfahrenheit in chronologischen Dingen.

Hr. H. nennt die Sonnenfinsternisse von 809 und 930 "vermeintliche". Ich muß vielmals um Entschuldigung bitten. Diese Sonnenfinsternisse haben wirklich stattgefunden, und sind für Ninive sichtbar\*) gewesen: die letz-

<sup>\*)</sup> Siehe meine Chronologie biblique p. 9. Stelle, welche von der Finsterniß zur Zeit der Thronbesteigung Assurnasirhabals handelt, ist sehr klar. Mensch würde die Stelle anders übersetzen, wenn sie nicht sehr unbequem für die "Nichtunterbrecher" wäre. Die Worte sind: ina surrat sarrutiya ina mahre paliya sa Samas dayan kibrāti salulsu tābu eliya iskun. "Im Anfang meines Königthumes, in der Archontie meiner Thronbesteigung war es, daß die Sonne, der Richter der Weltgegenden, eine für mich günstige Finsterniß machte". So ist zu übersetzen: tābu eliya ist ein Begriff, nach der Formel: sa eliva tabu, q. b. f. f. q. s. Ueber derartige portenta, in glücklichem oder unglücklichem Sinne, haben wir viel zu viel Texte: ein paar gute astronomische Angaben gäben uns mehr Aufschluß. Das Zeichen, welches salul gelesen wird, ist das specifisch für Finsterniß gebrauchte. Es wird durch anah erklärt und auch dieses Verbum, exteiner, ist für diese Phänomene angewandt. (W. A. I. III, 32). Vergleiche noch ib. 49, 42, wo das Zeichen äquivalent von mi salme schwarz 48, 5.) Hr. E. Schrader hat noch vor wenigen Jahren keinen An-

tere von geringerer Ausdehnung als die erstere, auf die es namentlich ankommt. "vermeintliche" Sonnenfinsterniß findet sich in dem Schriftchen Hrn. Hommels: es ist die. die er in den Propheten Amos (8, 9) hineincorrigiert. Was er für die Chronologie damit gewinnen will, weiß ich nicht, denn zu Amos, wie zu anser aller Lebzeiten, haben ja doch derartige Erscheinungen, stattgefunden. Triumphirend schreibt er zum Datum 763, "Amos, 8, 9!", mit einem Ausrufungszeichen. Und was sagt der Prophet in jener Stelle, die Trauer, Hunger, Ueberschwemmung und gänzliche Vernichtung voraussagt?

"Und es wird geschehen an diesem Tage, "spricht Gott der Ewige, daß ich untergehn lasse die Sonne am Mittag, und Finsterniß "verbreite über die Erde am lichten Tage".

Eine Sonnentinsterniß ist kein Unglück, höchstens ist sie als ein Wahrzeichen betrachtet worden: außerdem geht bei einer solchen die Sonne nicht unter, sondern nach einigen Minuten leuchtet sie wieder in früherem Glanze. Das wußte Amos von Thekoah auch, als er "zwei Jahre vor dem Erdbeben" prophezeite. Hier stoßen wir also auf eine "vermeintliche" Sonnenfinsterniß".

Was nun den Vorwurf anbelangt, ich habe meine Rechnung nach einer Sonnenfinsterniß

stand genommen, diese Interpretation anzunehmen (Z. M. G. t. XXVIII p. 138). Wenn irgend eine Auslegung eines Passus sicher ist, so ist es diese, und es gehört schon ein der mala fides sehr nahekommender Grad von Unglauben dazu, dieses zu leugnen. (Vergleiche auch meine Uebersetzung der Sargonstelle Dour-Sarkayan p. 95.) Ist es vielleicht auch ein Zufall, daß nach meiner Rechnung sich hier gerade eine totale Sonnenfinsterniß findet?

bestimmt, und so auf 900, anstatt auf 902, den Tod Ahabs angesetzt, so ist derselbe mindestens gesagt, naiv. Hr. Hommel vergißt zu sagen. von welcher Basis aus er zu 902 kommt. Er scheint nicht zu wissen, daß die Zahlen, die er für die griechische Geschichte gelernt hat, von Scaliger und namentlich von Petavius herrühren. und ausschließlich auf der Berechnung von Finsternissen beruhen. Die Perserkriege sind durch die Sonnenfinsterniß des Xerxes (Herodot IX, 2), der peloponnesische Krieg ist durch die von Thucydides und Aristophanes erwähnten, die Geschichte Alexanders durch die Mondfinsterniß vor der Schlacht Gaugamela zeitlich fest-Müssen wir bei der römischen Geschichte an die durch die Entdeckung der Republik des Cicero bekannt gewordene, an die des Agathokles, an die von Pydna und alle die spätern erinnern? Der ptolemäische Canon, den Hr. Hommel citiert, schwebt auch nicht in der Luft, alle seine Zahlen beruhen auf den Mondfinsternissen des Almagest; die Reductionen auf die vorchristliche Zeit sind daher nicht vom Himmel gefallen. In dieser kleinen Bemerkung blickt also, wie in seinem Artikel der Allgemeinen Zeitung, die vollständigste Sachunkenntniß durch.

Noch klarer erscheint diese Unbeholfenheit

in folgendem Satze (p. 28):

"Die Zahlen von Rehabeam bis Jotham wie "von Jerobeam I. bis Pekah wären nach meiner "genauen Berechnung (sic!)\*) der bibl. Syn-"chronismen, (wobei ich mir für jedes einzelne

<sup>\*)</sup> Wer eine genaue Berechnung macht, der theilt sie auch seinem Leser mit. Letzterer weiß, daß es auch genaue Berechnungen giebt, die sehr ungenau sind. Diese Präsumption liegt gegen den Hrn. Verf. vor.

"Jahr von Salomos Tode an eine besondere Linie zog (eine große Garantie!) und dann in "die so entstandenen Jahresrollen eintrug) "sämmtlich um 2 Jahre zu erhöhen" u. s. w. O si tacuisses!

Es ist Schade, daß Hr. Hommel seine "genaue Berechnung" nicht mitzutheilen für werth erachtet hat, aber dieses hat seinen sehr triftigen Grund: es läßt sich eben mit diesem ganz falschen Princip zu keinem gesunden Resultate kommen. Mit dem "Ziehen von Linien" und dem "Eintragen in Jahresrollen" ist es nicht geschehen. Hr. Hommel urtheilt über meine Feststellung, hat aber meinen "Salomon" "nicht einsehn können"). Wir bedauern dieses im Interesse seines Schriftchens, denn er hätte doch Manches daraus lernen können.

Erstens hat Hr. H. keine Basis. Zweitens geht aus den Ausdrücken der Bibel, wie sie in 150 Stellen uns vorliegen, mit mathematischer Sicherheit hervor, daß die Jahre der Könige, wie überall, vom Tage des Antrittes zu zählen sind\*\*). Wenn Asa in seinem 41sten Jahre stirbt, so heißt dies, daß von seiner Thronbesteigung bis zu seinem Tode mehr als 40, und weniger als 41 Jahre verstrichen sind. Er regierte 41 Jahre, in seinem 38ten Jahre kam Ahab auf den Thron, in dessen 4ten Jahre Asa starb. Und er regierte wirklich nicht ganz 41 Jahre, denn:

<sup>\*)</sup> Ziemlich unverantwortlich ist denn doch das Geständniß ob des Nichteinsehens, wobei er von einem berichtigten Druckfehler der Gött. gel. Anz. spricht. Handelte Hr. H. so gewissenhaft, wie er vorgiebt, so würde er mein Buch "eingesehn" haben, und dort für die Regierung Uzias die Zeit 811—758 gefunden haben.

\*\*) Gött. gel. Anz. 1880, S. 1497.

As a regierte vor Ahab 37  $+ \zeta$ As a regierte mit Ahab  $3 + \theta$ 

 $40 + (\zeta + \theta)$ Asa regierte

wo  $\zeta + \theta$  beinahe eins sind.

Der Bruchtheil ζ muß nämlich groß sein, denn dieser Werth muß größer sein, als die andern Bruchtheile, die in den Angaben über Jerobeam, Nadab, Baesa, Ela und Omri vorkommen \*).

König Wilhelm I. ist den 2. Januar 1861 auf den preußischen Thron gekommen: er ist also am 31. December 1880 in seinem 20ten Nach gewissen Chronologen wäre zwei Tage vor seinem 21sten erst im 19ten. weil das erste Jahr 729 Tage gedauert hätte!

In der ganzen Welt hat man nie anders gerechnet, als von Ereignißtagen an. Assyrischen Könige, die doch Eponymen hatten. zählten dennoch nach ihren eigenen Jahren, und unterschieden sie durch einen ganz andern Ausdruck palu von der Zahl der Jahre, während welcher sie das Recht gehabt hatten, Archonten Die Päpste, die auch nach ihren zu ernennen. Jahren rechnen, beginnen ihr Jahr von der Krönung, und gleich dem assyrischen Gebrauch. wird eine Verordnung vom December 1880 in Leos XIII. drittes Jahr fallen, und nicht in sein zweites.

Künstliche oder astronomische Aeren dagegen, wie der Ptolemäische Kanon, zählen nattirlich vom Neujahrstag an, da sie ja die Zahl des einzigen Zeitmessers, die Zahl der Tage. zu berechnen haben. Solche Aeren hat es immer gegeben, selbst lange bevor sie in den Volksgebrauch eingedrungen waren: wir haben

<sup>\*)</sup> Siehe Salomon p. 20 ff.

in grauer Vorzeit das ägyptische Jahr 400, und das Jahr 480 (nach der Septuaginta 440) des Ohne eine solche Aera war jeg-Tempelbaues. liche Rechnung unmöglich; ohne sie hätte man nicht die keilschriftlichen Daten von Begebenheiten, die 1635, 641 und 418 Jahre vor bestimmten Facten stattgefunden, zu fixieren vermocht. Der Volksgeist bequemt sich sehr schwer zu großen abstracten Zahlen: erst seit dem vierten Jahrhundert vor Christo finden wir die von Timäos eingeführten Olympiaden, die Seleucidenära und später die römische Stadtrechnung. Zählten die Orientalen doch wenigstens Monatstage von 1 bis 30, so schienen den Griechen diese Zahlen schon zu groß, die sie in drei Theile, von denen der letzte in absteigender Zahl rechnete, zerbrechen. Die Römer zerstückelten ihre 30 oder 31 Monatstage in höchst unpraktischer Weise. Die christliche Rechnung fand erst sehr spät ihre Anwendung, und man begann früher das Jahr am 25. März. Erst die Reformation setzte an die Stelle der Heiligentage die heutige Bezeichnung nach Tagen des Monats, wenigstens im Volksgebrauch: auch dieses war ein alliährlich wiederkehrender Enonymenkanon, zu dessen Erläuterung man einer besonderen Unterweisung bedurfte.

Wir wollen hier nicht wiederholen, daß die Rechnung von Antrittsjahren an sich mit mathematischer Strenge erweisen läßt, wir haben gezeigt, wie die Verfasser der Königsbücher und der andern Schriften dieselben herstellten\*). Wir bemerken noch, daß auch alle griechischen Klassiker dieselbe Zählungsweise, die die einzige rationelle, und die einzig mögliche ist, beobachtet haben.

the draw and Am 1000

<sup>\*)</sup> Gött. gel. Anz. 1880, p. 1498.

Wir gehen nun zum Einzelnen über, von Salomo an. Bis Ahab geht die Sache ziemlich gut; man sieht aber gar nicht ein, warum denn Hr. Hommel hier der Bibel folgt. Denn warum ist sie hier ohne Controle glaubwürdig, warum fehlt ihr für die nächsten Epochen jegliche Autorität, und warum wird ihr dann ganz zuletzt ihre Zuverlässigkeit in integrum restituiert?

Nun meint Hr. H., Salomo habe nur 30 Jahre regiert, anstatt der traditionellen vierzig. Ich kann hier dem bedeutenden Kritiker, Hrn. Wellhausen, keineswegs folgen; die Annahme eines Datums der Gründung Karthagos ist willkürlich, weil unbestimmt: dasselbe kann nur durch den Tempelbau festgestellt werden, sobald wir diesen einmal haben: Nicht umgekehrt\*). Nach den tyrischen Annalen kann Salomon höchstens 44, und muß mindestens 12 Jahre geherrscht haben. Das ist alles, was eine wissenschaftliche Kritik zugeben kann. Es zwingt absolut nichts, Salomon 30 Jahre zu Die Annahme ist also rein willkürlich und die Wiederholung derselben nicht zu empfehlen.

Darf man denn nicht 40 Jahr regieren? Muß man immer 39 oder 41 Jahr leben, weil 40 vier mal zehn ist? Ptolemäos Soter, Amadeus II. von Savoyen (1108—1148), Amadeus VI. (1343—1383), Ludwig von Ungarn (1342—1382), Karl V. haben 40 Jahre regiert: dem dritten Nachfolger Salomos, Asa, giebt Hr. H. selbst 40 Jahr, anstatt der 41, die er doch haben sollte. Was dem Einen recht ist, ist dem Andern billig.

Aber Josaphat hat nur 22 Jahre geherrscht, denn das traditionelle 25 ist eine runde Zahl! Fünf und zwanzig ist niemals eine solche ge-

<sup>\*)</sup> Salomon p. 91.

wesen. Die 22 Jahre stammen wohl aus Kön. II, 3, 1; es herrschte Joram von Israel im 18ten Jahre Josaphats, und nach Kön. ib. 8, 16 im 5ten Jahre des israelitischen Königs regierte Joram, Josaphats Sohn. Also hätten wir\*)

Josaphat vor Joram 17 +  $\epsilon$  bis Jorams Thronbesteigung 4 +  $\zeta$ 

Total bis Jorams Antritt \*\*)  $21 + (s + \zeta)$ . Aber Josaphats Regierung, die das schwierigste Problem der ganzen Königsgeschichte bildet, bietet uns auch das einzige Beispiel einer Mitregierung dar, wie die Stelle in den Königen II, 8, 16 ausdrücklich Ferner wird dasselbe Faktum, die bezeugt. Thronbesteigung Jorams in einer dritten Stelle Kön. II, 1, 17, nicht in das 18te Jahr Josaphats. sondern in das 2te Jahr seines Sohns Jorams gesetzt. Wir haben in unserm "Salomon" alle diese Stellen genau besprochen, auch auf die in dem Codex Vaticanus der LXX befindliche Variante Bezug genommen, und sind zum Schlusse gekommen, daß Josaphat allerdings 25 Jahre, das heißt 23 Jahre allein und 2 Jahre mit seinen Sohn Joram zusammen regiert hat.

Das einzige Mal, wo eine Mitregierung stattgefunden haben kann, wird dies auch von der

Bibel bezeugt.

Glücklicherweise ist nun hier ein Anhaltspunkt durch die Keilschriften selbst gegeben; denn vom Tode Ahabs bis zur Erhebung Jehus müssen 12<sup>1</sup>/<sub>2</sub> Jahre höchstens verflossen sein:

\*) Salomon p. 40.

\*\*) "Und im fünften Jahre Jorams, des Sohns Ahabs,
(önigs von Israel, als Josaphat König von Juda war.

jener fällt in die sechste, dieser in die 18te Eponymie\*) nach dem Antritt Salmanassars III.

Also hier haben wir ein Beispiel, wo die biblischen Angaben sich unter einander zu widersprechen scheinen, wo sie aber selbst eine Mitregierung constatieren und wo ihrerseits die Keilschriften die 14 Jahre der Könige auf 12<sup>1</sup>/<sub>2</sub> reducieren.

Nun aber kommen wir zu dem Problem: Wie bringt man 166 Jahre, die ja durch die Königsbücher und durch die Keilschriften gegeben sind, auf 120 herunter?

Um unsern Verfasser auf diesem schwierigen Wege zu begleiten, betrachten wir erst seine

Könige von Juda.

An den sechs Jahren Athalias ist nichts zu ändern. Die 40 Jahre des Joas von Juda werden auf 38 reduciert, denn 40 ist eine runde Zahl! Allerdings steht (Kön. II, 13, 11), daß Joas von Israel, im 37ten Jahre seines judäischen Namensvetters, seinem Vater Joahaz gefolgt sei. Aber letzterer hatte 17 Jahre regiert, nachdem er im 23ten Jahre des Joas von Juda auf den Thron gekommen war. Also um diese Zahl 37 zu erhalten, müßte man 40 in 38, und 17 in 15 ändern. Alle unsere Vorgänger haben daher in 37 einen "Schreibfehler" für 39 erkannt, wie sie sich denn auch in den Keilschriften finden: es ist einer der acht Fehler. die Ref. (Salomon<sup>u</sup> p. 95) unter den 171 verzeichneten Angaben hat auffinden können.

Nun aber geht es über die Arithmetik her! Nach Hrn. Hommels "genauer Berechnung" regiert Joas von 836—797. Daher ist schon 799 das 38te Jahr des Joas. Gut, aber wie kann

<sup>\*)</sup> Siehe meine Chronologie biblique p. 30. ZDMG. Bd. XXIII, p. 145. Salomon p. 40.

es zugleich das 1te Jahr des Amazia sein (S. 6). da doch Joas bis 797 regiert hat? Auch wäre die Gleichstellung unmöglich: Das 38te Jahr des Joas finge an mit Anfang 799, nach dem bekannten falschen Princip vor den Jahresanfängen: dann mußte aber 796 schon das dritte Jahr des Amazia sein! Nach der "strengen Berechnung" mußte aber Joss am Ende des 38ten Jahres gestorben sein: und der Anfang 796, von dem ab (immer nach der unrichtigen Rechnung) das erste Jahr des Amazia zählt, (denn 797 ist ja das "Antrittsjahr"!) wäre das dritte!!

Nachdem nun Joas von 836 bis 797\*) regiert hat, folgt ihm 799 (!) sein Sohn Amazia und regiert bis 787 allein (!?) Also 12 Jahr; mit Azaria, seinem Sohn, noch bis 773: im ganzen 23 Jahre. Warum aber 23, und nicht 79 oder 16? An zwei Stellen (Kön. II. 14, 2. Chr. II, 25, 1) werden dem Amazia 29 Jahre zugesprochen: er herrschte im zweiten Jahre des Joas von Israel, der in seinem 15ten nach 16jähriger Regierung starb (Kön. II, 13, 10. 14, 28): 15 Jahre überlebte Amazia seinen Feind (ib. 14, 17. Chron. II, 25, 25). Hier haben wir sieben Stellen, die mit der Zahl 29 übereinstimmen. Amazia, glücklich im Kampfe gegen andere Stämme, wurde bei Bet-Schemes von Joas geschlagen, der Jerusalem nahm; später erlag er, 54 Jahr alt, Verschwörern, die seinen Sohn Azaria oder Uzia zum König nahmen. Die Mitherrschaft des unmündigen Sohns ist eine Erfindung: niemals haben Amazia und Uzia zusammen regiert!

Diese Unwahrheit hat aber den Vortheil, aus

<sup>\*)</sup> Also doch 40 Jahre! Hindert das "Lineal" Hrn. H. am Rechnen? für ihn zählen ja alle Jahre ganz mit.

der Zahl 76 (Athalia 6, Joas 40, Amazia 29) 57 zu machen: so sind schon 19 Jahre erspart. Amazia batte bis 787 allein (!!) regiert, 786 (warum denn nicht 787?) folgt ihm sein Sohn Uzia und regiert 52 Jahr, d. i. nach Hrn. H. Nach den biblischen Angaben muß Azaria nicht 51. sondern länger als 52 Jahre regiert haben (s. Gött. gel. Anz. 1880, p. 1497): doch ist dieses eine Kleinigkeit. Die 90 Jahre. welche von Uzias Antritt bis zu Samarias Fall verflossen sind, werden zu 66 reduciert, indem der Verf. in die Regierung Uzia's, wie in einen verschiebbaren Operngucker, die Regierungen von Jotham (nicht ganz 16 Jahre) und von Ahaz (16 Jahre) hineindrückt. Azaria - Uzia, Jotham und Ahaz, Vater, Sohn und Enkel sollen alle drei zu gleicher Zeit regiert, der Vater soll den Sohn tiberlebt. und Ahaz einige Zeit noch allein geherrscht haben: so öconomisiert man noch 27 Jahre, und diese zu den erwähnten 19 Jahren geben 46! Quod erat demonstrandum.

Denkt denn Hr. Hommel seiner Leser zu spotten? Wir haben schon darauf hingewiesen\*), daß achtzehn unter sich consistente Angaben die Zeit der drei Könige vollständig auseinander halten. Es wird dazu noch ausdrücklich erzählt, daß Jothan während seines Vaters Krankheit "das Volk richtete" und nach dessen Tode und Begräbnisse in der Stadt Davids an seiner Statt den Thron bestieg. Uzia starb, nachdem er etwas über 52 Jahre geherrscht, in Pekahs 2tem Jahre: von diesem 2ten bis zum 17ten regierte Jotham. Pekah war in Uzias 52sten Jahre König geworden. Wie wir schon gesagt

<sup>\*)</sup> Gött. gel. Anz. 1879, p. 790.

(Gött. gel. Anz. 1880, p. 1497. Salomon p. 17) herrschte Uzia:

$$51 + \sigma + 1 + \tau = 52 + (\sigma + \tau)$$
Jotham aber:

$$(16+v)-(1+z)$$
, d. i.  $15+(v-z)$ .

Der Bruchtheil  $\tau$  muß klein sein, da übereinstimmend er mit  $\sigma$  zusammen weniger als die Hählte ist, und von v abgezogen, eine Differenz giebt, die größer ist als ein Halb. Also hat Jotham nach seines Vaters Tode nicht ganz 16 Jahre allein geherrscht. (Kön. 15, 31. 16, 1).

Ahaz hat 16 Jahre über Juda regiert: in seinem 12ten Jahre kommt Hosea auf Israels Thron, und er lebt bis zum 6ten Jahre des Letzteren. Er hat also länger als 16 Jahre, und zwar auch allein geherrscht. Nirgends ist von Mitregentschaft die Rede: durch nichts eine solche zu vertheidigen. Die Zeit der Verwaltung Jothams bei Lebzeiten seines Vaters ist ausdrücklich von den 16 Jahre ausgeschlossen: die des Ahaz ist rein erfunden! Was bleibt nun von Hrn. Hommels angeblicher Chronologie von Juda? Gar nichts.

Nun gen Israel! Wie bekannt, bietet die biblische Aufzählung der israelitischen Könige scheinbar nur 143 Jahre 7 Monate für den Zeitraum, für den die judäische Zeitrechnung 166 zählt. Die Bibel und die Keilschriften zeigen uns aber, daß Jerobeam und Pekah mit einer Unterbrechung zweimal geherrscht haben, und daß eben nur die Zeit der effektiven Herrschaft, in den bezüglichen Fällen 41 und 20 Jahre, berechnet worden ist \*). Aber 22½ (166—143½)

<sup>\*)</sup> Und dieses mit Recht. Demetrius Nikator herrschte nur 11 Jahre, und zwar dreimal, nicht 24 Jahre, 149— 125, sondern 149—143, 140—199, 180—125.

ist noch lange nicht 46; also mußte man noch 231/2 Jahre hinauswerfen.

Hr. Hommel bewerkstelligt dieses, indem Jehu 28 Jahre allein regiert (842—815), dann Joahaz 15 (814—800), anstatt 17 (!), Joas 16 800—785), wo 800 zweimal zur Verwendung kommt; 27 Jahre kommen nun auf Jerobeam (785—759, dann 9 Jahre Interregnum. Woher dieses? Dann folgen Pekahs 19 Jahre (warum 19?), der 731 stirbt, aber erst 730 ermordet wird; dann folgen 9 Jahre Hoseas bis zum Ende Israels. So bekommt man die 120 Jahre heraus, die man brauchte.

Pekah regiert — gleichzeitig mit vier andern Leuten, Zacharia, Sallum, Menahem und Pekahia, und er ist gutartig genug, nur den vierten zu morden. Er läßt es geschehen, daß neben ihm No. 2 den No. 1, No. 3 den No. 2 todtschlägt: über No. 3 Tode schweigt die Geschichte. Endlich reißt ihm die Geduld, und er beseitigt den vierten.

Difficile est satiram non scribere. Neben dieser ganz tiberraschenden Historie besteht denn doch immer noch die tiberlieferte Geschichte, deren Autor nachgerade ebensoviel Quellen zur Verfügung hatte als der Verfasser der "Tabelle". Nach biblischen Angaben regierte Jehu 28, Joahaz 17, Jerobeam II. 41 Jahre. Da letzterer aber noch 15 Jahre mit Amazia, herrschte, und erst in Uzias 38ten Jahre starb, so haben wir:

Jerobeam vor Uzia  $15 + \Delta$ Jerobeam mit Uzia  $37 + \varphi$ 

Total  $52 + (\varphi + \Delta)$ , wo  $\Delta$  von 0 bis  $+ \frac{1}{2}$  sein kann. Da 38 durch 11 andere Angaben, und 15 durch 5 andere bekräftigt

wird, ist an dieser Zahl 52 bis 53 gar nicht zu ritteln: und da  $\varphi$ , der Bruchtheil, wie wir sehn werden, der Einheit sehr nahe kommen muß, würden die Herrscherjahre Jerobeams II. nur zwischen 52<sup>1</sup>/<sub>2</sub> und 53<sup>1</sup>/<sub>2</sub> schwanken. Darf man nun dieser Zahl die in der hebräischen Urschrift und in allen Uebersetzungen erhaltene Angabe 41 opfern? Keineswegs! Zwischen Jerobeams II. Thronbesteigung und Tod liegen 53 Jahre: nur 41 Jahre hat er geherrscht. Wir haben die erste Regierung auf 27 Jahre bestimmt, der ein Interregnum von 12 Jahren folgte, endlich nachdem er die Herrschaft wieder erlangt, herrscht er noch 14 Jahre. Alles nach bestimmten Textaussagen\*).

Vom Tode Jerobeams II. ab sind die biblischen Angaben derart präcis, daß sie die glänzendste Bestätigung in sich selbst finden. Schon nach 6 Monaten wird Zachariae, in Uzias 39ten Jahre, von Sallum beseitigt, der nach einem Monat von Menahem 1. ermordet wird, ebenfalls in Uzias 39ten Jahre. Nach 10jähriger Regierung stirbt Menahem, in Uzias 50sten Jahre; ihm folgt sein Sohn Pekahia, der nach 2 Jahren, in Uzias 52sten Jahre von Pekah ermordet wird, während Uzia nach 52 jähriger Herr-

schaft, in Pekahs 2tem Jahre stirbt.

Diese eilf Zahlen nun geben uns alle nöthigen Elemente der Frage. Menahem herrscht nach Uzias Antritt:

\*) Siehe die Discussion hierüber Salomon p. 32 ss. Zahlen ohne Basen kennen wir nicht: wollten wir sie erfinden, so könnten wir dieses so gut, und vielleicht noch besser als Andere. Dort findet man auch die Beleuchtung des 27ten Jahres Jerobeams II. für Uzias Regierungsanfang, wofür Josephus (J. A. IX, 10, 3) das 14te giebt, so wie die Besprechung von Jes. 7, 8, wo sich die Zahl 65 findet.

von  $37^{7}/_{12} + \varphi$  bis  $49 + \chi$ , also:  $11^{5}/_{12} - (\varphi - \chi)$ .

Da aber dem Menahem nur 10 Jahre gegeben werden, und die Differenz  $\varphi - \chi$  doch immer kleiner sein muß als die Einheit, so muß der Gegner Phuls nahe an 10<sup>1</sup>/<sub>2</sub> Jahre regiert haben,  $\varphi$  der Einheit und  $\chi$  der Null nahe kommen. Das ist aber im Einklang mit der Angabe, daß Zacharia im 38ten Jahre Uzias seinem Vater folgte, und daß man nuch sechs Monaten schon das 39te zählte. Daß x aber klein sein muß, geht aus der Angabe hervor, daß Pekahia von Uzias  $49 + \chi$  bis  $51 + \sigma$  regierte, also  $2 + (\sigma - \gamma)$ . Das heißt also, Pekahia hat ungefähr volle zwei Jahre regiert. Ob etwas mehr, ob etwas weniger, wissen wir nicht: wir nicht mit Gewißheit sagen dtrfen. daß o- z positiv ist; auf jeden Fall ist σ sehr klein: denn die Zahl Uzias ist  $(51 + \sigma) + (1 + \epsilon) = 52 +$  $\sigma + \tau$ , and  $\sigma + \tau$  ist auch kleiner als ein halb.

Eine solche Uebereinstimmung erfindet kein Fälscher\*), der daran auch gar kein Interesse hat: im Gegentheil, wir stehn hier vor eilf Angaben, die nothwendig aus direkter Quelle fließen. Unter Menahem I. erscheint Phul; unter Pekah, und zwar erst nach Jothams Tode, das ist unter dessen Sohn Ahaz, nach dem 17ten Jahre Pekahs, kommen wir mit Teglathphalasar, seinem Menahem und seinem Asria zusammen. Also mindestens 20 Jahre nach Phul's Einfall in Palästina sprechen die Keilschriften von einem Menahem, einem Ioahaz (Jauhaz) und einem Asria: dieses ist also ein anderer Menahem, und ein anderer Asria. Den Menahem

<sup>\*)</sup> In einer anmuthigen Frohsinn erregenden Seite vermuthet Hr. Floigl Fälschung. Dolus non praesumitur.

habe ich nicht "fingiert"\*) denn er steht in den Keilinschriften, die noch dreißig Jahre später von einem drittem Menahem reden. Von diesem Menahem sagen die Königsbücher nichts, aber sie schweigen auch über den mächtigen Prätendenten, den gegen Ahaz aufgestellten Usurpator, der den Lesern des Jesaias (7,6) so bekannt war, daß der Prophet ihn nur als "Sohn Tabeels" bezeichnen, wie er auch Pekah einfach "Remalia's Sohn" nennen durfte. Tabeels Sohn ist Asria oder Azaria.

Wir haben in den Keilinschriften also dieselben Personen, denselben Ahaz und denselben Rezin von Damaskus, den der biblische Tiglatpileser tödtet, und der auch dem keilschriftlichen erliegt, denselben Hader, und denselben Pekah, denselben Hosea. Nur der Nichtunterbrechung der Eponymenliste willen, muß man sich, im Widerspruch mit allen historischen Texten, zur ungeheuerlichen Hypothese bequemen, die Phul und Teglathphalasar zusammen knetet, und aus zweien eine Person macht, die zuerst Phul gehei-Ben haben soll, dann Teglathphalasar, und dann wiederum Phul. Ueber Porus des Kanons haben wir uns schon ausgesprochen. Sollten wir dieses, wie im apagogischen Beweise, einmal annehmen wollen, so änderte es doch gar nichts weiter, als daß dieselbe Persönlichkeit als Phul gegen 770 Menahem I. bekriegt, später als Teglathuhalasar 738 den Menahem II. zum Vasallen hat, 732 Ahaz gegen Pekah und Rezin hilft, 728 als Porus Babylon beherrscht, und 726 als Teglathphalasar das Zeitliche segnet. An der biblischen Geschichte würde dieses Nichts modificieren.

<sup>\*)</sup> s. S. 20!

Pekab hat nun allerdings zwanzig Jahre regiert, obgleich zwischen seinem Antritt und seinem Ende 29 Jahre verflossen sind. Denn in Pekahs 17ten Jahre herrscht Ahaz, in dessen 12tem Jahre (so sagt der Text Kön. II, 16, 1\*) Pekah ermordet wird. Ahaz regiert 16 Jahre, Hosea, Pekahs Nachfolger 9, in Hoseas 6ten stirbt Ahaz. So sind die Zahlen \*\*). Alle stimmen aber für eine längere Herrschaft als 20 Jahre: und doch dürfen wir letztere Zahl nicht ändern, denn es verwehrt dies die Erwähnung des inschriftlichen Menahem, der eben während 9 Jahre das Königthum Pekahs unterbrach. Dieser Menahem war, wie Ahaz, ein Freund des Assyrers, und von diesem gegen den Feind Pekah aufgestellt. Letzterer herrschte zuerst 17 Jahre, wurde von Menahem II. während 9 Jahre verdrängt, und nach ihm gelangte Pekah noch zur Herrschaft während dreier Jahre, nach welchen er von Hosea, auf Teglathphalasars Antrieb, getödtet wurde. Dieses ist die Geschichte, wie sie aus den biblischen Texten erhellt, und durch die Keilinschriften vervollständigt wird.

Um nun zu Hrn. Hommel zurückzukehren, so mag das Bild seiner willkürlichen vermeintlichen Chronologie hiermit genug gezeichnet sein, daß nach ihm Pekah nicht 29, oder 20, sondern nur drei Jahre regiert. Der Verfasser hätte nur vorerst für seine Zeitrechnung eine Geschichte schreiben sollen.

Jeder Andere kann, wie gesagt, jedes andere Mittelchen zu Markte tragen. Eilf Könige Israels sind in der Bibel von Jehu bis Hosea genannt: Jedermann kann andere beliebige eilf Posten

<sup>\*)</sup> Im Widerspruche mit der corrupten 15, 30: im 20ten Jahre Jothams.

<sup>\*\*)</sup> Ueber die Schwierigkeiten s. Salomon 26.

vorschlagen, die zusammen 120 ausmachen. Hr. Hommel setzt vier davon gleich Null: da aber seine Zahlen zusammen nur 111 Jahre geben, so verausgabt er das Reliquat 9 für ein Interregnum: der Ueberschuß in seiner Comptabilität erlaubt es ihm. Dieses ist das Facit dieses jammervollen Fiasco, welches beweist, daß man keine biblische Chronologie ohne die Bibel machen kann.

Was nun die eigentlich assyrische Chronologie anbelangt, so kennt Hr. Hommel die wirklichen Daten nicht. Er hat keine Ahnung von der Sonnenfinsterniß des Teumman (Gött. gel. Anz. 1880 p. 1489), vom 27. Juni 661, so wichtig für die Zeitrechnung Assurbanhabals. Daß Belsunu's Eponymie auf 660 fallen muß, ist ihm unbekannt, ebenso daß der 30 Tebet Belkas-sadua auf den 22. Januar 644 v. Chr. zu setzen ist.

Der speciell assyrische Theil enthält manches Brauchbare. Oannes, "Ea (Kin) als Fisch" ist möglich. Aber wenn der Verf. aus der Partikel adi "bis", den Adorus macht, weil Alorus, von wegen des Lambda, auch Adorus gelesen werden kann, so leistet er doch in der Unkritik alles Mögliche. Die Phrase ist\*): ultu yume ruquti adi I Sini, "von den ältesten Zeiten bis auf die Mondperiode". Hr. Hommel behauptet in der Larnakainschrift in Berlin fehle das adi: aber auch ultu fehlt, denn sie sind abgesägt. Man hat den Stein durchgeschnitten, um ihn besser zu transportieren. Noch sieht man das Ende des Zeichen an: und es stand dort:

<sup>\*)</sup> S. meine Uebersetzung der Khorsabadinschrift. Dour-Sarkayan p. 35. Im Jahre 1874 schien dieses Herrn Schrader noch unantastbar.

[Ultu yu]me ruquti sibit Assur adi mu]anna\*).

"Von den ältesten Zeiten, dem Anfang Assyriens,

bis auf heute" (das heißt 712 v. Chr.).

Durch des Hrn. Verf.'s Jugend entschuldigt sich wohl die etwas anmaßende Aeußerung, ztrotz Oppert eine für immer (!) gesicherte Gleichstellung". Exegi monumentum aere perennius. Es handelt sich darum, ob Sumir gleich Sennaar ist, und Südbabylonien. Es existiert überhaupt kein Südbabylonien. Daß Sumir Südchaldäa ist, ist nur eine Entlehnung meiner ersten vielleicht richtigen Ansicht (1858) (E. M. t. II 335).

In dieselbe Kategorie der Ueberhebung gehört die Lesung Raman für den Gott, für den durch eine hebräische Lesung die Aussprache Ben anempfohlen werden kann. Warum ist die Lesung "falsch"? Der Gott wird durch ein Zeichen U ausgedrückt, welches beni umschrieben wird, in tausend Stellen: beni wird auf assyrisch belu, beli, bela gelesen, je nach Bedarf. Der syrische König wird in dem hebr. Texte Benhadad genannt, für den die LXX vinc 'Adeo schreiben. Wenn also die gleichzeitige Bibel den Laut Ben für den aramäischen Gottesnamen brauchte, denn Ben heißt nicht Sohn auf aramäisch, so liegt hierin wenigstens schon der Anfang eines Beweises, während für das Raman absolut nichts spricht.

Es wäre vielleicht hier am Platz, etwas über die assyrischen Götternamen, die sich in der Bibel finden, zu sagen. Wir zählen deren acht: von diesen ist die Lesung Bel, Nebo, Assur, durch die Keilschriften bestätigt. Die Aussprache von vieren, Sin, Merodach, Nergal und Salman

<sup>\*)</sup> S. meine Uebersetzung Records of the past, t. VII, p. 23.

fußen lediglich auf der Bibel. Sin entwickelte Hincks (1849) aus dem Namen des Sauherib, die Aussprache des Gottesnamens Merodach beruht gleichfalls auf der Bibel (Rawlinson 1851); das Amar-uduk, welches erst darnach gemacht ist, ist eine Spielerei. Für Nergal (Oppert 1853) haben wir bis jetzt absolut keinen andern Bcweis als Jeremias Nergalsarezer. Salman ist nur wegen des biblischen Salmanassar so gelesen.\*) Was meine Lesung Adar (1868 Chronologie biblique p. 14) anbelangt, so ist sie nie etwas anders gewesen, als ein Vorschlag; auch die Aussprache Samdannu (E. M. II) 1858, erhalte ich "trotz" Delitzsch, Hommel und Meyer, als mindestens ebenso möglich wie Raman, aufrecht.

Unser junger Freund hat sich ernstlich mit den assyrischen Inschriften beschäftigt, daher auch der ausschließlich auf Texte basierte Theil wegen des darauf verwandten Fleißes anerkennenswerth ist. Wir bedauern dagegen die absolute Unbrauchbarkeit seiner Chronologie. Er möge sich mit den auf diese Wissenschaft beziehenden Fragen genauer bekannt machen: bis er dieses gethan, darf er sich nicht wundern, daß vorzügliche für einen größern Kreis von Lesern berechnete Sammelwerke, wie die von Riehm, Schenkel und andere, von seinen willkürlichen Aufstellungen nichts wissen wollen. Sie thun Recht. Für "gebildete Laien"\*\*) passen dieselben nicht. Und dieses ist der Beweggrund,

\*\*) Der Gegensatz zu diesem sonderlichen Ausdrucke wäre "ungebildete Assyriologen".

<sup>\*)</sup> Meine 1853 gegebene Aussprache Salman-asir hat sich jetzt bestätigt durch ein babylonisches Täfelchen, wo der Name (Izku) d. i. Tuklat-habal-asir steht. Esara ist "falsch". Hr. Hommels ussur beruht auf einem Mißverständniß der sumerischen Exorcismusinschrift.

weshalb wir mit gewissenhaftem Ernste solche Versuche bekämpfen. Handelte es sich bloß um rein wissenschaftliche Fragen, so würden wir dieselben gleichgültiger beurtheilen. Aber Hr. Hommel trägt den Wunsch zur Schau, seine unrichtigen Rechenexempel zu popularisieren. Seinen pädagogischen Prätensionen gegenüber müssen wir unsere Ansicht viel schärfer betonen als wir es sonst gethan hätten, indem wir vor der Verbreitung solcher nicht allein unbewiesenen, sondern nachweisbar irrigen Annahmen, im Interesse der Wissenschaft, und namentlich des Unterrichts, entschieden warnen.

Paris, November 1880. J. Oppert.

Essai sur la vie et le règne de Septime Sévère. Mémoire couronné par l'Académie royale de Belgique. Par Adolphe de Ceuleneer, Sous-Bibliothécaire à l'Université de Liège. Bruxelles 1880. 314 p. 4°. (Extrait du tome XLIII des Mémoires de l'Académie de Belgique).

Das so lange vernachlässigte Studium der römischen Kaisergeschichte ist in neuerer Zeit. dem mächtigen von Borghesi und Mommsen gegebenen Impulse folgend, in erfreulicher Weise in den Vordergrund getreten. Mit Vorliebe haben sich Deutsche und Franzosen der Darstellung fest abgegränzter Epochen der Kaiserzeit zugewandt und brauchbare Vorarbeiten für eine noch zu erhoffende Gesammtgeschichte des römischen Kaiserreiches geliefert. In den Kreis dieser Forscher ist mit vorliegender Schrift ein belgischer Gelehrter getreten, der sich die Schilderung der markanten Persönlichkeit des Septimius Severus zur Aufgabe gestellt hat. sehen von dem breiten und inhaltsleeren Buche von Hoefner, auf dessen Fortsetzung der Ver-

fasser wohl in richtiger Selbsterkenntniß verzichtet haben dürfte und dem ausführlichen, jedoch in die inneren Verhältnisse nicht tief genug eindringenden Essai von Duruy (Revue historique VII, 1878 und Histoire des Romains t. VI. 1879), war dieser merkwurdige Kaiser in neuerer Zeit nicht zum Gegenstande einer selbständigen Darstellung gemacht worden, so sehr er und mehr noch die bedeutungsvolle Periode, der er seine Signatur aufgedrückt hat, eine solche zu verdienen scheint. Ceuleneer hat sich dieser Aufgabe mit Fleiß und Geschick unterzogen, die antiken Quellen und die moderne Literatur gewissenhaft benutzt, den reichen Stoff verständig disponiert und in gefälliger Darstellung verarbeitet. Fast die erste Hälfte des Buches (S. 11-144) ist der äußeren Geschichte gewidmet, während die letzten fünf Kapitel (S. 145-290) die innere Politik des Severus, seinen gewaltigen Gardepräfecten Plautianus, die Lage der Christen, die Reichsverwaltung und die das Recht betreffenden Reformen schildern. Den Schluß (S. 291-304) bildet eine zusammenfassende Würdigung dessen, was Severus gewollt und was er erreicht hat. -

Ist das Buch auch nicht gerade reich an selbständigen Resultaten und fruchtbaren neuen Gesichtspunkten, so erhält man doch überall den Eindruck einer gewissenhaften und soliden Arbeit, die freilich in Betreff der inneren Reformen des Kaisers, speciell auf militärischem Gebiet, keineswegs als eine abschließende bezeichnet werden kann. — Im Einzelnen ist dem Refaufgefallen, daß Ceuleneer (S. 22) der von Renier vorgeschlagenen, ganz willkührlichen Restitution der Lyoner Inschrift (Orelli 912) auf

den Namen des Severus gefolgt ist; mehr noch. daß er (S. 104) die unverständige Deutung Montfaucon's einer Gemmeninschrift, ohne einen Zweifel daran zu äußern, aufgenommen hat. Die von Bormann (bullett. dell' Instit. 1867 p. 218) gegebene richtige Datierung des Todesjahres des Plautianus auf 205 hätte wohl eine Erwähnung verdient, wenn auch Ref. in seinen Untersuchungen (S. 230) sich derselben Unterlassung schuldig gemacht zu haben bekennt. Nicht ohne Verwunderung wird Mancher die doch von einer gar zu idealen Auffassung des Urchristenthams zeugenden Worte des Verfassers lesen (S. 207 A. 7): il nous semble que, si même Marcia (die Maitresse des Commodus) eût jamais été chrétienne, ce qui n'est pas prouvé, l'Église l'aurait rejetée de son sein du jour, où elle commença à mener une vie déréglée!

Wien.

O. Hirschfeld.

P. de Lagarde: Aus dem deutschen Gelehrtenleben. Aktenstücke und Glossen. Göttingen 1880, Dieterichsche Verlagsbuchhandlung.

Ich werde von Herrn Professor E. Boehmer darauf aufmerksam gemacht, daß ein auf Seite 5 dieser Schrift stehender Satz so verstanden werden könne, als ob für Herrn Professor Boehmer aus Wien nach Straßburg unter Einschränkungen gelangte Manuscripte dort nicht in der von Wien aus gewünschten Weise behandelt worden seien. Nichts hat mir — wie Herr Professor Boehmer weiß — ferner gelegen als dies andeuten zu wollen.

P. de Lagarde.

Für die Redaction verantwortlich: E. Rehnisch, Director d. Gött. gel. Anz.
Verlag der Disterich'schen Verlage-Buchhandlung.
Druck der Disterich'schen Univ.-Buchdruckerei (W. Fr. Kassiner).

## Göttingische gelehrte Anzeigen

## unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stück 5.6.

2. u. 9. Febr. 1881.

Inhalt: J. F. Böhmer, Die Regesten des Kaiserreiches unter den Karelingern, neu bearb. v. E. Mühlbacher. 1. Lief. Von E. Dömmler.

Deutsche Pilgerreisen nach dem hell. Lande, herausgeg.
uerkätt. von B. Böhricht u. H. Meisner. Von W. Heyd. — Berthold v. Regensburg, Deutsche Predigten, herausgeg. v. Fr. Pfeiffer. Bd., von Jes. Strobl. Von K. Barteck. — O. Gierke, Johannes Althusius. Von S. Bris.

= Eigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött. gel. Anz. verboten =

Die Regesten des Kaiserreiches unter den Karolingern 752-918. Nach Joh. Friedr. Böhmer neu bearbeitet von Engelbert Mühlbacher. 1. Lieferung. Innsbruck, Verlag der Wagner'schen Universitäts-Buchhandlung. 1880. 160 S. 4°.

An die aus Böhmers Nachlaß schon früher von Huber, Will und Ficker neu bearbeiteten Regesten schließt sich die vorliegende Abtheilung, die wir dem durch seine bisherigen Leistungen bereits rühmlich bekannten Privatdocenten Mühlbacher in Innsbruck verdanken, auf das würdigste an. Eine neue vervollständigte Ausgabe der im J. 1833 zuerst erschienenen und deshalb sehr veralteten Regesten der Karolinger mußte um so mehr in diesem Augenblicke als ein Bedürfnis erscheinen, da Stumpf dieselben in seine Reichskanzler nicht mit aufgenommen hat und da andrerseits die Diplomata der Mon. Germ. leider nicht mit dieser grundlegenden Zeit beginnen, sondern willkürlich mit der

Regierung Konrads I. Das vorliegende erste Heft, welches unvollendet mitten im J. 803 abbricht, hat seine Aufgabe in zweckmäßiger Weise dadurch erweitert, daß vom h. Arnulf an alles zusammengestellt ist, was über die Karolinger vor ihrer Thronbesteigung in diesen Rahmen paßte. Der Umfang und die Behandlung des aufzunehmenden Stoffes bestimmte sich durch das Vorbild, welches Böhmer selbst in seinen späteren Regesten seit 1198 gegeben hatte. Mit der größten Vollständigkeit sind also alle Zeugnisse der erzählenden Quellen herangezogen worden, aus denen sich irgend ein Aufschluß über den jeweiligen Aufenthaltsort des Herrschers gewinnen läßt. Neben der viel größeren Ausführlichkeit, welche die Regesten nach beiden Seiten hin gegen die erste Ausgabe erhalten haben, ist namentlich noch hervorzuheben. daß der Herausgeber, soweit er vermochte, der handschriftlichen Ueberlieferung der Urkunden überall nachgegangen ist, d. h. sowohl den Originalen als den etwaigen Abschriften, ferner. daß die Namen der Schreiber vollständige Aufnahme gefunden haben. Dagegen ist nicht, wie in jenen Regesten der Staufer, eine zusammenfassende Charakteristik der einzelnen Regierungen vorangestellt. Sickels Regesten der Karolinger, nach einem ganz andern Plane freilich bearbeitet, gewährten die wichtigste Unterstützung, daneben bis 788 die Jahrbücher des Deutschen Reiches; ebenfalls durch Vermittlung Sickels konnte der Verfasser manches aus den Sammlungen der Mon. Germ. benutzen. Fälschungen, welche Sickel in seinem Werke am Schlusse zusammengestellt hatte, sind hier unter die echten Urkunden eingereiht, aber schon durch die Art des Druckes in sehr kenntlicher Weise hervorgehoben. Die Capitularien haben gleichfalls eine angemessene und eingehende Berticksichtigung gefunden, ihre Einreihung machte in Ermangelung der unmittelbar bevorstehenden neuen Ausgabe von Boretius viele Schwierigkeiten und mußte oft eine unsichere bleiben. Besonders dankenswerth und in dem Vorbilde Böhmers minder begründet ist die überaus fleißige Verwerthung der neueren Literatur, die vielfachen Hindeutungen auf kritische Zweifel über diesen oder jenen Punkt u. s. w., alles aber in knappster Form und nicht mit der allzugroßen Ausführlichkeit, durch welche die Mainzer Regesten angeschwellt sind. Gegentiber dem außerordentlichen Fleiße und der Sorgfalt, welche dieses Werk auf ieder Seite auszeichnen, wird es sehr schwer sein, Nachträge oder Berichtigungen hinzuzufügen. zum Zeugnis meines guten Willens bemerke ich. daß S. 36 die Transl. S. Germani nach dem von Wattenbach (GQ. I, 121 A. 2) darüber gefällten ungünstigen Urtheile wohl kaum die ihr geschenkte Beachtung verdient hätte. Der Name der Tochter des Königs Desiderius (S. 57) ist auch durch Andreas von Bergamo überliefert, leider mit unsicherer Lesart. Ueber Himiltrud hätte vielleicht auch auf den Brief Stephans IV. (Mon. Carol. p. 159) verwiesen werden können. Für das bekannte Rundschreiben Karls, in welchem Paulus erwähnt wird (S. 101), ist die auf der vormals Reichenauer Hs. beruhende Ausgabe Rankes wegen der hinzugefügten Erläuterungen nicht unwichtig: sie wurde schon von Waitz für seine Einleitung zum Paulus herangezogen. Ob der in Nr. 289 (S. 110) erwähnte Doddo in der That ein Grieche war, muß dahingestellt bleiben, s. SS. XI, 6 n. 22. Ebenso wie der Todestag Angilramns und Wiomads hätte S. 119 auch der Sintberts aus Regensburger Todtenbüchern festgestellt werden können — es ist der 29. September —, um dadurch der Begrenzung der 52 Tage näher zu kommen, die dieser Feldzug in Anspruch nahm u.s. w. Wünschen wir dem Verf. so wie uns einen rüstigen Fortgang und baldigen Abschluß des mühsamen Werkes, das zum unentbehrlichsten Handwerkszeuge aller Forscher auf diesem Gebiete fortan gehören wird.

Halle.

E. Dümmler.

Deutsche Pilgerreisen nach dem heiligen Lande herausgegeben und erläutert von Reinhold Röhricht und Heinrich Meisner. Berlin, Weidmann 1880. VII u. 712 SS. 86.

Seit das alte "Reysbuch des heiligen Landes" eine Reihe deutscher Pilgerberichte zusammenfaßte, ist meines Wissens kein Versuch mehr gemacht worden, mehrere Stücke dieser Literaturgattung in eine Sammlung zu vereinigen. Die Uebersicht über das, was auf diesem Gebiet gedruckt ist, wird wesentlich dadurch erschwert, daß, während die ausführlicheren Relationen besonders publiciert wurden, die kürzeren sich in die Mittheilungen der verschiedensten Localgeschichtsvereine durch ganz Dentschland hin ablagerten. Nun erwerben sich die Herausgeber des obigen Buches das Verdienst, auf Grund ausgedehnter Nachforschungen in Bibliotheken und Archiven "dreiundzwanzig fast ausschließ-lich unedierte, oft sogar dem Namen nach unbekannte Reisebeschreibungen" vereinigt Publikum vorzulegen. Das von ihnen selbst geförderte und durch Material unterstützte (S. 469. 511. 577) Vorhaben der Pariser Société de l'Orient · latin, sämmtliche Pilgerschriften des Mittelalters aus ganz Europa zusammenzubringen, ist doch allzuweit aussehend, als daß wir Deutsche uns gerne auf das Erscheinen dieses großartigen internationalen Sammelwerkes vertrösten lassen möchten, wenn wir auch der Energie und der Sachkunde des Grafen Riant alles Zutrauen schenken. Wollen wir ein volles Bild des Gesammtlebens unseres deutschen Volks im Mittelalter gewinnen, so dürfen wir nicht verfehlen. seine Vorliebe für Pilgerreisen ins Auge Dieser Seite der deutschen Kulturgeschichte haben die Herausgeber in der historischen Einleitung eine aus allen erreichbaren Quellen geschöpfte und sehr anziehend geschriebene Schilderung gewidmet, in welcher sie den Pilger durch alle Stadien von den ersten Vorbereitungen zur Reise bis zur Rückkehr in die Wie Viele Heimat begleiten. sich den schwerden und Gefahren einer solchen Pilger fahrt aussetzten, wird sich niemals genau in Zahlen ausdrücken lassen. Wir finden aber auf S. 463-546 ein mit großem Fleiß zusammengestelltes Verzeichniß der Deutschen, von denen irgendwie bekannt geworden, daß sie zwischen 1300 und 1600 die heiligen Stätten besuchten. und da werden ungefähr 1400 Pilgernamen an uns vorübergeführt. Hätten wir ähnliche Listen von andern Nationen, so würden wir annähernd erfahren, mit wie großen Contingenten die einzelnen abendländischen Völker sich an den Pilgerfahrten betheiligten. Oh dies nun freilich einen Gradmesser für die Religiosität derselben abgeben wurde, fragt sich immerhin, da neben den religiösen Motiven der Reisetrieb und die Neugierde eine ziemliche Rolle spielten. Den Niederländern wird vorgeworfen, daß ihre Pilgerreisen vorwiegend dem Ritterschlag am hl. Grab galten, auf dessen Erlangung sie besonderen Werth legten, und daß sie durch Völlerei und Kartenspiel anderen Pilgern Anstoß gaben. Aber auch unter den Deutschen glänzten nicht Alle durch frommes Gebahren und Einzelne nahmen sogar galante Abenteuer gerne mit (S. 504).

Den Kern des Buches bilden die 23 Reisebeschreibungen. Von den Handschriften, aus welchen sie geschöpft, soll hier nicht weiter die Rede sein: nur die Eine Bemerkung sei gestattet. daß die Handschrift, welche Prof. Haßler in Ulm von Felix Fabri's geistlicher Pilgerfahrt oder, wie er das Buch betitelt, von den "Sionspilgerinnen" besaß, vollständiger gewesen sein scheint als das von den Herausgebern benutzte Berliner Manuscript; in jener nämlich kommt Fabri unter Anderem auf die Stadt Bologna zu reden und berührt das Grab des Bruders Jakob Griesinger von Ulm in der dortigen Dominikanerkirche\*); dieser Abschnitt fehlt bei Röhricht und Meisner und sie hätten ihn sicher nicht weggelassen, wenn sie ihn in ihrem Manuscript vorgefunden hätten. Denn das ist gerade das Verdienstliche an ihrer Behandlung der Texte, daß sie das, was die Pilger auf dem Hin und Herweg sehen, hören und erleben. nicht etwa kurzen oder gar wegstreichen, wofern es irgend Interesse gewährt. Dadurch bekommt nicht nur das Ganze mehr Mannigfaltigkeit, sondern es erwächst dadurch reicher Gewinn für die Landes- und Volkskunde des ganzen südöstlichen Europa, Vorderasiens und Aegyptens; unsere Kenntniß des mittelalterlichen

<sup>\*)</sup> Haßler, Ulms Kunstgeschichte im Mittelalter (1864) S. 121.

Verkehrswesens wird durch die Routiers der Pilger bereichert und einer der letzteren. Sebald Rieter, läßt sich sogar durch einen Juden in Jerusalem die Ueberlandroute beschreiben, welche deutsche Juden einzuschlagen pflegten, wenn sie des Handels wegen Syrien besuchten (S. 112 f.). Auf der andern Seite streichen Herausgeber mit anerkennenswerther Energie die eintönig sich wiederholenden Beschreibungen der heiligen Stätten sammt ihrem Legendenund Ablaßkram.' Auszüge treten manchmal an die Stelle der Texte, aber wo die letzteren wörtlich mitgetheilt werden, wird durch philologische Akribie ihrer Bedeutung als Sprachund Dialectproben gebührend Rechnung getragen.

An den Commentator machen diese Texte ziemlich starke Anforderungen. Ich finde, daß die Herausgeber Manches nicht scharf genug aufgefaßt, mißverstanden, unrichtig gedeutet oder unerklärt gelassen haben. Hätten sie z. B. gleich bei dem ersten Pilgerbericht, den sie herausgeben, darauf geachtet, daß der Verfasser desselben am dritten Tag nach seinem Abgang aus der Heimat schon Venedig erreicht, so hätten sie selber finden können, daß er nicht vom schweizerischen, sondern vom wälschen Bern d. h. von Verona ausgieng, somit als italienischer Pilger aus der Sammlung wegzulassen gewesen wäre, wie sie zu spät von anderer Seite erfuhren (s. S. 712). — Mißverstanden ist S. 127 die Stelle, wo es heißt, die Pilger, die vom Ampezzanischen heraus auf Venedig zureiten, mtssen, um an letzterem Ort sicher Quartier zu bekommen, einen Mann "for Heyne vonn Tarfis aber Maysters geynn Venedigenn schickenn", um Herberge zu bestellen: hier wollen die

Herausgeber statt "for heyne" gelesen wissen: von Heyden, d. h. von Cortina di Ampezzo, nun sind aber als die Orte, von welchen aus der Bote abzusenden. Treviso oder Mestre bezeichnet, in den Worten "for heyne" steckt kein weiterer Ortsname, sie bedeuten einfach: vor hin (für "hin" hat der Verfasser sonst die Form hyne", hier durch Schreibfehler "heyne"), zum vorhinein, zuvor, zuvörderst. — S. 374. Die "Falcke und Socker", welche die Rhodiser Ritter an christliche Fürsten zu verschenken pflegten, sind nicht "Johanniter", wie das Register deutet, sondern Jagdvögel; Socker, sonst Sacker, ist falco sacer, Belege z. B. bei Schultz, höfisches Leben 1, 368. — Nikia (S. 314 und 454) hätte leicht als die Insel Naxos erkannt werden können; es ist ja als Sitz von Herzogen charakterisiert und erzählt, daß einmal ein spanischer Jude den Herzogssitz eingenommen habe - der bekannte Don Joseph Nasi. - Das Caput angeli S. 394 würde ich nicht durch ein Fragezeichen als zweifelhaft bezeichnen; das Vorgebirge Malea führte ja schon im Mittelalter wie in neueren Atlanten den zweiten Namen Cap S. Angelo (Anciollo im Atl. Luxoro, Malea Santo Angnolo bei Uzzano p. 220, Cau Saint Ange bei Anglure p. 95 f. u. s. w.). - Wenn ein Pilger an der Ostküste Italiens hinabsegelnd erst die anconitanische Mark. dann die Terra di Abruzzo ("das ertrich Abrusin") und den Monte Gargano ("Berg des heiligen Engels" — Michael) berührt hat und nun "am Ende des apulischen Landes" "Adulteratum" erreicht, so kann dies nicht Loretto sein, wie die Herausgeber S. 47 erklären, sondern blos Otranto, wie auch die Worte auf der folgenden Seite in derselben Stat Alltranti" ganz unzweideutig

darthun. — Castel Tornese ist eine der vielen Burgen mit romanischen Namen, die uns im mittelalterlichen Morea begegnen; die Herausgeber gehen also fehl, wenn sie in dem großen Schloß Turnes (S. 366) das alte Thryum vermuthen. Ebendort bedeutet Sonico, wie Zonte S. 135 nichts Anderes als Junch (auch Zonchio) oder Alt-Navarin. - In der Reiseinstruction des Bernhard von Breitenbach heißt es S. 134 \*): achtzehn Meilen, ehe man nach Korfu komme, berühre man eine Marienkirche als einzigen Rest einer abgegangenen Stadt, die Türken nennen den Ort Cassopoli. Hier corrigieren die Herausgeber ihren Autor, S. Maria de Cassapoli sei vielmehr auf der Insel Korfu selbst. thümlicher Weise stieß aber auch der Herr von Anglure, ehe er nach Korfu gelangte, auf eine öde Insel Namens Cazopoly mit einer Marienkirche, zu welcher gewallfahrtet werde (§. 24). Ebenso findet sich bei Uzzano (p. 217) Santa Maria de Gozipal im Norden von Korfu. Auch die catalanische Karte des 14. Jahrh. (ed. Buchon et Tastu p. 88) kennt Casopoli als eine von Korfu verschiedene Oertlichkeit und Geisheim, auf welchen sich R. und M. berufen, widerspricht dem nicht direct. So scheint mir Breitenbach im Recht zu sein gegen seine Herausgeber. — Caramia, auf dessen Deutung die Herausgeber S. 452 verzichten, ist die Provinz Caraman im südöstlichen Kleinasien, die Insel Arcebelyen S. 247. 275 ohne Zweifel Astypaläa (Stampalia).

Ich habe bis jetzt lauter Punkte besprochen, welche die Pilger auf ihrer Meerfahrt streiften oder besuchten. Aber die Continentalrouten bieten gleichfalls Anlaß zu berichtigenden Bemer-

<sup>\*)</sup> Cathedra wenige Linien weiter oben ist Cattaro.

kungen. Pilgern, die vom Rhein heraufkamen, empfiehlt Bernhard von Breitenbach S. 125 einen Weg, der sie über Bruchsal ins Württembergische führte: als eine der nächsten Stationen nach Bruchsal nennt er "Smerre ist des aptes von Mulbronn". R. und M. finden höchst wahrscheinlich, daß damit Serres gemeint sei. Dies ist ganz unmöglich, denn Serres wurde als Waldensercolonie erst im Jahr 1699 gegrundet. Hier leitet Arnold von Harff auf die richtige Fährte: denn er durchreiste auf seiner Pilgerfahrt (herausg. von Groote S. 5) nach einander Brevten, Smeen und Fevingen. Smeen in der Mitte zwischen Bretten und Vaihingen liegend ist das Dorf Schmie, zu jener Zeit dem Kloster Maulbronn gehörig. Breitenbach verketzert den Namen in Smerre. - Auf tirolischem Gebiet vermissen wir S. 279 eine Erklärung für Unders = Nauders, S. 428 eine solche für Burg Borgo di Val sugana, für Cofell, die Bergfeste Kofel zwischen Borgo und Bassano. - Endlich wird eine Station, welche die deutschen Juden auf ihren Handelsfahrten nach Syrien zu bertihren pflegten, falsch bestimmt; Schotz, ungefähr mitten inne zwischen Lemberg und Akjerman (S. 113) ist nicht Chotin, sondern Suczawa, wovon sich die Herausgeber durch Vergleichung des Artikels "Osteuropäischer Handel im 15. Jahrh." von Stefan Koczynski (Jahrbücher für Nationalökonomie und Statistik Bd. 34. S. 498) leicht überzeugen werden.

Als Anhang ihres Werks geben die Herausgeber eine sehr verdienstliche Fortsetzung und Ergänzung der Tobler'schen Bibliographie Palästina's. Ich habe hiezu nur Weniges nachzutragen. Was Schemseddin Dimaschki (S. 562) über Syrien und Palästina sagt, findet sich in

seinem Handbuch der Kosmographie, welches Mehren jetzt ganz in französischer Uebersetzung mit Anmerkungen herausgegeben hat (Kopenhagen 1874). Von Odoricus (S. 562) gehört hieher blos sein liber de terra sancta; wollten aber die Herausgeber nach Toblers Vorgang doch auch seinen Bericht über die Missionsreise nach Indien und China erwähnen, in welchem kein Wort über Palästina sich findet, so hätten sie die einzig brauchbare Ausgabe von Yule (Cathav and the way thither Vol. 2. Append. Lond. 1866) vor allen andern erwähnen sollen. Die unter dem Namen des Simon de Sarebruche (S. 567) erwähnte Pilgerrelation ist jetzt trefflich ediert in dem Buche: Le saint voyage de Jherusalem du seigneur d'Anglure publ. par F. Bonnardot et A. Longnon (Paris 1878). Brief des Hieronymo da Santo Stefano (S. 578) berichtet tiber Indien; daß er Palästina zum Gegenstand habe, müssen die Herausgeber aus dem Ausstellungsort Tripolis in Syrien geschlossen hahen. Wenn dieselben endlich russische Literatur reichlich verzeichnen, so mag ihnen das Mancher danken, aber russische Schulbttcher, wie Jachontow, kurze Beschreibung des hl. Landes zum Nutzen der Jugend (46 Seiten) aufzunehmen und Deutsche, wie Dürr und Streich, geographische Beschreibung des hl. Landes für Latein-, Bürger- und höhere Töchterschulen (Eßlingen 1876) weglassen heißt mit zweierlei Maß messen. Ref. wurde beide principiell ausschließen.

Stuttgart.

W. Heyd.

Berthold von Regensburg. Vollständige Ausgabe seiner deutschen Predigten mit Einleitungen und Anmerkungen von Dr. Franz Pfeiffer. 2. Band. Enth. Predigten XXXVII—LXXI nebst Einleitung, Lesarten und Anmerkungen von Dr. Joseph Strobl. Wien 1880. Braumüller. XXXII, 696 S. 8°.

Achtzehn Jahre sind seit dem Erscheinen des ersten Bandes, zwölf Jahre seit dem Tode seines Herausgebers verslossen; endlich erscheint, noch beträchtlich umfangreicher als jener und ebenso schön ausgestattet, von Strobl herausgegeben, der zweite Band. Man wünschte wohl, daß der alte Spruch 'Was lange währt wird gut' in diesem Falle sich bewährte. Leider ist dem nicht so; dem Herausgeber sehlen wesentliche Eigenschaften, die zu solcher Arbeit befähigen: Vertrautheit mit kritischer Methode, Consequenz in der Behandlung der Texte, Zuverlässigkeit und Gewissenhaftigkeit in der Benutzung des Materials.

Für die Lesarten zum ersten Bande ist die Brüsseler Handschrift, die Pfeiffer leider nicht benutzte, verwerthet; sie hat, wiewohl sie im Ganzen einen viele ältere Ausdrücke beseitigenden Text bietet, an manchen Stellen doch das echte erhalten, und zeigt, daß die Handschrift A (Heidelberg. 24) mehrfach Auslassungen sich zu schulden kommen ließ. Daß Pfeiffer hier nicht überall das richtige durch Conjectur getroffen ist wohl erklärlich; namentlich wo A durch Ueberspringen von einem Worte auf ein gleiches späteres einen ganzen Satz oder Satztheil ausgelassen, wie I, 345, 15. 360, 6.

Dieser Fall ist wohl auch I, 63, 13 anzunehmen, wo offenbar gelesen werden muß er kumet in drisic jaren; nach jar ist eine Lücke, die freilich auszufüllen unmöglich ist. Vermuthlich

sprang der Schreiber von jar auf jar. - I, 458. 27 ist zu schreiben und eteliche messe lazet îr under wegen, dâ ir mit drîzic schriten eine messe erreichen möhtent. — I, 494, 17 ist zu schreiben oder sus unruoche. Das Verbum unwochen wurde von den Schreibern mißverstanden.

Dagegen kommt I, 359, 33 das Ueberspringen auf Rechnung Pfeiffers, dessen Auge von einem semelîchez auf das zweite abirrte. Im Ganzen jedoch zeigt sich Pfeiffers Arbeit am ersten Bande als eine zuverlässige und auch von Druck-

fehlern ist sie fast durchaus frei.

Beides kann vom zweiten Bande nicht gerithmt werden. Die ersten beiden Predigten desselben sind nur in der Brüsseler Handschrift (a) erhalten: gleich hier tritt die Ungleichmäßigkeit und Willkür der Behandlung uns entgegen. So wird wanne 1, 4 etc. im Sinne von 'denn' aus a beibehalten, während es in den aus H ètc. entnommenen Predigten in das mhd. richtige wan verändert wird, wiewohl auch H wann hat, was auf wanne führen würde. 56.10 wird das wann von H auf einmal auch in wanne verändert, ebenso 57, 3. 58, 1.2. 59, 23. Und 124, 10 ist das wann aus H unverändert beibehalten. — 1, 13 alle tiufel, in den späteren Predigten wird tiufele geschrieben, während der Herausgeber doch wissen konnte, daß in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts in Oberdeutschland das Schluß-e der Regel nach längst verstummt war. Das gleiche gilt von engel, wie 2,9 steht, während später engele geschrieben wird. Freilich auch dies wieder ohne alle Consequenz, eine Art Regel scheint der Herausg. anzustreben, indem er vor folgendem Vocal das e wegläßt, aber auch dieser von ihm geschaffenen Regel folgt er nicht. So steht tiuvel (hier zur Abwechslung mit v im Inlaut geschrieben) 58, 6; engel 51, 25. 98, 19, vor Vocalen dagegen engele 106, 21, 22. Und wenige Zeilen nach einander bunt wechselnd engel, aber 126, 24, 36, 127, 1, 6, und dann im Dativ wieder tiuvel 127,31. Umgekehrt engele, - aber tiuvel 112, 28. 31. Und ganz regellos in wenig Zeilen vier mal wechselnd der Dativ 130, 12, tiuvele 14, tiuvel 16, tiuvele 19. nach Liquiden wird auch sonst ganz ungleichmäßig behandelt. So steht nime (1. präs.) statt nim der Hs. 35, 35, dagegen wird 92, 24 nim beibehalten. War denn etwa nime in der Zeit Bertholds in Oberdeutschland die übliche Form? Der Plur, von zaher lautet mit der Hs. zeher 116, 22; dagegen wider die Hs. zehere 132, 13. (vgl. negel 180, 38). schare wechselt willkürlich mit schar 96, 6. 13. 98, 20. 28. 29. schale wird geschrieben statt schal 97, 37. 38, dagegen mere von H 112, 16 in mer verwandelt; 159, 6 sule statt sul in H (richtiger sül) gesetzt. steht eintwederez, dagegen 37, 13 eintwedern, nicht eintwederen, die Hs. bat beidemal das e nach r nicht. Vgl. dazu dewederz 39, 11. segen (nicht gesegene?) 40,7. unserem wird geschrieben 34, 33. 37, 23. 61, 13; dagegen 26, 18 ff. 34, 35 steht unserm. unseres 27, 1. 47, 33. terem 35, 6. anderez 101, 11, 115, 4, 117, 25. marteren 78, 1. wandele 85, 37. In allen diesen Fällen ist die Hs. consequent, sie hat diejenigen Formen, welche der Zeit und Heimat Bertholds entsprechen. Die Willkür kommt also. ganz auf Rechnung des Herausgebers.

1, 26 steht ein sünde acc. sing , dagegen 19, 24 eine gruntveste. Die Hs. hat auch hier nicht die Inconsequenz verschuldet. Dieselbe

Willkür in den späteren Predigten. 27, 10 eine messe, dagegen 24, 22. 25, 3 ein leccien; ein sünde 51, 3; ein stat 55, 29; ein frouwen 38, 14; eine plater 48, 3. So wechseln kein und keine 39, 9. 47, 3. 48, 18. 51, 29. din und dine 31, 18. 20. 42, 38. sîn 38, 1. 50, 35, während meist sîne geschrieben wird. mîn 38, 39. Vgl. noch 57, 4. 11. 58, 36. 37. 65, 14. 66, 26. 69, 4. 34. 71, 37. 74, 4. 75, 15. 83, 28. 29. 84, 34. 36. 85, 21. 86, 24. 33. 97, 3. 19. 20. 106, 38. 118, 19 (auf derselben Zeile zweimal). 131, 3. 15, 20, 145, 14. 15 etc.

4, 34 darunter in doppelter Hinsicht falsch. Denn aus Lachmanns Ausgaben, die der Herausgeber ja wiederholt citiert, hätte er wohl wissen können, daß in Uebereinstimmung mit dem Gebrauch der Handschriften des 13. Jahrhunderts in diesem Falle dar getrennt zu schreiben ist. Auch in den späteren Predigten (aus H) derselbe Fehler, nur vereinzelt (wie 74, 18) das richtige. Aber auch unter in dieser Schreibung aus der jungen Hs. a beizubehalten (vgl. 3, 22. 4, 30. 7, 8 etc.) war falsch, da under die im 13. Jahrh. durchaus herrschende Form ist. In den Predigten aus H ist unter der Hs. meist in under verwandelt, zuweilen auch beibehalten (32, 26. 46, 12. 19. 49, 18. 76, 33. 100, 38).

5, 6 nihtsnit, ebenso 6, 16; warum ist hier nit aus der ganz jungen Hs. beibehalten, während es doch sonst (vgl. zu 8, 13) in niht verwandelt ward? Auch bezüglich der Trennung schwankt S. ganz willkürlich zwischen nihtes niht und nihtesniht, vgl. 30, 5. 62, 11 mit 36, 18. 85, 28. 91, 20. 102, 17. 114, 10 etc.

6, 13 dar nach, die Hs. da nach. Der Herausgeber hat wohl einmal davon gehört, daß dar außer vor Vocalen auch vor nach stehe. und nun glaubt er dies müsse immer der Fall sein.

6, 16 die Hs. hat clein, der Herausg. setzt hier und 20, 71 cleine, in andern Fällen behält er clein bei. Setzte er hier der Adv. Form wegen cleine, dann mußte er auch gröze schreiben. 30, 7 wird geschrieben clein noch gröz, dagegen 34, 14. 36, 19 kleine noch gröz, hier außerdem zur Abwechslung kleine mit k, die Hs. hat durchaus c. 60, 32 steht wieder klein, und 94, 18. 20 innerhalb weniger Zeilen einmal kleine, einmal klein.

6,28 gehungerte prät. statt des hs. gehungert, aber in der ganz gleichen Stelle 7,3 wird ge-

hungert beibehalten.

6, 30. Von wem hat der Herausg. wohl gelernt, daß trâke zu schreiben sei? Das Wort wird, wo es gereimt wird, sei es als trache oder

tracke, nur mit kurz a gebraucht.

9, 2 vor gote, von gote, wo die Hs. beidemal got hat, dagegen 7, 23 etc. zwischen got beibehalten. In nach reht 21, 15. 31 wird kein e beigefügt, ebenso in dinem tôt 1, 26 nicht. Und so geht durch die Behandlung des Dativs auch in den späteren Predigten die größte Willkür. 24, 9. 10 hie ze lande, in dem lande, die Hs. hat beidemal lant. Dagegen wird der verktirzte Dat. pfunt beibehalten 31, 12. nach reht 29, 3, dagegen nach rehte 39, 29. 41, 29. 35, 8 von marmelstein, von holz, dagegen 35, 15 von öllebene 110, 24 dagegen leben 124, 5. ampt 27, 22, aber ampte 28, 24, amte 36, 6, wo die Hs. in allen Fällen ampt hat. grunt 111, 36, sonst grunde. Vgl. lîp 26, 14. mist 96, 30. oven 41, 10. 12; aber gewande (Hs. gewant) 45, 9. lone 36, 16. dienest 104, 21, sonst dienste (z. B. 107, 12), einmal auch dieneste 183, 17. Bei got die größte Willkür: gote 31, 10. 33, 14. 15. 17. 18. 21. 38, 37. 42, 10. 11. 15. 16. 17 etc., dagegen got 31, 21. 24. 39, 23. 42, 3. 72, 37 etc.

13, 16 angrifen, hier nach nhd. Weise in éin Wort zusammengeschrieben, in andern Fällen getrennt (an grifen 17, 26), wie es dem mhd. Gebrauche entspricht. manigerleie 10, 13 als ein Wort: während maniger hant 2, 7 getrennt. Diese Inconsequenz geht durch das ganze Buch and tritt bei Verben als crasse Unwissenbeit Denn wiewohl der Herausg. Lachmanns bervor. Abhandlung über ahd. Betonung citiert (S. 566) und grade mit Bezug auf den fraglichen Punkt. 80 zeigt seine Ausgabe doch, daß er aus ihr nichts gelernt hat. Er schreibt unrichtig getrennt über essen und über trinken 171, 27 (hat er niemals Walthers Spruch vom übertrinken gelesen?), über hüebe 52, 28 (überheben richtig 53, 5), under winde 46, 8, wider varn 65, 24. 73, 7. 113, 10. 123, 13 (richtig widervar 153, 33), und unrichtig zusammen widergeben 40, 13. 16. 43, 13. 49, 1. 4. 8. 52, 32. 70, 6. 112, 31. 123, 5 (während richtig wider geben 40, 24. 102, 11. 112, 33. 123, 1. 2 und gebest wider 123, 14 ihn belehren konnte), anbeten 61, 20 (während richtig an beten 61, 21. 109, 27), anhaften 148, 14, anrüeren 51, 18 etc. So wird nach nhd. Weise auch denselben, demselben 12, 27. 22, 10 zusammengenschrieben, an andern Stellen richtig getrennt.

14, 24. Daß der conj. präs. von soln im 13. Jahrh. in Oberdeutschland sül oder meinetwegen schon sülle lautete, sollte ein Herausgeber doch wissen. So steht auch süle 17, 31, wo die Hs. sulle hat, aber an den meisten Stellen wird diese Form ohne Umlaut beibehalten (vgl. 15, 1. 5. 17 17, 9. 38 etc.). In den aus

H entnommenen Predigten steht ebenfalls meist sulle, wiewohl die Hs. den Umlaut hier sogar bezeichnet. Vgl. 54, 24. 66, 9 etc. Ebenso unrichtig ist die Nichtbezeichnung des Umlauts in gehören 21, 9. 11. 23, 8, denn Berthold hat un-

zweifelhaft gehoeren gesprochen.

22, 9 då iwer nimmer mêre rât wirt. Hierzu macht der Herausgeber (S. 561) die, wie es scheinen soll, sehr überlegte Anmerkung, er habe in diesem Falle meist mêre geschrieben. 'da eine Verbindung mêr rất bei Hartmann und Wolfram unerhört' sei. Diese Bemerkung zeigt recht deutlich, daß der Herausg, von dem Unterschiede des poetischen und prosaischen Vortrags keine Ahnung hat, und daher auch nicht weiß, warum iene Verbindung im Verse anstößig, in Prosa aber ganz zulässig ist. Und wie befolgt er selbst denn seine Regel? 67, 38 steht niemer mêr rât wirt, 68, 14 mêre, 69,25 mêr. 77, 19 mêr, ebenso 83, 33. 91, 23. 94, 3. 110, 7. 112, 35. 127, 15. 148, 37. Von etwa S. 180 an scheint ihm Wolfram und Hartmann wieder eingefallen zu sein, denn nun häufen sich die mêre, 180, 28. 35. 181, 9. 182, 17. 183, 11. 186, 14. 187, 1. 188.5 etc. Aber noch eine zweite Inconsequenz ist hier zu bemerken: in den beiden Predigten aus a wird nimmer beibehalten, in denen aus H. wiewohl auch H so schreibt, niemer gesetzt. Und doch ist nimmer eine in Hss. des 13. Jahrh. schon ganz geläufige Form. Dasselbe gilt von niendert, wie S. statt nindert in H durchgängig schreibt. Hier könnte man eher Bedenken tragen, ob das angehängte t schon von Berthold gesprochen wurde.

Stärker als solche durch das ganze Buch gehende Inconsequenz ist es, wenn der Herausg. statt des correl. swenne das wenne der jungen

Hs. beibehalten hat. So 2, 13. 7, 29. 8, 26, 10, 19. 27. 12. 1. 15, 17. 17, 21. 18, 3. 19, 8. 20, 19. 33. 22, 6. 23, 11. 18. Und dieselbe gröbliche Unkenntniß der Grammatik zeigt sich in den aus H etc. entnommenen Predigten. So steht wer statt swer 25, 17. 26, 1. 75, 2. wanne statt swanne 36, 7. 88, 17. 146, 20. 149, 4. wenne statt swenne 46, 6. 58, 39. 149, 13. 35. 151, 2. 8. was statt swae 127, 39, wie statt swie 106, 28. Und umgekehrt swas für was 75, 8. Ein grober Fehler ist auch das Komma 12, 25 nach sust, weil man daraus sieht, daß der Herausgeber aufgefaßt hat wie das denne = nhd. 'wie das denn' (!), während sust wie, daz denne zu lesen ist. Man rihtet nicht über einem, sondern einen, daher 19, 10 über iuch. Nicht füerent vor diu ougen 20, 11 sagt man wie im Nhd., sondern für. 21,5 in drî teil, es muß doch entweder heißen in dri teile, oder, dem Gebrauch des Mhd. entsprechender, in driu teil. — 21, 32 sô vil man in guotez tuot, nattirlich quotes. Daß wir es hier nicht mit einem der zahlreichen Druckfehler\*) zu thun haben, zeigt die öftere Wiederholung des gleichen Fehlers. Vgl. 223. 24. 233, 1. 237, 6. 240, 45. 260, 14.

<sup>\*)</sup> Ich notiere in der Anmerkung so statt só 2, 31. 6, 38. 8, 17. 12, 3. 23, 3. 26, 9. 114, 26. also 4, 19. 16, 4. 57, 37. 226, 12. tugendhafter 4, 15. nach 6, 28. 17, 1. die statt diu 7, 7. ewig 17, 8. auch 20, 36. das 22, 25. 116, 26. Jedoch 39, 26. 41, 30. 108, 34. 121, 3. 127, 27. 129, 7. 131, 27. Jedóch 91, 7. ndsen 46, 30. gewuchs 51, 13. sprehent 55, 7. sprách 71, 26. hat 79, 20. értríche 94, 4. sprachen 97, 29. villat 106, 5. villate 158, 39. uz 117, 36. háchadrt 141, 26. 252, 39. weh 179, 8. jede 219, 30. wertich 230, 30. warre 235, 10. 11. male 241, 1. Zweifelhaft ist mir, ob in nater 1, 9. 51, 21. gaz 223, 16. viglike 141, 35. Mauricien 33, 1 einfache Druckfehler zu suchen sind.

Unnöthige Aenderungen der Ueberlieferung finden sich mehrfach in den beiden ersten Predigten. So ist 5, 39 sie ganz überstüssig zugesetzt. Ebenso ist die Ergänzung ir marter 7.1 unnöthig. 8, 32 ist der ergänzt, ebenfalls unnöthig, vgl. 18, 25. Auch 11, 4 ist sêle zu ergänzen durchaus nicht nöthig. 16, 4 ist bediet statt bezît überflüssige Conjectur und schon wegen der Trennung von part. und Htllfsverbum nicht wahrscheinlich.

16, 6 wanne das statt wanne zu schreiben ist nicht richtig, sondern wanne steht für danne und dieses wie öfter für danne das.

16, 12 nâch siner marter schreibt der Hrsg. für nach sin marter der Hs. Aber nach steht wie oft in jungen Hss. für noch, und noch sin marter ist zu schreiben. 17, 4 ist ganz ohne Noth von der hs. Lesart abgewichen. 22, 17 ist alle welt ganz ohne Grund in alle die welt verwandelt, vgl. 22, 4. — Anderseits sind Aenderungen der Ueberlieferung unterlassen oder falsch geändert. 6, 35 ist sie statt die zu schreiben. 8, 7 ist, wie es überliefert ist, sicherlich nicht richtig, sondern eine Lücke nach brâht anzunehmen. 9,3 ist wahrscheinlich ûf und zuo aetuon zu schreiben. 9, 4 lies sich in immer êwiclichen an ân underlâz. 9,39 l. unmügelichen herte statt müglichen herte, vgl. 36, 23. 11, 15 l. büezent. 11, 24 fehlt ein von liden abhängiges Object, auf welches sich die bezieht. 12.37 ein ablaeze fem. anzunehmen scheint bedenklich (Hs. ablaz); es ist dînem ablaz zu schreiben. offenbar wurde der Schreiber zu diner durch die vorhergehende Zeile veranlaßt. 19. 6 l. des mac kein rât gesin. 19,32 l. denne statt den.

Falsche Interpunktion 8, 18, wo der Punkt

nach behüete, nicht nach ist zu setzen ist.

Aber viel schlimmere Stinden hat sich der Herausgeber in den Predigten zu schulden kommen lassen, die in H und den ihr verwandten Hss. überliefert sind. Hier konnte ich wenigstens an éiner mir zu Gebote stehenden Hs. den Text controlieren, und es war ein glücklicher Umstand, daß dies grade die wichtigste und von Strobl zu Grunde gelegte war: H. Von dieser Hs. lag Strobl, wie er selbst angiebt, eine Abschrift Pfeiffers vor. Ich kenne viele Abschriften von Pfeiffers Hand und habe dieselben durchweg als höchst genau und zuverlässig erprobt. Sollte in diesem Falle Pfeiffer eine so nachlässige und an Fehlern und Auslassungen überreiche Copie geliefert haben? Ich glaube es nicht. Aber selbst wenn es wäre, so spricht das den Herausgeber nicht von Verantwortung frei. Denn wie er uns selbst berichtet, wurde ihm mit gewohnter Liberalität die Heidelberger Handschrift zugeschickt: er hatte also reichlich Muße, die etwaigen Fehler der Abschrift durch genaue Collation zu beseitigen. Die Art und Weise, wie er in den beiden allein von der Brüsseler Hs. gebotenen Predigten sich mehrfache Nachlässigkeiten zu schulden kommen ließ, die er bei den Lesarten erst corrigierte (vgl. 6, 14. 6, 36. 11, 11. 16, 29. 18, 19) macht sehr wahrscheinlich, daß mindestens ein Theil der Fehler nicht durch Pfeiffers Abschrift, sondern erst durch den Bearbeiter derselben verschuldet worden ist.

Die völlige Inconsequenz in der Behandlung des Sprachlichen zeigt sich hier ebenso wie bei den beiden Predigten aus a. Gleich in der ersten aus H (24, 5) steht hab danc, dagegen 25, 26. 32, 21 habe danc. H hat therall die gekürzte Form. — 24,14 uns hât unser herre gar vil buoch gegeben. Allerdings hat H buch, aber sie hat auch 24,19 gar vil nützer ding, wo der Herausg. dinge setzt. Oder sollte er nicht gewußt haben, daß buoch in diesem Falle gen. ist und hielt er es für den acc.? vielleicht führte ihn bei der zweiten Stelle erst das Adj. nützer auf das Richtige. Es ist freilich stark, wenn man einem Ordinarius des Faches dergleichen zutrauen soll, aber nach dem zu 21.32 (oben S. 147) bemerkten hat man wohl Recht dazu. — 24, 18 sô lange: eine häufige Ausdrucksweise (auch als lange), für welche H meist so lang, zuweilen so lanck setzt, behandelt der Hrg. ganz willkürlich, weder der Schreibung der Hs. noch einer grammatischen Regel folgend, die natürlich das adv. verlangt; er setzt meist lanc, mitunter lang, oder lange. Vgl. 39, 26. 62, 15. 109, 3. 7. 123, 6. 125, 21. 126, 2. 134, 13. 146, 23. 155, 26. 156, 28. 157, 14. 163, 4. 165, 21. 169, 36. 185, 14 etc. vgl. noch 49, 1. 50, 6. 52, 5, 10. 104, 26. 105, 3, 9, 13. Auch in den beiden Predigten aus a fehlerhaft als lanc 9, 2. 11, 15. — 24, 27 an in selben, H hat selber. Gewiß ist hier, der Sprache des 13. Jahrh. gemäß, selben zu schreiben, nur mußte es consequent geschehen. So ist 107,33 über sich selber stehn gelassen, wo auch selben zu schreiben war; ebenso ûz iu selber (l. selben) 142, 13; über in selber 162, 19 (l. selben); er selber (l. selbe) 167, 29; im selber (l. selben) 169, 3, ze gote selber (l. selben) 171, 4. Umgekehrt ist an mehreren Stellen das richtige selber der Hs. entfernt worden. schônet ouch iuwer selber 57, 6, wo S. selbe schreibt; an ir selber (S. selbe) genesche 189, 2; während 71, 31 hüetent iuwer selber das richtige bewahrt ist.

25, 13 viech: diese Form der jüngeren Hs. ist

hier beibehalten, späterbin in das der Zeit Bertholds entsprechendere vihe verwandelt wor-

den, vgl. 48, 22. 92, 35 etc.

25, 2 ich lêrte iuch, 24, 21 nû lêrt ich, H hat beidemal lert. 25, 12 machet statt machete, 145, 1 prediget statt predigete, dagegen 27,3 weinete, wo H ebenfalls wainet hat. Vgl. 38, 16, 41, 24 etc. geriht wird 25, 31 geschrieben mit der Hs., während in den Predigten aus a es in gerihte verändert ward (zu 20, 36); dagegen wieder gerihte 29, 14. mach als imp. ist geschrieben, wo man mache erwartet, 34, 38. 272, 22; ebenso strick 67, 14, nicht stricke? Das adv. reht wird bald so mit der Hs., bald rehte geschrieben, vgl. 25, 39. 30, 25. 31, 31. 35, 6. 19. 36, 15. 18. 42, 35. 46, 30. *übel* steht 45, 3 als adv., dagegen übele 50, 34. hôch soll adv. sein 62, 37. 82, 39. 83. 5. 162, 27. 179, 3, wo hôhe zu schreiben. — 26.4 wird sehet statt secht der Hs. geschrieben, dagegen für das gleiche secht steht seht 26, 24. 32 etc. gelobet 27, 16, H. gelobt, dagegen gebt 38, 38. 39 wird beibehalten; 39, 6 wird obz beibehalten, an andern Stellen in obez verändert. 77, 21 steht seht, wo H sechet hat, also sehet zu schreiben war. 148, 6 vergebet, 7 ersleht, 9 sleht, 11 seht. 157, 20, 21, 35 wechseln willkürlich habt und habet etc.

27, 13 hat H gên ze kirchen, zu antlassen, macht also einen Unterschied vor dem vocalisch anlautenden Worte. Es wird zuo antläzen zu schreiben sein. Nun bemerkt der Herausg. S. 281 'ich kann mir nicht denken, daß Berthold ze allen guoten dingen oder ze unsern saelden mit dem häßlichen Hiatus sollte gesprochen haben. Die mhd. Zunge verlangte hier offenbar zallen zunsern, aber auch zuo allen zuo unsern ist erträglicher'. Hat er denn aber dem ent-

sprechend in der Ausgabe geschrieben? Er verstößt oft ganz muthwillig gegen seine Regel und scheint überhaupt von dem syntaktischen Unterschiede von se und suo eine sehr unklare Vorstellung zu haben. Er setzt wie hier sehr oft ze vor Vocalen, wo er z schreiben müßte, vgl. 27, 14. 34, 34. 37, 2. 44, 15 etc. oft auch unnöthig ze, wo zuo jenen Hiatus vermeiden würde: 45, 14. 39. 64, 26. 72, 8. 132, 17. 159, 14. 173, 14. 185, 4. 199, 29 und wo zuo sprachlich richtiger ist, wie 64, 23 ze allen den noeten, wo zuo im Sinne von 'außer' zu schreiben; ebenso ze (l. zuo) aller der marter 190, 1. Umgekehrt setzt er zuo, wo ze richtig war: so 94,25, wo ze den freuden bedeutet 'in den Freuden'; ebenso ist falsch 142, 32. 176, 13 suo der marter 'in der Marter' (l. ze). 117, 38 schreibt er machte ze, dagegen 118, 22 machte zuo, die Hs. hat beidemal zu. 133, 22 gêt im ze einem ôren în, zuo dem andern ûz, wo H ebenfalls beidemal zu hat. Dazwischen fällt ihm einmal seine Regel ein und er schreibt zezzen 199, 19 (H zu essen).

28, 3 wird mit H zimmern geschrieben, dagegen 63, 12.13 in simbern verändert. krümmen nnd krumbe stehen friedlich beisammen 29, 1, wo H beidemal mm hat; krumbes 28, 31. altstumben steht 49, 22, aber stummen 208, 26, woneben wieder krumben 208, 27. Und endlich erscheint, um noch etwas Abwechslung hineinzubringen, stümele mit einfachem m 229, 21.—28, 16 wird die ganz richtige Dativform werlt der Hs. in werlte verändert; ebenso 36, 15 snuor in snüere; 50, 18 miselsuht in miselsühte; 58, 1 jugent (so mit t in H) in jugende; 58, 25 hoffart der Hs. in hôchverte, statt hôchvart zu lassen; 62, 34. 64, 9. 179, 33 tugent in tugende; dagegen

68, 18 wird hôchvart gelassen. 132, 30. 132, 12 wât in waete. Umgekehrt wird snür der Hs. 154, 21, das also auf snüere deutet, in snuor verändert. — 28, 32 wird mit der Hs. waent geschrieben, dagegen waenet 60, 35. 72, 4 gegen die Hs. bekêret 105, 22. 29, bekêrt 81, 5. 149, 15. spricht 50, 8. 52, 30. sprichet 55, 4. 60, 1. mêrt 92, 20. teilt 95. 16. 169, 1. hoeret 110, 28, hoert 110, 31, hoeret 111, 28. bringt 92, 12. Sogar eine so unnattliche Kürzung wie fleischs 60, 9.

28,39 wird friunde geschrieben im Plur., wo die Hs. freunt hat, also auf den ganz richtigen Plur. friunt führt. Das gleiche 101, 33. 117, 37. 159, 3: während friunt beibehalten wird 129, 32. 150, 34. Und 182, 9, wo die Hs. friund hat, also auf friunde führt, wird friunt geschrieben. - 29, 16 wird unnützelichen gesetzt, während in derselben Zeile nützlichen stand: H hat beidemal kein e. - 29,38 wird der ganz richtige und im 13. Jahrh. übliche Dativ nieman beibehalten, meist aber in niemanne verändert (80 83, 23, 116, 11) und ebenso iemanne (101, 12), während 116, 34 ieman beibehalten ist. niemannes statt niemans 199, 34. Sogar da, wo H die Form niemen doch sieher aus seiner Vorlage hertibernahm (gewöhnlich setzt H niemant), wie 182, 7. 211, 27, ist jenes niemanne eingeführt. — 29, 39. 37, 1 steht anderstunt als ein Wort geschrieben, was auch dem Gebrauche unserer Ausgaben entspricht; dagegen 184, 35 steht hundert stunt, wiewohl H zusammenschreibt, und ebenso hundert stunt, fünf stunt, zehen stunt 166, 12. 13, gleichfalls gegen die Hs. - 30, 18 iezund, 33,25. 77, 24 iezunt, wird hier aus H beibehalten, während in den Predigten aus a es in iesuo verändert wurde. - 30, 19 etwan mit der Hs., dagegen etewenne 30, 36 etc., und im-

mer etelich. wo H etwenn, etlich. - 32, 23 wis frô statt bis frô der Hs., in der gleichen Stelle 24, 6 wird bis beibehalten, ebenso 130, 6. — 32, 27 al umbe und umb in, warum einmal umbe, während H beidemal umb hat? umbe setzt der Herause, gewöhnlich, aber umb steht 111, 22. 142, 25. - 33, 13 das adv. mite, wofter H immer mit setzt, wird bald in der einen, bald in der andern Form geschrieben. mit beibehalten 41, 22, 42, 37, 46, 33, 65, 11, 66, 6, 69, 6, 106, 6. 109, 30, dagegen mite 33, 13. 22. 35, 24. 54. 21. 57, 24. 59, 21. 69, 4 etc. - 33, 14. 15 wir hân hat H beidemal, der Herausgeber, den variatio delectat, schreibt einmal han, das andremal haben. - 34, 36 ze sagenne gegen alle Handschriften für das auch im Reime des 13. Jahrh. belegte ze sagen. Dagegen mit den Hss. ze geben 78, 29. ze reden 99, 10. 149, 27. ze sagen 188, 18. — 34, 36 zeicte und im part erzeict. H hat durchaus zaigt, erzaigt, was vielmehr auf zeigte oder zeigete, erzeiget hinweist, und namentlich erseict im partic. war sicherlich nicht die im 13. Jahrh. tibliche Aussprache. Zur Abwechslung steht nun auch erzeiget 45, 11. 96, 2. 168, 6. 213, 26, an erster und letzterer Stelle hat auch H erzaiget, ein Beweis, daß so und nicht erzeict die Vorlage hatte. Auch im prät. setzt der Herausg. einmal erzeigete 229, 37. — 35, 30 klôster plur., dagegen drei Zeilen nachher kloestern. H bezeichnet beidemal den Umlaut. Nach der Bemerkung zu 1,7 sollte man auch hier Consequenz erwarten. — 38,2 an toetliche sünde, die gekurzte Form der Prap. aus H beibehalten, ebenso 38, 30. 57, 12. 20. 62, 17. 66, 12. 20. 115, 24, dagegen meist in ane verändert. vgl. 42, 6, 53, 1, 55, 33, 34, 66, 19, 74, 24, 133, 25 etc. - 38, 20 alsamt hier geschrieben wie

die Hs. hat, dagegen allesamt 45, 16. 46, 2. 3. 68, 9. 81, 9. 83, 16, und wiederum getrennt alle samt 69, 17. 71, 31. 72, 16. 81, 15 etc. — 38, 24 dan statt dann der Hs. Man könnte nach dieser und andern Stellen denken, der Herausg. setze dan vor folgendem Vocale, wiewohl diese Unterscheidung ganz willkürlich wäre. Aber er setzt dan auch vor Consonanten (vgl. 39, 1. 4. 35. 41, 12. 42, 4. 47, 22. 36. 67, 2. 84, 22. 91, 6), häufig jedoch danne 40, 6. 46, 5. 25. 50, 39. 55, 9 etc. - 41, 30 hande in aller hande, maniger hande schreibt H meist hand, seltener hant. Der Herausg. wechselt zwischen hant und hande, während letzteres der Sprache des 13. Jahrh. entspricht. Auch in den Predigten aus a hant (2, 7), in denen aus H hande 41, 30. 49, 1. 60, 4. 65, 10. 70, 12 etc., dagegen hant 45.32. 110, 8. 9.12. 127, 12.13, und nicht etwa in Uebereinstimmung mit der Hs., sondern ganz willkürlich. - 42, 25 magettuom, ebenso 42, 39. 43, 1. 100, 20.21; dagegen magetuom 69, 9, 141, 8. Die Hs. hat zu dieser Ungleichheit nicht veranlaßt, sie hat tiberall magtum. — 43, 7 lûterre bîhte, H hat lauter; ebenso 53, 12. 72, 34. Dagegen mit lûter bihte 65, 5. unserre frouwen 48, 36. 39, wo H unser, dem Sprachgebrauche des 13. Jahrh. ganz entsprechend; dagegen unser frouwen 79,37.39. anderre wise 199, 35, H ander ganz richtig. - 46, 2 ist lernen von H in lêren verwandelt, ebenso 58, 28. 59, 12. 70, 24. 74, 22. 77, 28. 31. 195, 12. 13; dagegen 25, 3 ist es beibehalten. - 46, 36. 48, 3 ist in plater das p aus H beibehalten, das in allen andern Fällen beseitigt wurde. - 49, 38 wird hôhesten geschrieben, ebenso 50, 1. 76, 26. 197, 1. 212, 39, dagegen hoehesten 139, 29, und endlich auch hoehste 145, 10. 150, 25. 165, 31. 213, 38, - 52, 6

ab in gektirzter Form aus H beibehalten, ebenso 110, 27. 179, 39, dagegen in abe verwandelt 62, 22. 77, 10. 81, 20. 120, 1 etc. - 54, 10 raetet geschrieben, wo H ratet hat, ebenso 54, 14. 18. 57, 2. 18. 37. 59, 25, dagegen 56, 37 wird râtet beibehalten. - 56, 18 ieclich wird in dreifacher Weise geschrieben, während H nur eine Form hat: ieclich 56, 18. 63, 29. 79, 8. ieglich am häufigsten, so 66, 17. 76, 11. 78, 17. 83, 18. 84, 9. 102, 25. 117, 6. 151, 14. Endlich iegelich 99, 9. 100, 33. — 60, 12 manic sele im acc., ebenso 60, 26. 61, 30. 110, 6. 16. 182, 17. 183, 4, dagegen manige 60, 3. 72, 12. 129, 19 etc. H hat in beiden Fällen manig. Auch im nom. wird Wechsel beliebt: manique sêle 133, 9, dagegen manic sêle auf derselben Seite 34. - 60, 30 wird statt slayr der Hs. sleiger geschrieben, 119, 14 steht mit der Hs. sleir. - 69, 30 steht bedahter, wo H bedackter hat, ebenso 77, 15 bedaht; dagegen wird 168. 20 bedacten, 186, 4 bedact in Uebereinstimmung mit H geschrieben. — 72, 31 wird unde gegen H gesetzt, sonst und, vgl. die Bemerkung auf S. 282 tiber Pfeiffer! - 81,3 wird Pauls in Paulus verändert, ebenso 81, 8. 139, 18. 140, 6. 185, 2; in den Predigten aus a war es beibehalten (1, 2); und auch ein paarmal in denen aus H (154, 1. 18. 188, 31). — 85, 32 wird zouberaerinne geschrieben, dagegen 90, 16 zoubrerinne; 99, 32 marteraere, 103, 17 bthtigaere, aber sonst marterer 159, 18, trügener etc. — 85, 15 wurzelîn, 86, 20 würzelîn, 89, 29. 91, 27 wurzelîn, H hat ü. — 88, 19 nahtegaln, wo H nahtegallen. während 88, 21 nahtegale geschrieben wird. — 90, 10 fürhtestû, wird û gegen die Hs. hinzugefügt; in den gleichen Fällen 91, 3. 110, 30. 133, 9. 188, 20 geschieht es nicht. - 90, 35. 38 wird sust der Hs. in sus verwandelt, das sonst (auch

in den Predigten aus a) beibehalten wird. --99,9 wird ambetes geschrieben, dagegen ampt 27, 22, und amte 36, 6, die Hs. hat nur eine Form ampt. - 100, 21 witwe hier beibehalten, sonst immer in witewe geändert. — 101, 38 gelben, hier das jüngere b bewahrt, in gelwem 119, 14. gelwen 158,3 mit Recht in w verändert. -104, 6 drier leie richtig in zwei Worten, 104, 7 drierleie geschrieben. - 104, 12 frôer, ebenso 107, 16, 146, 20, dagegen froeer 147, 39, 149, 34 etc. — 108, 28 sibener leie gegen siben l. der Hs., dagegen vier leie 157, 17. 218, 3, vierleie 157. 19 (hier zur Abwechslung zusammen geschrieben), vier hande 218, 2. 4, fünf leie 199, 43 ohne Flexion des Zahlworts. — 109.1 wird als der Hs. in alse verändert, ebenso 109, 2. 119, 10, 121, 22, 141, 3, in den meisten Fällen aber als gelassen (vgl. 109, 6. 21. 110, 5 etc.) -117,8 steht künste, 117,5 kunst, H hat beidemal letztere Form. Vgl. 117, 32. - 122, 18 heimlich = H, dagegen 121, 36 etc. heimelich. - 139, 36 hin se einer frouwen, H hat hints ainer; der Herausg. schafft hier, im Widerspruch zu dem auf S. 281 bemerkten, einen Hiatus. - Das gleiche thut er 142, 22. - In andern Fällen behält er hints bei: 145, 5. 146, 22. 161, 28. - 147. 11 ungewerlichestiu, dagegen in der folgenden Zeile schedelichstiu. — 150, 17 daz unreht quot. ebenso 150, 29, dagegen daz unrehte quot 150, 31. - 152, 33 da mite tuosta gote liep, dagegen 153, 6, 11 liebe, H hat tiberall lieb. — 160, 10 in aller fiure wirste, dagegen 152, 5 vor aller sünden unreinester, H hat beidemal gleichmäßig unrainst, wirst. — 216, 28 im selben zwelften (H. selb zwelften), dagegen 217, 11, wo H ebenso hat, selpzwelften. Vgl. 218, 26. 220, 14. Was wollen gegenüber solcher Grundsatzlosigkeit die nach einem festen Princip aussehenden Phrasen auf S. 281 besagen? wären damit nur die Mängel von Strobls Textbehandlung erschöpft! Was ich bis jetzt angeführt, ist gering und unbedeutend in Vergleich mit dem was ich weiter zu erwähnen habe. Gar nicht erkannt hat der Herausg. eine fehlerhafte Eigenthümlichkeit der Hs. H, die D in den meisten Fällen meidet. Der Schreiber von H sprang, was den mittelalterlichen Schreibern wie den modernen so leicht passiert\*), von einem Worte auf das gleiche etwas später folgende. und ließ die dazwischen liegenden Worte in Folge davon aus, ein Fehler also, den, freilich viel seltener, auch A begeht. Mitunter hat der Schreiber von H den begangenen Fehler noch bemerkt und durch Ausstreichen corrigiert. So schrieb er 28, 27 zuerst an deine kauff (= 28), durchstrich dann deine kauff und führ richtig fort deinem hantwerck. 39,39 folgt in H auf muost: gentzlichen gelten und wider geben (40, 3), welchen Worten auch ein muost vorhergeht, die er dann also ausstrich und mit 41, 1 fortfuhr. 40.33 steht sêle die am Rande nachgetragen, war also ursprünglich ausgelassen, indem der Schreiber von die auf die sprang. 41,20 nach wege folgt (ausgestrichen) in die heiligen puß (41, 21), welchen Worten auch wege vorangeht. 42, 19 nach vier dinc folgt (durchstrichen) Das ain ist (42, 21), welchen auch vier dinc vorhergeht. 43, 12 nach buoze folgt (durchstrichen) der wildu (43, 13), auch hier geht buoze voraus. 44. 8 nach neven folgt (durchstrichen) nach geist-

<sup>\*)</sup> Ein charakteristisches Beispiel liefert der Herausg. selbst S. 203, 2, wo er einen ganzen Satztheil, von behitteten auf behitteten springend, ausließ, den die Anm. nachträgt.

licher bedeutunge (44, 9), wo neven ebenfalls vorher geht. 51, 37 nach harnstein steht (durchstrichen) von dir bringen (52, 2), weil beidemal harnstein vorhergeht. 55, 25 nach in der selben folgt (durchstrichen) lag ainer; hier sprang der Schreiber zuerst fehlerhaft zurück, auf 55, 22, wo auch in der selben vorausgeht. 76, 32 nach diu steht (durchstrichen) schonst ist (33, auch nach diu). 91, 4 da von, was S. in den Text aufnimmt, ist durchstrichen, offenbar war Schreiber auf 91,5 gesprungen, wo auf brinnen dâ von folgt. Ob D wirklich dâ von 91,4 hat, ist mir fraglich. 94, 14 steht nach geben, ausgestrichen, mit allen seinen hailigen 94, 15; hier ist der Fehler nicht durch ein gleiches Wort veranlaßt. 95, 15 folgt auf geben wil, durchstrichen, und das-sel (95, 14 f.), was auch auf geben wil folgt; hier sprang der Schreiber zurück. An allen diesen Stellen schweigen die Lesarten bei Strobl, während doch für die Beurtheilung der Hs. dergleichen wichtig genug ist. An mehreren Stellen hat nun auch S. nicht umhin gekonnt, Lücken in H anzuerkennen, wo die Sache eben zu augenfällig war. So 28, 13, wo H von namen auf namen sprang; 30, 16, von lihet auf lihet; 35, 13, von heilikeit auf heilikeit: 37. 1 von alten é auf alten é, wo sogar eine zweite Hs. (K) denselben Fehler theilt, ohne daß man anzunehmen nöthig hätte, daß ihre Vorlage ihn schon gehabt. Der gleiche Fall 83, 26 Ueberspringen von als auf als, wo D den Fehler mit H theilt. 93,2 von ist auf ist. 97, 16 von Her Josuê auf Her Josuê. 128,2 von unschuldic auf schuldic. 153, 7 von tuon auf tuon. In den weitaus meisten Fällen aber ist der Herausg. mechanisch und gedankenlos H gefolgt, ohne jene Eigenthümlichkeit der Hs. zu beachten.

and an einer Anzahl von Stellen ist wahrscheinlich erst ihm beim Herrichten des Druck-Ms. der gleiche Fehler begegnet, und er bürdet ihn ganz irrig H auf. Weil es sich hier um wesentliche Ergänzungen und Berichtigungen der Ausgabe handelt, müssen wir diese Stellen der Reihe

nach besprechen.

24, 14 liest S. uns hât unser herre gar vil buoch (1. buoche) gegeben. D hat darauf die in H fehlenden Worte: die wir nutzen und aute dinch lern und er hat uns sunderleich zweu groze puch geben. Es ist ersichtlich, daß H hier ebenso wie an den oben besprochenen Stellen von buoche gegeben auf das folgende buoch gegeben übersprang. S. folgt gleichwohl nicht D. sondern KM, die statt der Worte in D nur haben und sunderlichen zwei grôziu buoch. Aher diese Lesart erklärt den Fehler in H nicht, sondern nur die in D; K M haben hier wie so oft den Ausdruck verkürzt und sammengezogen. - 36, 10 ir müezet ê durch ein tuoch, das hanget vor der innern heilikeit, komen. Wer irgend mhd. Satzbau versteht, wird dies pachhinkende komen, das an pedantische nhd. Satzordnung mahnt, für unmöglich erklären. Nun folgen, wie S. angiebt, auf heilikeit die Worte daz tuoch bezeichent den tôt, dâ müge wir alle durch in DKMm. Und in D allein folgt noch gên, ê wir zuo der innern heilikeit dann komen. Es wäre also klar, daß H der Text von D vorlag, und der Schreiber von H von heilikeit auf heilikeit sprang. nein! der alte Schreiber ist hier unschuldig, erst der moderne Herausg. hat die Worte. die in H gar nicht fehlen, weggelassen! - 52, 29 folgt auf geben in DKM ein Satz von zwei Druckzeilen, der wie jener mit

gelten und wider geben schloß, und den H offenbar wegen dieses gleichen Schlusses tibersprang. - 54, 24 folgt auf wir uns vor in hüeten in D (in KM fehlt der ganze Passus) ein Satz von zwei Zeilen, der ebenfalls mit wir uns vor in Also auch hier hat H offenbar hieten schloß. thersprungen. - 61, 15 folgt auf sande in D (in K M fehlt die ganze Stelle) ein Satz, der mit sande ebenfalls schließt und deswegen von H übersprungen wurde\*). — 63, 19 folgt auf gelouben in D (K M sind wieder gekürzt) ein Satz, der ebenfalls mit gelouben schließt. vergleiche man die Anmerkung des Herausg., der um H zu retten, gegen D H den Text ändert, H eine 'verläßliche Hs.' nennt, und auf 63, 15 verweist, ohne zu bemerken, daß auch dort dem Schreiber von H der gleiche Auslassungsfehler begegnet ist. — 68,23 der ander morder, DM der ander morder ist ouch ein übel morder; H sprang von morder auf morder. -76, 3, wo der Herausg. eine Lücke annimmt, macht er die Anmerkung Die in der Hs. nicht bezeichnete Lücke ist in D folgendermaßen ausgefüllt ... in M .... Dabei sieht er nicht, daß die 'Luckenausfüllung' mit an dem jungesten anfängt und die Worte nach der Lticke ebenfalls mit an dem jungesten, daß also H hier offenbar von einem gleichen Ausdruck auf den andern übersprang. - 77, 35 folgt auf in den winkeln und in den vinstern löchern in D (M ist hier lückenhaft) ein Satz, der schließt mit in den wincheln und in den vinstern wincheln (so D fehlerhaft für löchern). Also auch hier der gleiche Fall. - 81, 17 folgt auf übel waren

<sup>\*) 59, 29</sup> wird in den Lesarten angegeben, daß ir-vorhte in H fehlt. Dies ist keineswegs der Fall; den Herausg, hat das vorhergehende vorhte irre geführt.

in D die furen in die pittern helle (= M) und miezzen nu ymmer (und die m. M); der Schreiber von H sprang von einem die auf das vor müezen; es sind also die Worte die-helle einzuschieben, und und die müezen fortzufahren. -87, 24 mit einigem tropfen wazzers, und der Lesart 'hierauf da ist sein immer genuch an.' Aber H liest (= D M) mit ainem tropfen wassers (= DM), do ist sein ymmer genug mit. ainiger tropfen wassers (= D) der u. s. w. Auch hier hat erst der Herausg. den Fehler verschuldet. - 89, 14 folgen auf sol in DM die Worte und als oft si der mensch enpfahet; sie fehlen in H. indem der Schreiber von als ofte auf als ofte sprang. — 92, 5 nach mit rehte ein langer Satz in D, der mit mit rehte schließt, was H um so leichter übersehn konnte, als auch ein ganz ähnliches Wort (besliezent-sliezent) folgte. Und daß wirklich H bier ausgelassen hat, ist aus dem fehlerhaften besliezent in H ersichtlich, das erst durch den Text in D erklärlich wird. --94, 4 mit sînen heiligen H, mit sînen heiligen engeln und mit sinen heiligen D (ähulich M); auch hier ist das Uebersehen klar. - 94, 15 nach am jungesten tage von himele in D mit dem almehtigen gote, wan der kumt an dem jungesten (tage) von himele (ähnlich, aber gekürzt M). In H ist die Beziehung von sinen unklar, die Auslassung aber klar; vgl. 95, 5. — 98, 9 vor wan in D M ein mit wan beginnender Satz; dieser gleiche Satzanfang verschuldete die Auslassung in H. - 100, 2 die Worte nach schar, welche S. als in D M stehend bei den Lesarten anführt. fehlen keineswegs in H! Auch die Angabe der Lesarten, daß zweier-sint in H fehle, ist falsch; der Herausg. sprang seinerseits von sint auf das nächste sint. — 114, 5 ist nach

DM in H wahrscheinlich auch eine durch Ueberspringen von ein auf ein veranlaßte Lticke anzunehmen. — 114, 13 nach quot eine Lticke, in D folgt ein Satz, der wahrscheinlich statt mif wîse, mit quot in der Vorlage von H schloß, was den Ausfall erklärt. — 117, 20 nach gewande in D M ein Passus, der gleichfalls mit gewande schließt und deswegen ausfiel. -- 122,8 nach lebendez wazzer oder tôtez in D M ein ebenfalls mit diesen Worten schließender Satz. - 131, 34 die aus D in der Anm. angeführten Worte fehlen keineswegs in H. sondern sind erst vom Hrg. im Texte weggelassen. - 146, 11 nach freuden in D ein ebenfalls mit freuden schließender Satz. Der Herausg. bemerkt hierzu 'Ausfall dieser Worte in H durch Ueberspringen des Auges vom ersten freuden zum zweiten ist nicht nothwendigerweise anzunehmen.' Nothwendig nicht, aber für jeden, der meine Darlegung bis hierher verfolgt hat, in höchstem Grade wahrscheinlich. — 146, 37 nach und aller sünden wirste in D, ein Satz, der mit und aller sunden wierst schließt. — 146, 38 geben die Lesarten an, daß sündent in H fehle, und daß auf sündent in D M ein ganzer Satz folge. Aber weder jene Angabe, daß sündent in H fehle, noch die, daß dieser Satz fehle, ist richtig: H stimmt ganz mit DM überein und liest sundent Nu secht ob ir der ye kaine gesecht und welches sint nu die sund aller offenlichst und an vnterloß. Der Hrg. sprang von Nu seht auf den nächsten ebenso beginnenden Satz! - 147, 17 nach daz ein mensche der sünden eine tuot in D ein gleichfalls mit diesen Worten schließender Satz (M ist hier lückenhaft). — 149, 19 nach kint folgt in DM und kindes kint; sicherlich sprang auch hier der Schreiber von kint auf

kint. - 166.8 nach kindes, wie S. angiebt, in D ein Passus, der ebenfalls mit kindes schließt. Dazu macht der Hrg. die Anm. 'Wenn man auch einen Ausfall dieser Stelle in H dadurch rechtfertigen (den Ausfall rechtfertigen?) könnte. daß der Schreiber vom ersten chindes zum zweiten sprang, so kann die Lesart in H doch bestehen und wird durch die nicht allzuhäufige Verwendung von müezen in der Bedeutung contingit zur Aenderung Anlaß gegeben haben.' Aber in H ist nichts ausgefallen, sondern erst in der Ausgabe; H stimmt wörtlich mit D! — 169.9 nach dâ in D(M) ein langer Satz. Die H vorliegende Fassung schloß offenbar mit und martert sie da, welche Worte auch der Liicke vorhergeben. - 192, 31 nach ûf in D M ein Satz, dessen betreffender Theil ebenfalls mit ût schließt. - 195, 37 nach beste in D M ein Satz. welcher mit bestem schließt. - 196, 3 nach dingen in D ein Satz, der mit dingen schließt. Daß bier in M derselbe Satz fehlt, kann nichts gegen D beweisen; denn wir sahen früher, daß mehrfach in zwei Handschriften dieselben Ausdassungen begegnen (37, 1. 83, 26).

Es wird doch niemand es für einen Zufall erklären können, daß an allen diesen Stellen der in H ausgelassene Satz oder Satztheil mit demselben Worte schließt, welches vor der Lücke steht, oder den 'Interpolatoren' die Schlauheit zutrauen, sie hätten es gerade so eingerichtet, daß immer das gleiche Wort am Schluß ihrer

Interpolation vorkam.

Wenn hier an mehreren Stellen sich zeigte, daß die Lücken erst durch den Herausg. verschuldet worden, so zeigt sich weiter, daß überhaupt seine Angaben der Lesungen in H sehr liederlich sind. Ich will nur von der ersten der in H. enthaltenen Predigten die Fehler verzeichnen; im übrigen aber mich auf eine Auswahl von Stellen beschränken. 24, 4 hat H kunnent, nicht künnet, und dieser Fehler begegnet wohl hundertmal. 25, 4 selber H.; wenn das 24, 27 angegeben wurde, mußte es auch hier geschehen oder eine allgemeine Bemerkung tiber die Schreibung des Wortes folgen. 25,8 erde, also so, nicht erden zu schreiben (auch D hat erd). 25, 34 was ist, was S. nicht bemerkt, durchstrichen. 26, 11 ewrem H, der sing. ganz richtig. 26, 17. auch H hat das (== D), aber s wurde dann ge-26.21 allew H, kann richtig sein; bei tilgt. den Lesarten nicht angegeben. 26, 35 male mal aussen H. 26,38 zem, nicht zuo dem, und ganz richtig H. 27, 12 selben H, ganz richtig. 27, 12 hat H willen statt villen. 27, 13 hat H unde. 27, 15 H gelider, wie also zu schreiben, S glider. 27, 33 H sulle wir, and so zu schreiben. 27,38 haben H ganz richtig, nach alle die steht der Conj. 28, 15 iedes statt jenes liest H; ob auch D, oder ist D Drucksehler für H? 28, 16 iu] es (nicht ez) H, aber s scheint gebessert. 28,29 grymmigen H. 28,30 der, in D fehlend, ist in H zwischengeschrieben. 28,31 eines H, kann richtig sein (eines). 29,1 daz fehlt H, wodurch erst die Lesart krummen verständlich wird. 29,2 H reich. 29,4 armen leuten allerdings H, aber in armer leute gebessert (= DKM), und armer liute wort sprechen ist natürlich zu schreiben. 29, 17 dann H ist in das richtige aun (ane) gebessert. 29, 18 mynnsten H, die schwache Form auch in K und ganz richtig. 29,27 nicht (= D) hat auch H! 29, 28 alle, night aller H, also wohl al der erde. 29, 37 spilman H, ganz richtig. 30, 37

yeb und willen (nicht gab umb w.) H. 31,5 des]

das H, wodurch erst die Lesart an niden, die unzweiselhaft die richtige ist (S. niden) verständlich wird. 31,17 dir sehlt in H beim Zeilenschluß, was nicht bemerkt ist (er | deinen). 31,22 H eher dem als dein. 31,25 iemer sehlt H, nicht K! 31,31 diu sehlt H, beim Zeilenschluß (alle | werlt). 32,12 betwingen mag H, nicht mac betwingen (wie die andern?) 32,14 mäle steht gar nicht in H und ist, auch wenn die andern Hss. es hätten, zu streichen. 32,31 alle, nicht allen, H. Ich denke, das sind stir neun Seiten genug Fehler und Ungenauigkeiten einer Hs. gegenüber, die ein Herausg. als Grund-

lage seines Textes ansieht.

33, 14 wan bis 15 haben fehlt keineswegs in H. – 34, 18 triuget, nicht triege, H, und es ist nicht der geringste Grund triege zu schreiben. - 34, 27 im, nicht in, H, und im ist richtig, in vielleicht nur Druckfehler. - 36, 29 soll einen in H fehlen. Keineswegs; es steht, nur mit anderer Wortstellung, nach engêt. - 37, 14 doch H, nicht iedoch, und also doch zu lesen. -- 37, 37 noch sie H, nicht noch; die Worte stehen in H allein. — 39, 2 solt, nicht wilt, H, das diese Worte allein enthält. zer une hat keine Hs.. sondern H, übereinstimmend mit den audern, zu unê, ze also ist zu lesen. — 40,15 nicht gelinet hat H, sondern geluiet, es ist also glüejet zu schreiben. — 40,34 sie es hat auch H (= DKM m) und so ist also zu schreiben. - 41. 6 nummer H. das allein diese Worte enthält. 42, 15 die Worte und - gewaltic (welches und ist gemeint?) sollen in H fehlen. Keineswegs: sondern es heißt, und zwar tibereinstimmend mit D, und also nutz und also gewaltig ist die puß vor got: so ist mithin zu lesen. — 42, 17 dem. das in DKM m fehlt, ist in H an den Rand ge-

schrieben, also sicher Zusatz und zu streichen. - 42, 21 der, das in DKM m fehlt, fehlt anch in H, und mit Recht; vgl. 42, 17. - 44, 12 er all als Lesart von Hangegeben, aber er ist in et gebessert, und eht alle ist zu schreiben. -44, 19 weissagen hat H, und dies ist die richtige Lesart (vgl. D), denn bekanntlich wird mhd. sich an nemen mit acc. construiert. - 45,35 lenger H. aber das e aus a gebessert, und ohne Frage langer zu schreiben. — 47, 12 deinen (= D) hat H und vielleicht richtig. — 49, 39 Avicenna (= D) hat auch H, und so ist zu schreiben. - 50. 14 H hat verlernen in verkernen gebessert: es ist also mit D verkeren zu schreiben. - 51, 7 ander (= D) hat auch H, and ganz richtig. — 51, 8 beginge H, also conj., der hier ganz richtig ist. - 52, 17 wollen H, also conj., und ganz richtig. - 52, 23 nicht die, sondern der, liest H. und daraus ergiebt sich die Besserung Wir (H setzt hier großes W, S. fälschlich nach niht einen Punkt) geben in guoten trôst oder niht, sô kunnen wirs der selben erzenîe nimmer genoeten. - 53, 3 die fehlt H, das diese Worte allein hat. -55, 9 ex (= D) hat auch H und so ist daher zu schreiben. - 55, 32 sie, das in DKM fehlt, fehlt auch in H und ist zu streichen. - 56, 6 hettens (= D) H, und so ist zu schreiben. - 59. 3 hailig H (vgl. helig D), also ein heilic man, nicht ein heilige man, was dem Sprachgebrauch zuwider. - 61.5 ouch vor wwer nicht nur in D, sondern auch H, also den beiden einzigen Hss. - 62, 21 en laut, soll H lesen: es steht aber er laut (D er log), es ist ersichtlich, daß H in seiner Vorlage er louc hatte: laut ist einfach Schreibfehler und Strobls Conjectur in laet ist zu verwerfen. Statt daz er ist wan er zu schreiben. — 61, 26 beachtenswerth ist, daß in H niht den Zeilenschluß bildet, und danach ist der Ausfall eines Wortes (engên D) nicht unwahrscheinlich. — 62.39 nemen, nicht nement. H. und da D namen hat, so ist unzweifelhaft naemen die richtige Lesart. -63, 9 reht' hat H, d. h. rehter, und dies ist die richtige Lesart. - 65, 12 inch doch H, und so ist daher zu lesen. -- 65, 22 tier H hat diech, was in viech geändert scheint; also vihe zu lesen. - 65, 24 mir einen menschen S., aber H liest mir amen menschen, was offenbar Schreibfehler für armen ist. - 66,8 dar umb nicht liest auch H. und so ist mithin zu lesen. - 67,6 gesagen mag (= D) liest auch H, Stroble Angabe ist ganz unrichtig. — 68, 17 aller vor meiste (= DM) steht auch in H. demnach so zu schreiben. - 68, 18 machentz ett H, und so ist daher zu lesen. — 68, 19 nichtz nicht H, keineswegs niht, niht; ein nihtes niht, niur ein tuochlach muß gelesen werden. — 69,31 vor pfander steht in H aine: es ist also zu schreiben unrehtin voaetie. einiu pfander. — 69, 37 daz mêrre steht in keiner Hs. und eine Lesart wird gar nicht angegeben! H hat under allem leben teil, was nicht anzufechten (vgl. D). - 70,8 do, nicht sô hat H. es ist also  $d\hat{a}$  (= D) zu schreiben. - 70, 20 Syfrider (= MD) hat auch H, keine Siferder, wie S. schreibt. - 75, 32 nicht gespiic, sondern gespüt hat H, was also mit gespot D thereinstimmt and rightig ist. - 71, 1 auch H hat so, nicht da, demnach ist sô zu schreiben. - den, das in D M fehlt, ist in H durchstrichen, also auch bei S. zu tilgen. - 71. 5 den fehlt auch H, und ist zu streichen. -71,8 sich fehlt auch H, steht also in keiner Hs.! -71,29 ist in H (= D) und ganz richtig. -72, 3 haben H, conj. ganz richtig. — 72,24 ulle

die (= D) liest auch H, und so ist zu schreiben. - 72, 32 stand H, nicht stend, S. schreibt stant: soll das ein coni. sein? 1. stande. - 72. 36 daz ir niemer mêr gesündet hat keine Hs., sondern H das irs nymmer mer gethut, womit D wesentlich übereinstimmt. -- 74, 9 ist genant (= D) liest auch H, und so zu schreiben. — 75, 10 ir ie (= DM) hat auch H, und so ist zu schreiben. — 79, 4 toetlich sünde (= D) hat auch H, und so ist zu lesen. - 80, 34 und steln (= D) auch in H, daher in den Text einzusetzen. — 82,7 kuin mensch H, also das neutr., und ganz richtig. — 82,9 an (= M) H, nicht in, also an zu lesen. — 83, 6 komen H, nicht koment; es ist also kômen zu schreiben. - 87, 7 sie fehlt auch H; oder Druckfehler? - 83, 25 hat Strobls Text eine ganze Zeile in H übersprungen: lies so getrûwet er nieman als wol clar zuo als im selben: sie mohte ouch nieman als wol gemeistert haben. - 85, 13 und wann D M, aber auch H hat so, wan ist daher zu schreiben. - 85,25 ainualt H, nicht einvaltigez, und einvalt zu lesen; vgl. 87, 23. - 86, 7 einer (= DM) hat auch H, nicht der, aber an fehlt; lies daz ir im danne einer sêle helfet (vgl. 86.13). — 87.2 nichtz hat auch H (= D). - 87, 39 Das H, Der hat keine Hs., daz ist zu lesen. — 88, 32 man H liest noch man. — 88, 38 sie (= D), nicht die hat H, also sie zu lesen. — 91, 37 stock hat H; lies in stoc legen, denn der sing. und Weglassung des Artikels dabei ist das übliche. — 92,7 sie die H, also diu zu schreiben. 94, 23 sicher nicht bilgrem, soudern bilgrein in H zu lesen, also bilgerine zu schreiben. — 95, 4 haben H (conj.) ganz richtig; vgl. 95, 2. — 96, 15 Camanes soll H lesen, vielmehr Canane<sup>9</sup> mit dem bekannten Ab-

kttrzungszeichen für us. das dem Herausgeber fremd scheint. — 100, 4 haimrich H, und diese Form ist daher zu setzen. Hielt sie der Herausg. nur für einen Schreibfehler? - 100, 13 zweier leie soll in H fehlen! H hat zwayer hant, und zweier hande ist daher zu schreiben. - 100, 14 nach êrsten folgen die von S. ausgelassenen Worte das sint gaistlich lewt, die also in den Text aufzunehmen sind (vgl. D!). - 100, 28 die hant H, ganz richtig. - 105, 38 etlich H, nicht etelîcher, so hat keine Hs. und diese Lesart ist unsinnig. - 106, 29 genimet H, nicht gewinnet, und jenes ganz richtig. - 108, 32 an dem H, nicht an den, also an dem grunde zu schreiben; vgl. D und 109, 12. — 108, 35 pleiber H für blibe, vielleicht blibe ir zu lesen (vgl. 109, 6, wo H auch er für ir hat) vgl. 127, 28. - 111, 22 H hat für das zweite umb - über, und so ist daher zu lesen. - 114, 16 maniger bischof H, und so zu schreiben. — 115, 9 schönes H (= D M), also schoenez zu lesen. - 115, 10 müß H, also er müeze (= er enmüeze) zu lesen. In derselben Zeile hat H nicht aim, vielmehr aun (=  $\hat{a}n$ ). — 115, 36 dem (=  $D\dot{M}$ ) hat auch H. - 115, 38 so schiere H, und so ist zu schreiben. — 118, 23 der (=  $\dot{M}$ ) hat auch H, und so ist daher zu lesen. - 118.34 und für swa hat auch H (= D) und ist ganz richtig. ---119, 28 diu ist wahrscheinlicher als din zu lesen (vgl. D). — 199, 33 rechten, was als Lesart von H angegeben wird, scheint in rotten gebessert. rôten ganz richtig, wie auf derselben Zeile bluotigen. - 120, 33 ist unserm (= D) auch H. und ganz richtig. - 121,5 nicht ist diu hat H. sondern die ist, also der Artikel vor ketzerie fehlt wie in DM. — 121, 29 soll H lepso lesen: es steht aber leprosus, mit zwei jedem Philolo-

gen bekannten Abkürzungen, deren zweite auch hier Hrn. Strobl unbekannt scheint (vgl. zu 96, 15). - 121, 35 an in stât: H hat an ir stand: es ist zu lesen an ir libe stande (vgl. D). - 122, 27 soll H haimlichen lesen, wofter S. durch Conjectur verborgen setzt; aber H hat schamlichen = D und so ist zu lesen. - 123, 14 H hat ymmer, was ganz richtig; S. setzt falsch niemer. — 124, 19 volles H, lies vollez, die flectierte Form ganz richtig, weil alterthumlich. — 127, 36 grifen H, ganz richtig. — 128, 9 und — dingen soll in H fehlen: vielmehr steht ein etc. dafür. Auch 128, 23 steht nach rouben ein etc. - 129, 18 nicht in, sondern an hat H, und es ist zu lesen und solt ê allez daz quot und alle die êre ane stn; vgl. D. -130, 1 an muoten = D, und so zu lesen. — 131, 22 lies ein also griulich, denn so hat H. — 131, 33 gitiger = D hat H, und ganz richtig. - 136, 5 gunne H, und ganz richtig.

Die auf S. 137 beginnende Predigt ist allein nach H gegeben; warum ist hier W nicht verglichen? Aber auch H ist sehr liederlich beantzt. Ich führe auch hier nicht alles an. 140,6 hat H Pauls, was weder bemerkt noch beibehalten ist. 147, 7 folgt nach fornicationem noch nno. 9. 140, 10 H absolon, die im 13. Jahrh. gewöhnliche Form. 140, 23 vahet fehlt, nicht angegeben. 142, 14 lies diemüetic mit der Hs. 142, 15 mile fehlt, nicht angegeben. 142, 29 ist fehlt, nicht bemerkt; besser wird es nach alt ergänzt. 142, 34 laut, nicht land, also lât zu schreiben. 143, 1 kein ain H, nicht angegeben. 143, 17 ez e H, nicht bemerkt. 143, 30 nach rehte folgt noch geitigen. 143, 35 gerüfen H. also gerüefen zu lesen. 143, 36 eine Zeile der Hs. übersprungen. Lies sie sint horter

danne adamas, und ist doch niht so hertes in aller der welt so der adamas. Ebenso sind 144,3 eine Anzahl Worte übersprungen (von von der auf von der); lies wir predigen von der freise diu ze helle ist; wir predigen von der freude im himelrîche. 144,13 wird bei den Lesarten ausdrücklich versichert 'asine so!' Aber H hat asnine, es ist daher îsnîne zu schreiben. — 144,28 niht fehlt in H, und mit Recht.

145, 17 den zwei herrem H mit D M, und richtig. — 148, 9 inwerm H, ganz richtig. — 148, 30 last hatte H, der Schreiber hat es aber in kost gebessert; auch nicht get, sondern got, also = D M. Seine üble Conjectur hat der Herausg. selbst fallen lassen. — 149,29 vor gebet steht ir (= D) in H, also aufzunehmen. — 149, 35 so sint sin sicher hat H, nicht sie, also ist zu schreiben sô sint ir sin sicher (vgl. D M). — 150, 24 l. iemer mer mit H. — 152, 30 des (= D), nicht es, daher des zu lesen.

Die Predigt S. 154—164 wieder allein nach H gegeben, ohne Vergleichung von W. 155, 34 fehlt das eine der zwei an, dagegen steht ein an vor sant Pauls und ist dort einzufügen. marter fehlt in H. Auch hat H nicht Neros, sondern Nero, also in einer Zeile vier Fehler! 155, 38 H hat das sprachlich richtige diu; die vielleicht Druckfehler. — 156, 18 pleiben conj. H, ganz richtig. — 156, 25 in, nicht an hat H. — 156, 28 l. sem himedriche mit H (sum). — 156, 30 l. ist komen mit H. — 158, 11 hat H

martr, was doch nicht marter, wie schon der Sinn lehren konnte, zondern marterer aufzulösen ist. Die gleiche Abkürzung, ebenfalls falsch aufgelöst in dieser Zeile nochmals, und ebenso 158, 12. (158, 18. 159, 18 hat die Hs. falsch

marter statt marterer). 164, 2 (zweimal). 164, 3. – 158, 23 land H, also lant zu schreiben. — 158, 35 das H, nach des; iuch das un nemen ist die correcte mhd. Ausdrucksweise - 159, 13 nicht riuw hat H. sondern ruw. - 159, 21 l. erbermde (H erverned): warum hier auf einmal erbarmede? -159,30 das zweite an fehlt. -160,3 sôl  $e\varepsilon$ H, und so ist zu lesen. — 160, 15 sie nach daz fehlt; wohl zu lesen dass umb. - 160, 38 der daz steht zweimal in H, und ganz richtig. -161, 2 seine hat H, kann also auch in sinem aufgelöst werden. - 163, 17 l. mit H enhaben. - 163, 36 nach sich bei S. ausgefallen nicht, also zu lesen der wil sich niht.

165.15 mensch, nicht menschen, H, und mensche ganz richtig: vgl. D M. - 167, 38 seht fehlt in H. -169, 26 sein (= D), ganz richtig; l. under sine junger (warum junger? hat doch noch H keinen Umlaut in dem Worte). --170, 34 l. als grôz mit H. — 171, 38 hinnen nemen soll H haben, aber H hat (= D M) das ganz richtige haimen. - 172, 2 denne die vor ersten fehlt in H am Zeilenwechsel. - 172, 4 l. mit H die nur dâ (H do) sô grôzen schaden tuont. — 172, 13 statt in hat H auch (vgl. D) and ganz richtig. - 172, 18 waenet | H hat, was nicht angegeben, wend, und n in r gebessert, also werd; es ist also werde zu schreiben (vgl. wirt D M). — 173, 10 H hat durch got. — 174, 1 H all (1. al) der w. — 176, 31 nicht deum hat H. sondern dnm, was, wie jeder Philologe wissen sollte, dominum bedeutet. Derselbe Fehler nochmals 193, 17. — 178, 1 wird eine Lesart von H angeführt, die auf Auslassung einer Zeile beruht! Es ist mit H zu lesen (nach waere): Daz waere gote sô liep niht als sô im ein tugenthaft mensche einen halben tac diente.

- 178, 24 er fehlt H (= D M), ist also zu streichen. — 179, 9 das das D M ist offenbar die richtige Lesart: H hat das am Zeilenschluß und in Folge dessen ein daz ausgelassen. — 179, 132 lebent H, in lobent geändert; lüejent ist eine ganz unntitze Conjectur. - 181, 7 kument | H kome; lies sô koeme iuwer frouwen gar vil zuo dem himelrîche (vgl. D M). - 182, 12 nicht în, sondern an hat H ganz richtig (= M). - 185, 11 ganz falsch der Text von Hangegeben. Lies mit H (vgl. D) sô ist er in dem nidern mit dem gewalt. Wir sehen in halt als wol in dem nidern himelrîche, in der kristenheit, als in dem obern. Der Herausg. hat wieder etwas übersprungen! - 186, 12 lies mit H das grammatisch richtige dô. - 186, 29 Yspanien hat auch H; warum diese Form aufgeben? -188, 28 nach ieglicher steht in H Comparari. — 189, 8 der die die sünde tuont H, ganz richtig. vgl. 9. - 189, 22 nicht muos hat H, sondern must (= DM); es ist also zu lesen das du muost oder besser müezest. - 189, 34 nach ê folgt noch do, was aufzunehmen. - 190, 37 lies ir habent mit H (= DM). - 191, 34 lies iht mit H. — 192, 15 vor sô steht auch in H wan (= D M), also aufzunehmen. - 192, 32 diu H, ganz richtig. — 192, 38 uwerm H, ist ganz richtig. - 193, 16 lies auch got mit H. - 193, 33 zechent H, also wohl mit D M ziehent zu schreiben. - 194, 18 die Lesart von H falsch angegeben, H hat nur ist iuch, es ist also zu schreiben ist iu witewen. — 195, 28 haim H, ganz richtig, warum das sprachwidrige heime? Ebenso 209, 10. — 198—200 nur in H erhalten. 198,6 ist fehlt H. 198, 20 lies mit H daz ist alsô. 198, 22 lies mit H noch durch lait noch durch keiner slahte dinc. 199, 16 H erst, warum êrstez? 199, 30 H so ain. 199, 31

getan, H, ganz unnöthig getaniu. 199, 47 semlichez smechliches H. 200, 25 l. iemen mit H.

203, 22 der nach und fehlt (= M) und ist daher zu streichen. — 209, 2 lies mit H (vgl. M) und tet dô sô. — 209, 15 spranc doch fehlt H, nicht angegeben. — 209, 28 die H, also offenbar Versuch, die in dîn zu bessern, und dîn oder dîne ist zu lesen. — 210, 6 wieder eine Zeile ausgefallen! lies nâch sîner grôzen erbermde, sô kumt ir dannoch zuo der ewigen wirtschaft. Wie gedankenlos hat hier der Her-

ausgeber gearbeitet!

211-220 nur nach H, W ist nicht verglichen. Gleich auf der ersten Seite mehrere Zeilen tbersprungen! Lies 211, 10 und in der alten ê da stêt alsô und die guoten sint alsô wol gesegent mit drîzic segen; alsô sint die rehten und die guoten gesegent in der alten ê und in der niuwen ê. - 211,15 und dem H, kann richtig sein; vgl. 213, 1. - 212, 28 ander H, ganz richtig. — 213, 7 lon fehlt H. — 213, 8 des fehlt H. - 213, 15 nicht sult, sondern das ganz richtige sint bat H. - 213, 29 sie fehlt H. -213, 32 H prinnet. — 214,2 haben in halten gebessert H, ganz richtig. - 214,21 des fehlt H. - 214, 23 noch, nicht doch, liest H! -- 215, 6 werden H. - 215, 20 sie sich H. - 216, 2 prine (nicht prime) mit Strich darüber hat H hier und 207, 34. — 216, 3 l. Arriani mit H. — 216, 15 omni populo II, und so fast durchgängig. - 216, 29 liminos H hat cnnos, was offenbar terminos aufzulösen ist! Jenes liminos ein hübscher Beweis sprachlicher und paläographischer Kenntnisse! — 217, 13 l. dicit mit H. — 217, 36 lies ze helle mit H. - 218, 12 durch Ueberspringen von doch auf doch ein Stück Text ausgefallen, lies sô wil ich doch darvon sagen,

wan ist ir hie niht, en gotes namen, sô tuon ich doch als der etc. — 219, 4 dem fehlt H. — 219, 36 verratent H und menige, wahrscheinlich ir verrätent menigem menschen. — 220, 20, was wie gern aussieht, ist ein angefangenes getuot, das dann ausgestrichen wurde. Also gerne ist zu tilgen. — 220, 32 lebende fluoch] lebens flaisch H.

Wenn hier an einer Menge von Stellen die Lesungen des Herausg, als falsch und höchst gewissenlos sich ergeben, so hat er an andern Stellen ganz unnöthige Aenderungen sich erlaubt. So ist 25, 7 und ganz unnöthig gestrichen. - 25,18 eins tôten houbet statt ein tôten koubet (in Hist nicht am, sondern ain zu lesen). vgl. 70, 39, 99, 11, 147, 26, — 25, 34 eine ganz verfehlte Conjectur; lies mit D daz geschach im alles hiute. - 27, 37 üebent, wie alle Hss. haben, ist ganz richtig. - 28, 18 ir herren, ir ritter H (vgl. D) ist nicht anzutasten. - 28,28 warum einem in ein verwandelt? - 33, 8 die ganz unglückliche Aenderung, an welche dann in der Anm. weitere Folgerungen gebaut werden. ist schon in der Rec. im Liter. Centralblatte nach Verdienst gewürdigt worden. - 35. 20 alhinhinder, wie HKm haben (vgl. auch DM) scheint der Herausg. für eine Art Dittographie gehalten zu haben; er kennt also offenbar die ganz geläufige Zusammensetzung hinhinder nicht. - 35, 30 dâ, das in HD fehlt, ist ganz überflüssig und zu streichen. - 42,31 die Lesart von DH ist beizubehalten. - 48,5 ein übeliu plâter; warum übeliu? H übel, und so ist häufig unnöthig nach ein die stark flectierte Form statt der unflectierten gesetzt. - 49. 6 die Ergänzung niht gehelfen ist kaum nothwendig; vgl. 61, 26 und die Anm. zu 64, 33. —

88. 21 hât zu ergänzen ist überflüssig. — 98, 21 einvalt ist nicht zu streichen; ebenso wenig 99. 22 und alle, was tibrigens bei den Lesarten fehlt. - 107,23 die Ergänzung ist nicht nöthig. -108,7 selben H kann ganz richtig sein; auch 108, 11 setzt M siben. — 110, 20 von Aquilôn ist mit D zu schreiben; in H M ein einfacher leicht erklärlicher Auslassungsfehler. — 117, 17 eintweder ist ganz richtig; vgl. 120, 35. - 118, 33 warum an dem statt der in H überlieferten am, das anderwärts beibehalten wird? - 118, 39 main H, warum den plur. meine? vgl. 36. -119, 26 in bei leien wis ist nicht nöthig; derartige Ausdrücke stehn adv. im Accus.; in fehlt Hss. — 132, 2 die Ueberlieferung ist ganz richtig; nur muß man nach kome keinen Punkt setzen. — 154, 15 warum sie in die verändert?

Auch Lücken im Texte, die ja allerdings nicht zu leugnen sind, werden vom Herausg. viel häufiger als nöthig angenommen. Einmal (zu 165, 22) hat er das selbst nachträglich erkannt. Aber auch 24, 23. 53, 6. 75, 30. 76, 10. 101, 4 sind Lücken nicht nothwendig anzu-

nehmen.

Die Interpunktion ist mehrfach falsch, vgl. 25, 23. 27, 27. 38, 22. 52, 23. 54, 6. 56, 21. 58, 18. 69, 20. 74, 5. 95, 21 (hier macht H ganz richtig bei Seit eine Interpunktion, nicht bei sô).

115, 31 119, 12. 190, 23 etc.

Fehler verschiedener Art notiere ich noch an den folgenden Stellen. 26, 33 lies die dâ; ebenso 30, 24 — 27, 14 l. venje vallen, worauf die Lesarten weisen. — 27, 19 iu H (vgl. nu D) ist nicht einfach zu streichen, sondern in ie zu verändern. — 34,14 die Anm. sagt 'ich weiß nicht, welches gelouben durch geben zu ersetzen ist', offenbar das zweite, wie D zeigt. — 36, 12

l. då se wederem türlin, wie schon das Lit. Centr. bemerkt hat. - 86, 31 l. nû seht; vgl. die Lesarten und 37,9; besonders 60,21, wo seht auch in H fehlt. - 88, 20 hins im rehte got vergap, unmögliche Wortstellung. — 39, 19 doch driu (S. drî) und drîvec jâr. — 39, 23 wâ von DH ist nicht zu streichen; die Worte das dû daz niemer tarst (besser turrest) geleben sind in Parenthese zu setzen. - 42,37 daz ist ganz richtig; es bedeutet 'darüber daß'. - 45,3 l. dô bekom, wie H auch hat. - 46,1 H hat wolt ir, und wenn auch die junge Hs. nicht genau welt und wolt scheidet, so führte doch der Nachsatz wolte ich auf das prät. Also woltet ist zu schreiben. Das gleiche 55, 1. Dagegen bei vorausgehendem wellent folgt im Nachsatz ich wil 59, 11. Vgl. 74, 22. - 63, 2 hat H wolt and geb, was nicht welt und gibe ist, soudern weltet und gaebe. Auch 64,33 ist wolt (= H) oder woltet zu schreiben, denn künde ist als prät. conj. von kan aufzufassen. - 176, 26 ebenfalls wolt (= H) oder woltet, im Nachsatz sô wolte ich. - 46, 33 kurzet natürlich zu schreiben: vgl. 47, 32. — 48, 32 l. taete; vgl. 52, 27. - 50,7 er wie H hat, stelst sicher verschrieben für es. wie mehrfach in der Hs.: nicht des ist zu schreiben. - 50, 18 l. man buozte (auch H hat pust ohne Umlaut), denn der conj. hat, was der Herausg. hätte wissen müssen, keinen Umlaut in diesem Falle. Derselbe Schnitzer mehrmals: so 75, 15. 78, 4. 138, 13. 268, 14. - 51, 14 l. sich. dâ ist mir daz aller liebest. - 51. 21 l. solte mit D, vgl. 18, wo H denselben Febler (sollen für solte) begeht. - 52, 17 die Lesarten weisen auf diu gelich, instrum. - 54, 12 l. bîhtet mit H, das diese Worte allein hat. -54, 26 unrichtige Besserung; lies mit D wan ex

85. 39 l. sol sprechen mit D. ieman in H weist vielleicht auf innan. - 87.7 die Lesart von H (wo das außerhalb der Zeile steht) weist auf daz er niur deste swaerer ist und deste swaerer wirt. - 90, 14 H hat müß, es ist also zu schreiben er müeze (= er enmüeze). - 92, 25 1. müesen. – 95, 26 l. diu diu. – 97, 15. 16 besser koemen - gaebet. - 99, 16 l. rehte da. 101, 16 l. tiuvelwinnende als ein Wort: vgl. 180. 1. — 111,39 l. Dâ sante, dâ nach einer Frage. - 119,1 lies iuwer wurde ein michel teil behalten dâ ze dorfe, wan (wenn nicht wäre) diu selbe ûzsetzikeit, beidiu frouwen und man. - 126.15 streicht der Herausg, einen Gedanken, den alle Hss. haben, weil er ihm Berthold nicht zutraut. Man wird über solchen anhiectiven Geschmack einfach zur Tagesordnung übergehen dürfen. — 126, 35 l. haete. — 129, 37 offenbar mit DM zu lesen; H hat es sich bequemer gemacht. - 132, 26 die Worte ez sol noch die zit komen sind mit DM hier zu streichen, und offen bar durch Abirren auf 133, 2, wo auch der selbe Satz ich — gesunt vorausgeht, in H hierher gekommen. - 132, 32 ff. überall prät. zu setzen: du müesest — dir blibe. — 137, 10 l. daz sie dâ. - 137, 27 l. gevâhen. - 139, 22 offenbar eine Lücke anzunehmen: es wird zu schreiben sein viel in groze sünde von der gesiht; vgl. 26. 141.3 da weltlich in jüngeren Hss. ein sehr häufiger Fehler für waetlich ist, so ist sicher waetlichen zu schreiben. - 142, 11 daz es man sie lobe, eine ganz unmögliche Wortstellung; lies eht für es. — 142, 22 natürlich ist paeze zu lesen: statt sie besser diu zu schreiben. - 147, 15 l. man mit DM. — 148, 25 l. einer, H hat ainr. — 149, 11 l. diu. — 150, 8 natürlich läzen an iuch; iu ein arger Sprachschnitzer. -- 151, 10

l. då hebet; vgl. zu 111, 39, und 151, 20. — 152, 22 soll verslint conj. sein; l. verslinde. — 154, 3 l. dar. — 159, 3 l. etewen, H hat ganz richtig etwen, nicht etwa etwenn. — 160, 23 l. iu, vgl. 24. - 160, 31 niemer schlechte Aenderung, eher sô kleine als sie was des êrsten tages, sô sie – kômen. – 161, 6 l. kômen. – 161, 19 aine hat H, lies ze einem rehten; rehten ist auch bei Konrad von Würzburg im Reim vorkommende Form. - 161, 25 H hat niu fünd, also niuwe fünde ist zu schreiben. - 161, 32 statt wirt eher mêre zu bessern. — 162, 35 übele, besser ergänzt man iht, doch ist eine Ergänzung gar nicht nöthig. — 162, 37 l. grôziu leit wegen 38. — 166, 20 l. genuocte. — 176, 7 fliehent in H ist einfach Schreibfehler. — 177, 24 l. an welhem teile (= D), H sprang von t in teile auf t in tugent. — 179, 31 l. sô der iendert; auch dir könnte bleiben. — 180, 2 überwinde, schöner imp., l. überwint. — 181, 6 iuwerre frouwen, ganz unsinnig, l. iuwer frouwen d. h. von euch Frauen; vgl. 14. Aber besser folgt man der Lesart von DM. — 182, 1 l. iu, denn man gesiget bekanntlich einem an. — 187, 12 l. erkuolest, H hat auch erkulst. — 189, 18 l. diu kint. - 193, 15 mislich ganz verkehrt; l. unnützlich, vgl. 194, 25. — 207, 33 l. saehe, vgl. M. — 208, 5 l. tâtenz! — 208, 30 war haben HM, danach ist waere zu schreiben und die Interpunktion zu ändern. — 214, 30 im ist die richtige Lesart. — 216, 13 l. verfluochet. — 217, 5 l. hoeret. — 217, 15 nach Analogie der andern Stellen ist nach herre noch amen zu setzen. - 219, 9 l. das ir iuch noch nie vor schanden. - 220, 35 natürlich iu zu lesen. - 222, 42 l. wil eht sie sich wern, vgl. M. — 227,28 l. schônheit, denn so lautet das Wort im 13. Jahrh. —

234, 16 l. gebraeste. — 234, 37 l. kômen. — 236. 27 1. gebraeste. - 244, 12. 15 besser koeme und koemen. — 249, 35 l. heize. — 253, 5 l. dô sluoc. 256, 31 f. l. als hôhe, ebenso 256, 35 unhôhe. — 268. 3 1. verswige. — 271. 12 besser lite.

Das Resultat unserer Kritik ist: die Arbeit taugt nichts, und es ist zu bedauern, daß Pfeiffer's Vorarbeiten nicht in bessere Hände gekommen sind.

Heidelberg, 1. November 1880.

Karl Bartach.

Johannes Althusius und die Entwicklung der naturrechtlichen Staatstheorien. Zugleich ein Beitrag zur Geschichte der Rechtssystematik. Von Otto Gierke. Breslau, Wilhelm Koebner 1880. X und 322 S. 8º.

Das vorliegende Buch ist ein höchst werthvoller Beitrag zur Literatur- und Dogmengeschichte des allgemeinen Staatsrechts. Der Verfasser hat es sich zunächst zur Aufgabe gemacht. einen hervorragenden politischen Denker, welcher seit Mitte des vorigen Jahrhunderts unverdienter Vergessenheit anheim gefallen war, wieder an das Licht zu ziehen und in seiner Bedeutung zu charakterisieren; indem er es dann aber zur vollen Würdigung des Althusius unternahm, die wichtigen politischen Doktrinen, welche in dessen Hauptwerke eine eigenthümliche Ausprägung erhalten haben, in ihrer Entwicke+ lungsgeschichte vorwärts und rückwärts zu vorfolgen, hat er seine Abhandlung zu einer Geschiehte der naturrechtlichen Staatstheorien erweitert und dadurch eine zusammenhängende geschichtliche Erkenntniß einer der merkwürdigsten "Ideenwelten" angebahut.

Der erste "Leben und Lehre des Althusius"

überschriebene Theil des Werkes zerfällt in drei Kanitel: Johannes Althusius: die Politik des Alth., die Jurisprudenz des Alth. (die in einer Beilage hinzugestigte Polemik gegen die Behandlung Lupolds von Bebenburg in Riezler's Schrift über die literarischen Widersacher der Päpste zur Zeit Ludwig des Bayern gehört sicherlich nicht an diesen Platz). Ueber die Lebensschicksale des Althusius hat der Verfasser keine neuen Ermittlungen vorgenommen, wohl aber die vorhandenen literarischen Nachrichten sorgfältig und mit Kritik benutzt. Seine Vermuthung, daß Althusius' deutscher Familienname "Althaus" gelautet, hat seitdem durch die dankenswerthe Notiz Rivier's in der Revue de droit international, Bd. XII S. 348, sich als unzweifelhaft richtig erwiesen; ebenso ist durch diese der Streit, ob die Heimath des Alth. die Grafschaft Wittgenstein oder Ostfriesland, zu Gunsten der ersteren, auch von G. vertretenen Annahme entschieden; endlich wissen wir nunmehr mit Bestimmtheit, daß A. im Jahre 1585 zu Basel studiert hat, wogegen allerdings G.'s Vermuthung, daß derselbe seine juristische Bildung in Genf vollendet und eben dort sich mit streng calvinistischem Geiste erfüllt habe, bisher keine Bestätigung erhalten hat. Als Zeitpunkt der Uebersiedelung des A. von der Herborner Hochschule, an welcher derselbe mit geringen Unterbrechungen seit 1586 lehrte, nach Emden, wo er dann bis zu seinem Tode (1638) das wichtige Amt des Syndikus verwaltet hat, wird von G. mit Roobt das Jahr 1604 fixiert (auch Stin- . tzing, der früher in der Allg. Deutschen Biographie 1601 als Beginn des Emdner Syndikats bezeichnet hatte, hat sieh nunmehr — Geschichte der Dentschen Rechtswissenschaft, Abth. I,

S. 469 — dieser Zeitbestimmung angeschlossen). Sehr ansprechend ist G.'s Ausführung (S. 17 N. 37), daß die bei späteren Schriftstellern sich findenden Verdächtigungen des moralischen Charakters des Alth. ihren Grund nur in der politischen Gegnerschaft haben. Von Alth.'s geistiger Anlage giebt er auf Grund der Schriften desselben ein durchaus treffendes Bild (S. 16-17), indem er namentlich hervorhebt, daß derselbe der "geborne radikale Doktrinär", außerordentlicher Aktivität des Wesens und bei großer Kühnheit des Gedankens doch einen einseitig logischen Verstand besessen und deshalb seine ganze Aufmerksamkeit auf die Probleme der Lehrmethode einerseits, auf die Fragen des praktischen Verhaltens im öffentlichen und privaten Leben andererseits gerichtet habe.

Auf dem Gebiete der Jurisprudenz gehört A. zu den Ersten, welche ein von der Legalordnung unabhängiges System des Rechtes aufzustellen und durchzustihren versucht haben. Seine beiden einschlägigen Werke, die kurzere Jurisprudentia Romana (zuerst 1586) und die ausführliche Dicaeologica (zuerst 1617) sind von G. (S. 39 N. 8 und S. 41-49) eingehend analysiert. Als bleibende Verdienste derselben erscheinen (S. 42 N. 16) die Verweisung der allgemeinen Lehren in einen vorbereitenden Theil und die Zweitheilung der Personen in Einzelpersonen und Collektivpersonen; dagegen steht die in der Dicaeol. von A. unternommene Eingliederung des gesammten Staatsrechts in das civilistische System in engstem Zusammenhange mit seinen Lehren vom publicistischen Socialcontrakt und vom publicistischen Mandat, und das gesammte, auf Ramistischen Principien beruhende System konnte bei sei seiner Künstlichkeit und Verwickeltheit keinen dauernden Er-

folg erzielen.

In der Geschichte der Politik beziehungsweise des allgemeinen Staatsrechts dagegen nimmt Alth. ohne Zweifel eine bedeutende, wenn auch seit der Mitte des 18ten Jahrhunderts nicht mehr gentigend bekannte und anerkannte, Stellung Seine zuerst im J. 1603 zu Herborn veröffentlichte, seit der zweiten Auflage (Groningen 1610) wesentlich vermehrte "Politica methodice digesta" war nicht nur das erste vollständige Lehrbuch der Politik, sondern zugleich die erste systematische Begründung und Durchführung der Lehre von der Volkssouveränetät. Den Inhalt dieses merkwürdigen Werkes hat G. im zweiten Kapitel des ersten Theils (S. 18-36) sorgfältig analysiert; die Schicksale desselben, insbesondere seine Verbreitung und sein Einfluß auf die politischen Doktrinen der Folgezeit, sowie die zahlreichen Bekämpfungen seiner Grundsätze, sind schon in den einleitenden Betrachtungen zu Anfang des ersten Kapitels (S. 4-10) skizziert; aber erst der zweite Theil, "die Entwickelungsgeschichte der in der Staatslehre des Althusius ausgeprägten politischen Ideen" giebt den Maßstab für Würdigung des Gedankengehalts und der wissenschaftlichen Bedeutung der Staatslehre des A.

In 6 Kapiteln behandelt der zweite Theil nach einander: Die religiösen Elemente der Staatslehre; die Lehre vom Staatsvertrage; die Lehre von der Volkssouveränität; das Repräsentativprinzip; die Idee des Föderalismus; die Idee des Rechtsstaats. In allen diesen Beziehungen hat Alth. ohne Zweifel eigenthümliche und wichtige Gedanken ausgesprochen. Wenngleich streng calvinistischer Richtung und

voll von Citaten aus der Bibel, ist doch seine Politik ihrem Grundcharakter nach ein weltliches Buch. seine Staatsauffassung eine wesentlich rationalistische. Auf die Lehre vom Gesellschaftsvertrage hat er zuerst ein ganzes sociales und politisches System aufgebaut. Indem er auf die Volkssouveränetät den von Bodin formulierten strengen Begriff der Souveränetät anwandte, hat er die absolute Ausschließlichkeit, Unveräußerlichkeit, Unübertragbarkeit und Unverjährbarkeit der Majestätsrechte des Volkes, wenn auch nicht zuerst ausgesprochen, doch zuerst mit logischer Consequenz begründet, und zuerst die weitere logische Folgerung gezogen, daß es nur eine rechtmäßige Staatsform, die Demokratie, geben könne. Den Gedanken der Repräsentativverfassung hat er, obgleich das Prinzip der Volkssouveränetät durchaus festhaltend und andererseits an die bestehende ständische Gliederung sich anschließend, doch in Gestalt corporativer Delegation für alle Stufen der politischen Gemeinwesen durchzustihren gesucht. In wahrhaft großartiger Weise sodann hat er den Staat aufgebaut auf eine Stufenreihe von Gliedverbänden, Städten und Provinzen. welche dem Staate gleichartig, nur durch den Mangel der Souveränetät von demselben sich unterscheiden sollen. Endlich hat er, ungeachtet seiner starken Ausprägung der Volkssouveränetät, doch die Idee des Rechtsstaats consequent durchgeführt, indem er auch das souveräne Volk an das bestehende Recht gebunden erklärte und insbesondere auch dem Herrscher, wenngleich derselbe nur Mandatar des Volkes sein könne. ein vertragsmäßiges Recht gegenüber dem Volke znachrieb.

Dennoch wird man die Frage nicht abweisen

können, ob die Staatslehre des Alth. geeignet sei, als geschichtlicher Mittelpunkt der gesammten naturrechtlichen Staatstheorie hingestellt zu werden. Daß die von ihm gelehrten Ideen durchgängig an frühere Doktrinen, insbesondere an die mittelalterliche Staatslehre und an die Aufstellungen der ihm vorausgegangenen reformierten Monarchomachen anknüpfen, kann allerdings nicht gegen eine solche Behandlungsweise geltend gemacht werden; es wird durch diese Zusammenbänge auch nicht seine wissenschaftliche Bedeutung heruntergedrückt, denn wie Gierke (S. 321) richtig hervorhebt, haben auch die größten und berühmtesten Meister der Staatswissenschaft weit mehr als gewöhnlich angenommen wird, thells nur bereits ausgesprochene Gedanken in geeignete Formen gegossen, theils allseitig vorbereiteten neuen Gedanken zum letzten Durchbruch verholfen. Dagegen scheint dem Referenten der Einfluß, welchen Alth.'s Staatslehre auf die nachfolgende Gedankenentwickelung gettbt hat, wenigstens so weit derselbe nachweisbar, doch nicht so ausgedehnt und tiefgreifend gewesen zu sein, daß die naturrechtliche Staatsaussaung des 17ten und 18ten Jahrhunderts als von ihm wesentlich beherrscht sich darstellte. Wohl hat insbesondere seine Ausprägung des Prinzips der Volkssouveränetät großes Aufsehen erregt, vielfachen Beifall und andererseits energische Bekämpfung (insbesondere auch von Grotius und Conring) hervorgerufen; es hat G. (S. 5-6 S. 164 ff) zudem den interessanten Beweis geführt, daß die von den deutschen Reichspublicisten seit Arumaeus zur Construktion des Reiches verwendete Unterscheidung zwischen maiestas realis und personalis eine nur wenig veränderte

Formulierung der Volkssouveränetät des Althusius' enthielt. Daß aber, wie G. glaubt (S. 4. 9, 201-202), Rousseau seine bertihmten Ausführungen über das Wesen des Gesellschaftsvertrages und über die absolute Unveräußerlichkeit der Souveränetät aus dem von ihm nirgends citierten Werke des A. entnommen habe, wird durch die Aehnlichkeit der Gedanken und mancher einzelnen Wendungen kaum gentigend wahrscheinlich gemacht. Ebenso scheint mir der von G. angenommene unmittelbare Zusammenhang des von Besold und Hugo aufgestellten Bundesstaatsbegriffs mit der föderalistischen Doktrin des A. (S. 245) nicht ausreichend dargethan zu sein. Daß die von A. nicht einmal durchgreifend vorgenommene Ausscheidung der religiösen Elemente aus der Staatslehre epochemachend gewirkt habe, wird sich ebensowenig behaupten lassen, wie wir seinen Gedanken über Repräsentativverfassung und seiner rechtsstaatlichen Anschauung eine solche Wirksamkeit zuschreiben durfen. Insbesondere mit Hugo Grotius' Jus belli ac pacis, dessen unermeßliche Autorität auch G. (S. 72) hervorhebt, wird Althusius' Politik, wenngleich vielleicht reicher an eigenthümlichen Ideen. doch in Betreff der geschichtlichen Bedeutung für die naturrechtliche Theorie sich nicht vergleichen lassen.

Für den Werth der in dem zweiten Theile des G.'schen Werkes gegebenen dogmengeschichtlichen Untersuchungen ist jedoch die Stellung, welche innerhalb derselben einem einzelnen Gelehrten eingeräumt ist, durchaus nicht maßgebend. Dieser Werth ist unzweifelhaft ein sehr hoher. Mit seltener Gelehrsamkeit und größter Gewissenhaftigkeit ist ein massenhaftes Material aus den politischen und staatsrechtlichen Schriften

des Mittelalters und der Neuzeit zusammengetragen und verarbeitet. Indem der Stoff nicht nach den einzelnen Schriftstellern, sondern nach den für die naturrechtliche Construktion des Staates vorzugsweise wichtigen Gedanken geordnet ist, tritt der Gang und Zusammenhang der geschichtlichen Ideenentwickelung deutlich hervor. Vielfach werden, wie der Verfasser in dem Vorwort mit Recht betont, die bisherigen Ansichten über die Urheberschaft tief einschneidender politischer Doktrinen durch die von ihm gebrachten Nachweise berichtigt. So zeigt sich namentlich in überraschender Weise, daß die naturrechtlichen Lehren ihre Grundlegung gro-Bentheils schon im Mittelalter erhalten haben und wird dadurch das bisherige höchst unvollständige Bild der mittelalterlichen Staatstheorien wesentlich ergänzt und berichtigt. Mit besonderem Interesse hat Referent auch die Ausführung der G.'schen Schrift über die Anfänge des Bundesstaatsbegriffs (S. 245-50) verfolgt. Gern gesteht er zu, daß nach dem von G. geftihrten Nachweis Besold als Vorläufer Ludolph Hugo's in der Aufstellung dieses Begriffs angesehen werden muß; um so erfreulicher aber ist es ihm, daß seine Grundanschauung über die Ableitung des Bundesstaatsbegriffs aus dem Verfassungsrechte des früheren Deutschen Reiches durch G.'s Darstellung volle Bestätigung erhalten hat. Ueberhaupt ist nach G.'s Ausführung der Antheil des deutschen Volkes an der Ausbildung der modernen Staatslehre ein weit bedeutenderer gewesen, als bisher angenommen wurde, insbesondere giebt auch Bluntschli's bekanntes Werk über die Geschichte der Politik und des allgemeinen Staatsrechts in die deutsche Geistesarbeit keinen genügenden Einblick. Vor Allem aber möchte Referent den eigenthümstehen Werth des G.'schen Werkes in der juristischen Behandlung finden: indem G. sein Hauptaugenmerk auf den juristischen Gehalt der naturrechtlichen Staatstheorien richtete, hat er den bisherigen wesentlich philosophischen resp. politischen Darstellungen des Entwickelungsganges der modernen Staatslehre eine juristisch gefaßte Dogmengeschichte wenigstens der Grundbegriffe zur Seite gestellt und dadurch erst eine Würdigung der naturrechtlichen Anschauungen über Recht und Staat gerade in ihrem eigenthümlichen Kerne

möglich gemacht.

Die dogmengeschichtlichen Studien des Verfassers sind mit so vorzüglicher Sorgfalt und Gründlichkeit geführt, daß trotz der ausnehmenden Fülle des Stoffes nur äußerst wenige Einzelheiten zu Bedenken oder Berichtigungen Anlaß geben. Auf einem bloßen Versehen scheint es zu beruhen, wenn S. 266 neben den bekannten Sätzen des späteren römischen Kaiserrechts "Quod principi placuit legis habet vigorem" und Princeps legibus solutus est" auch die von der mittelalterlichen Jurisprudenz formulierten Sätze Omnia iura habet princeps in pectore suo" (nach c. 2 De const. in 6to 1, 2) und "Error principis facit ius" als römische Quellenaussprtiche bezeichnet werden. Irrig ist die Behauptung (S. 174) die von Grotius mit so viel Nachdruck an die Spitze gestellte Unterscheidung zwischen dem subjectum commune und dem subjectum proprium der höchsten Gewalt (De J. B. ac P. I c. 3 § 7) komme in den späteren Einzelausführungen nirgends zur Verwendung: Gr. gründet vielmehr (l. c. II, c. 9 §. 8) auf den Satz "imperium quod in rege ut in capite, in populo manet ut in toto, cuius pars est caput" die Identität des Staates und folglich die Fortdauer der Rechte und Verpflichtungen desselben bei veränderter Staatsform, sowie den Heimfall der aktiven Herrschaft an das Volk selbst nach dem Tode des Wahlkönigs beziehungsweise nach Aussterben des Herrschergeschlechts. Ungenau ist es ferner, wenn (S. 175 N. 58) Pufendorf zu den Schriftstellern gerechnet wird, welche die eben erwähnte Unterscheidung des Grotius' "als eine nicht nur überflüssige, sondern schädliche Doktrin, die dem verderblichen Begriff der maiestas realis bedenklich nahe stehe und wohl gar als dessen Quelle zu betrachten sei", bekämpsten; an der von Gierke citierten Stelle der Pufendorf'schen Schrift de Officio Hom. et Civis ist von dieser Lehre des Grotius' nicht die Rede, und im Jus Nat. et Gent. (VII, 6 § 4) ist Puf. vielmehr bemtht, derselben eine ganz unschädliche Deutung zu geben, ähnlich wie die von Gierke in der folgenden Note citierten Autoren. Zu weit geht der Verfasser, wenn er (8. 187 vgl. auch N. 204), allerdings in Uebereinstimmung mit der herrschenden Auffassung. in der Lehre Montesquieu's von der Gewaltentheilung "eine wahre und bewußte Zerstückelung der Souveränetät unter mehrere von einander durchaus unabhängige Subjecte" findet: denn - um nur diesen einen Punkt hervorzuheben - nach den Ausführungen Montesquieu's in dem berühmten Kapitel über die Verfassung Englands (Esprit des loix XI c. 6) soll der gesetzgebende Körper nicht allein die Gesetze machen, sondern auch die Ausführung der Gesetze controllieren, und wenngleich der Monarch persönlich nicht zur Verantwortung gezogen werden dürfe, sollen doch die Räthe desselben die Verantwortlichkeit für alle seine Handlungen

tragen.

In der von G. gewählten dogmengeschichtlichen Behandlungsweise ist es begründet, daß seine eigenen Rechts- und Staatsanschauungen nur selten hervortreten. Da jedoch die ganze Arbeit, wie das Vorwort ausdrücklich erwähnt, aus G.'s vieliährigen Studien über die Geschichte der Corporationslehre und insbesondere des Begriffs der juristischen Person herausgewachsen ist, so er-klärt sich leicht, daß gerade die eigenthümliche Ansicht des Verfassers über das Wesen der juristischen Person für seine Charakteristik der naturrechtlichen Theorien vielfach maßgebend geworden ist. Wer G.'s Auffassung von der Realität der juristischen Person und von deren Selbstconstituierung nicht zu theilen vermag, wird auch den eingestreuten kritischen Bemerkungen insbesondere über die Vertragstheorie und über den individualistischmechanischen Charakter der auf dieselbe gegründeten Gesellschafts- und Staatslehre (s. namentlich S. 105 ff. und S. 262-63) wenigstens nicht unbedingt beistimmen können; doch wäre jede Polemik gegen diese Urtheile voreilig, so lange wir nicht in der hoffentlich bald zu erwartenden Fortsetzung des großen G.'schen Werkes über das deutsche Genossenschaftsrecht die ausführliche Begründung und Entwickelung seiner Cornorationslehre vor Augen haben. Je weniger aber G. in den Grundanschauungen über die Entstehung und über die juristische Construktion des Staates mit der naturrechtlichen Lehre übereinstimmt, desto dankenswerther ist die lebhafte Anerkennung, welche er den durch das jetzt so viel geschmähte Naturrecht gewonnenen "unverlierbaren Errungenschaften" des Rechts- und Freiheitsgedankens zollt. Insbesondere wendet er sich am Schlusse des Abschnitts über den Rechtsstaat (S. 317-20) mit beredten und treffenden Worten gegen die augenblicklich in Deutschland mehr und mehr Boden gewinnende Richtung, welche das positive Recht, unter Ignorierung seines unentbehrlichen naturrechtlichen Complements, lediglich auf den Willen und die Zwangsmacht des Staates gründet.

Breslau.

S. Brie.

Für die Redaction verantwortlich: E. Rehnisch, Director d. Gött. gel. Anz.
Verlag der Disterich'echen Verlags-Buchhandlung.

Druck der Disterich'echen Univ.-Buchdruckerei (W. Fr. Kussiner).

## Göttingische gelehrte Anzeigen

unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stück 7.

16. Februar 1881.

Inhalt: A. Bitschl, Geschichte des Pietismus. Bd. I. Von W. Harrmann. — Itinera hierosolymitana et descriptiones terrae sanctae bellis sacris anteriora ct., ed. T. Tobler et A. Molinier. Von P. Vogd. — E. v. Wietersheim, Geschichte der Völkerwanderung. 2. Aufl., von F. Dahn. Von G. Kaufmann.

= Rigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött. gel. Anz. verboten =

Geschichte des Pietismus von A. Ritschl. Erster Band: Der Pietismus in der reformirten Kirche. Bonn, A. Marcus. 1880. VIII, 600. 8°.

Mit diesem Buche ist der evangelischen Kirche und der Geschichtsforschung ein gleich großer Dienst erwiesen. Der ersteren, weil hier rum ersten Male ein Reformversuch in ihrer Mitte, der sich bis in die Gegenwart hinein mit zweifellosem Erfolge fortsetzt, scharf und klar in seiner eigenthümlichen Tendenz erfaßt und mit den einfachen Grundgedanken der Reformation des 16. Jahrhunderts verglichen ist. Der letzteren, weil eine so bedeutende geistige Bewegung wie der Pietismus vor dem eindringenden Blick des Verfassers das Aussehen einer gestaltlosen Nebelmasse verliert und sich deutliche Körper auflöst, deren Herkunft man ebenso wie ihren Werth für die geschichtliche Umgebung bestimmen kann.

Allerdings ist der Name Pietismus ursprünglich auf eine Erscheinung in der lutherischen Kirche Deutschlands angewendet worden. Da sich aber vor dem Auftreten der pietistischen Conventikel in dem lutherischen Deutschland Vereinigungen ähnlicher Art in der reformierten Kirche der Niederlande zeigen, so zieht der Verf. die Möglichkeit in Betracht, daß die spätere Erscheinung von der früheren abhängt. An dieser Ausdehnung des Namens Pietismus auf die verwandten Vorgänge innerhalb der reformierten Kirche hat der Verf. einen Vorgänger an Göbel, dem er noch einen anderen außerordentlich fruchtbaren Gesichtspunkt verdankt. Göbel hatte bei seiner sorgfältigen Untersuchung den Eindruck gewonnen, daß im Pietismus die im 16. Jahrhundert unterdrückten Reformbestrebungen der Wiedertäufer wieder aufleben. Diesem Gedanken ist nun Ritschl nachgegangen, aber mit ganz anderer Intention als sein Vorgänger. Göbel hatte sich durch die bemerkte Analogie zu dem Resultat leiten lassen, daß an dem Pietismus ebenso wie an der Wiedertäuferei die practische Energie zu loben, der Mangel an theoretischer Umsicht zu tadeln sei. Es ist das nichts Anderes als das instinctive Urtheil der evangelischen Kirche gegenüber dem sich ihr aufdrängenden Reformversuch, aber keine geschichtliche Erkenntniß dessen, was die beiden Erscheinungen für sich gewesen sind. Ritschl dagegen verwendet denselben Gesichtspunkt dazu, um seinen Gegenstand der bloßen practisch-kirchlichen Beurtheilung zu entziehen. In einer Einleitung, welche niemand ohne den Eindruck einer großartigen historischen Conception lesen wird, zeichnet er den geschichtlichen Zusammenhang, aus welchem solche Erscheinungen, wie die genannten, nach ihrem wirklichen Gehalt zu erkennen sind.

Die Wiedertäuferei und der Pietismus sind zunächst darin verwandt, daß sie beide das Werk der Reformatoren vollenden wollen. Und wenn auch das Urtheil der letzteren über die sogenannten Ultra's der Reformation ein ganz anderes gewesen ist, so hat doch die leidenschaftliche Energie, mit welcher jener Anspruch erhoben wurde, den Erfolg gehabt, daß auch die evangelische Geschichtsschreibung darauf eingegangen ist, in beiden Bewegungen eine quantitative Steigerung der von Luther und Zwingli angefangenen Wiederherstellung der Kirche anzuerkennen und nur den Uebereifer zu tadeln. Ritschl's ganzes Buch liefert dagegen den Beweis, daß es sich in beiden Fällen nicht um einen solchen blos quantitativen Unterschied handelt, sondern um eine ganz andere Art der Reform. Will man diese in ihrer Eigenthümlichkeit erkennen, so muß man aufhören, sie allein mit dem Unternehmen unserer Reformatoren zu vergleichen. Reformationen der Kirche sind nicht blos gegen, sondern anch durch die legitimen Organe derselben ins Werk gesetzt worden. In der morgenländischen Kirche ist freilich von solchen Lebenszeichen nichts zu verspüren, da hier die einseitige Verehrung des Liturgischen zu einer Auseinandersetzung des Christenthums mit den Weltmächten nnd geistiger Arbeit überhaupt keinen Anlaß giebt. Anders aber ist es in der abendländischen Kirche des Mittelalters. Die gregorianische Reform und die Stiftung des Franciscanerordens treten hier als die epochemachenden Ereignisse hervor, in welchen die Verwirklichung der in der Kirche angelegten Ziele eine neue Wendung nimmt. Beide Male liegt die treibende Kraft in dem katholischen Grundsatz, daß das Christenthum

seiner Idee nach Mönchthum sei. Indem der große Pabst den Weltgeistlichen die Formen des mönchischen Lebens aufzwang, gewann der unvergessene Gedanke Augustins, daß die Kirche der Gottesstaat sei, ein neues Leben. Kirche konnte sich dem Staate nicht unterordnen, wenn ihre Vertreter die in ihm zusammengefaßten Beziehungen um Gottes willen von sich ablösten. Aber das in dem Staate lebende Volk nahm dabei nur als die von dem Klerus geleitete Masse an dem vollkommenen Christenthum Die Personen fielen in den Bereich der Welt, des Materials für die Herrschaft der Kirche. Gegen diesen Mangel richtet sich die Reform des Franciscanerordens. Sein Stifter hat nicht blos auf einen neuen Mönchsorden abgesehen, sondern auf die Ueberwindung der Welt in dem Personleben des Volkes. Durch Stellung der Aufgabe, die Laien möglichst zu activer Theilnahme an der mönchischen Frömmigkeit heranzuziehen, und durch die Größe der Mittel, welche er für diesen Zweck in Bewegung setzte, wurde er ein Reformator der Kirche. Sein Werk machte den Zeitgenossen den Eindruck, daß es die Sehnsucht der Kirche nach den Idealzuständen ihres Anfangs in Jerusalem erftille. Wenn man also den reformatorischen Charakter dieser beiden epochemachenden Erscheinungen anerkennen muß, so gelangt man zu einem weiteren Begriffe von Reformation, als derjenige ist, von dem die protestantische Geschichtsbetrachtung sich leiten läßt. Reformation ist die Herstellung des richtigen Verhältnisses zwischen Christenthum und Welt, unter der Voraussetzung, daß dasselbe in eine Vermischung des Christenthums mit der Welt tibergegangen ist. Aus diesem Begriff von Refor-

mation, welcher sich an den Vulgatatext von Rom. 12, 2 anschließt, sind nicht blos jene beiden mittelaltrigen Versuche der Kirche zu ihrer Erneuerung zu verstehen, sondern ebenso die Bestrebungen der Wiedertäufer und unserer Die Reform der Wiedertäufer Reformatoren. ist durchaus katholischer Art, namentlich sind es, wie der Verf. nachweist, in franciscanischen Kreisen geprägte Schlagworte, welche hier Verwendung finden. Sie wollen sich streng an den Buchstaben der h. Schrift binden, aber verstehen sie dabei vorwiegend als Gesetz zur äußeren Disciplinierung des Lebens; sie betonen die Heilsgewißheit, aber führen dieselbe auf individuelle Inspiration zurück. In beiden Beziehungen hat man nicht eine Steigerung evangelischer Grundsätze, sondern ein Fortwirken katholischer Motive zu erkennen. Aus vielen und höchst auffallenden Merkmalen der Uebereinstimmung ist zu schließen, daß die Wiedertäufer solche Personen sind, welche von dem franciscanischen Ideal des Christenthums erfüllt waren, als sie in Luther und Zwingli die Organe der entsprechenden Kirchenreform zu erkennen glaubten. Als sie sich dann in der Erwartung getäuscht fanden, daß jene Männer es auf die Steigerung der Askese für das christliche Volk abgesehen hätten, haben sie selbst die Reformation des beiligen Franz erneuert. Anch für sie ist es nicht die Aufgabe des Christenthums, das Leben in der Welt übernatürlich zu ordnen, sondern den Menschen möglichst aus der regelmä-Bigen Ordnung des sittlichen Lebens herauszu-Die Auseinandersetzung des Christenthums mit der Welt wird auf die Negation der letztern hinausgeführt. Dieser Reihe mittelaltriger Reformbestrebungen tritt nun das Werk unserer Reformatoren gegenüber, ihnen analog als Versuch, das Christenthum von Verweltlichung zu befreien, aber specifisch verschieden durch Art und Inhalt der erstrehten Freiheit. Die Erkenntniß, daß die kirchliche Rechtsordnung nicht der Kirche selbst gleichzusetzen, sondern als abgeleitetes Mittel für die religiöse Gemeinschaft zu taxieren ist, und die damit verbundene Anerkennung des Staates in dem selbständigen Werthe einer Gottesordnung entspricht durchaus Nolite conformari huic saeculo. Die Kirche sollte dadurch von der Tendenz auf äußerliche Weltbeherrschung, welche in der gesteigerten Weltverachtung der früheren Reformationen immer wieder ihre Nahrung gefunden hatte, befreit und zum Verständniß ihres Wesens und ibres Berufes zurückgeführt werden. Aber dieses Streben wäre sinnlos gewesen und erfolglos geblieben, wenn die Reformatoren neues Lebensideal an die Stelle des alten gesetzt hätten, welches den Ansatz zur Verweltlichung der Kirche in sich barg und als tief eingewurzeltes Motiv das Denken und Fühlen beherrschte. Das bisherige Ideal einer mönchischen Vollkommenheit überflog die natürlichen Bedingungen unseres Daseins und grade dadurch die christliche Frömmigkeit mit einer leidenschaftlichen Richtung auf die Welt. Der evangelisch erneuerte Begriff des vollkommenen Christenlebens umfaßt die Momente des Vertrauens auf die göttliche Vorsehung, des davon getragenen Gebetes und der dadurch ermöglichten Treue im Beruf. Dieser Begriff von perfectio christiana ist in der Augustana und ihrer Apologie dem mönchischen Lebensideal entgegengesetzt. Und wenn derselbe in Privatschriften der Reformatoren nicht eben oft

ausdrücklich formuliert wird, so bezeichnet er doch die practische Spitze, welche alles Uebrige, was sonst in Lehre und Lebensordnung reformiert wurde, zusammenfaßt und zu seinem Endzweck bringt. Auch die Rechtfertigung aus dem Glauben ist als das wichtigste Organ des so bestimmten Christenlebens leicht zu verstehen. indem sie dem Sünder jenes Vertrauen auf die göttliche Vorsehung, dessen er an sich nicht fähig ist, ermöglicht. Dieses Lebensideal der evangelischen Kirche läßt sich auf Mönche nicht anwenden, es paßt nur auf das Berufsleben von Menschen, welche in der Welt die von Gott beherrschte Stätte ihrer Arbeit anerkennen. Durch dieses Glaubensurtheil und durch die Aufgabe des sittlichen Berufes wird der Christ allerdings an die Welt gebunden, von welcher das katholische Lebensideal ihn loszureißen strebt. in Wahrheit wird auf jene Weise die Abhängigkeit von der Welt überwunden, welche jede ascetische Lebensanschauung begleitet. Welt wird nun als das Object der geistigen Herrschaft gewürdigt, welche der im Glauben gegründete sittliche Charakter ausübt. Christ wird darauf angewiesen, sich in seinem wirklichen Dasein in der Welt zu erfassen und in diesem selbst die Gottesnähe zu finden, zu welcher die katholische Praxis auf dem Wege vergeblicher Weltverneinung emporsteigen will. Auf diese Weise hat der Verf. die beiden Hauptgruppen der abendländischen Christenheit in ihren Lebenszielen scharf unterschieden. gewinnt aber noch einen anderen Gesichtspunkt zu diesem Zweck, indem er sich die Frage vorlegt, wie sich speciell der religiöse Verkehr des Christen mit Gott im Mittelalter gestaltet habe. Die vorbildliche und das ganze Mittelalter hindurch maßgebende Darstellung dieser Devotion findet der Verf. in den 86 Predigten des heil. Bernhard über das Hohelied. An diesem klassischen Muster wird es deutlich, daß die Gnade den obersten Gesichtspunkt nicht blos für die evangelische, sondern ebenso für die katholische Frömmigkeit bildet, und daß es ferner durchaus verkehrt ist, wenn nach der herkömmlichen Auffassung der protestantischen Polemik der Katholicismus den Erlöser vorwiegend als den strengen Richter vorstellen soll, dem man sich lediglich auf dem Umwege der Heiligenverehrung nähern dürfe. Bernhard giebt der allegorischen Erklärung des Hohenliedes die höchst erfolgreiche Wendung, daß er unter der Braut Christi nicht sowohl die Kirche als die einzelne Seele versteht. Die Contemplation, welche er den Mönchen als die vollkommene religiöse Praxis empfiehlt, kommt auf den bräutlichen Verkehr mit dem Herrn Jesus hinaus. Diese nicht ohne ein Bewußtsein ihres sinnlichen Charakters auftretende Devotion ist im Grunde nichts Anderes als der Cultus des idealen Menschen. Die sentimentale Betrachtung des menschlich Rührenden an Christus läßt den religiösen Gedanken seiner Gottheit nicht aufkommen. Der letztere entspricht der Erfahrung, daß man in dem Bewußtsein der Liebe Christi die Welt überwindet. Die einsamen Phantasien jenes bräutlichen Verkehrs sind aber das gerade Gegentheil dieser Erfahrung. Der Gegensatz der katholischen und evangelischen Frömmigkeit läßt sich also dahin aussprechen, daß jene in der leidenschaftlichen Sympathie mit dem Erlöser und in den unsicheren Gentissen der Phantasie und erregter Gefühle gipfelt, während die letztere nicht in diesen Erscheinungen hängen bleibt, sondern in

der geistigen Freiheit ihren Abschluß findet. welche der im Kampf des Lebens stehende Mensch aus dem Vertrauen auf den Erlöser schöpft. Dieser Gegensatz steht mit der Lebensauffassung beider Kirchen in engstem Zusammenhange. Ist das Ideal des christlichen Lebens ein mönchisches, so muß die von Bernhard empfohlene Praxis der Frömmigkeit Platz greifen; die Durchführung jenes Ideals vertilgt nothwendig die Anlässe für die Bethätigung des evangelischen Glaubens. Sobald dagegen die mönchische Lebensauffassung verdrängt wird. so findet sich der Mensch vor practische Pro-bleme gestellt, durch deren Ernst die einsamen Genüsse der sentimentalen Frömmigkeit entwerthet werden. Diese Frömmigkeit mit ihrer mystischen Spitze kann nur Mönchen zugemuthet werden, welche gar keine Gelegenheit haben, ihren Glauben in den Versuchungen durch die Sorgen des menschlichen Lebens zu erproben. Die evangelischen Christen dagegen, welche diese Probe machen sollen, weil sie der Welt, in welche sie Gott gestellt hat, nicht den Rücken kehren dürfen, können sich von ihrer Versöhnung mit Gott nur dadurch überführen, daß sie die Hemmungen des Lebens durch das Vertrauen auf Gott und durch das von demselben erfüllte Gebet überwinden.

Dieser gemeinsame religiöse Charakter der Reformation wird nun aber etwas modificiert durch die verschiedene Beurtheilung, welche der kirchlichen Disciplin in dem deutschen Kirchengebiet und in dem außerdeutschen Calvinismus zu Theil wird. Die beiden Zweige der Reformation stimmen zwar darin überein, daß die Disciplin nicht blos aus der allgemeinen Rücksicht der gesellschaftlichen Ordnung, son-

dern auch aus der Rücksicht auf die Ehre Christi oder auf den besonderen Charakter der christlichen Gemeinschaft nothwendig sei. Hieraus folgert aber Calvin, daß die Kirche bestimmte rechtliche Organe zur Ausscheidung der offenbaren Stinder besitzen müsse, zu denen sich die Staatsgewalt nicht als höhere Instanz, sondern nur als bereitwillige Dienerin verhalten dürfe. Er begründet die kirchliche Disciplinargewalt unmittelbar aus der heil. Schrift hält sie für ein unverlierbares Attribut Dagegen folgt die deutsche Reformation dem Gedanken, daß die Disciplin nur eine bedingte Nothwendigkeit für die Kirche hat, sofern nämlich der Staat seine sittliche Bestimmung, die Ordnung des Lebens im Sinne des Christenthums aufzurichten, vergißt. Als den normalen Zustand hat man dabei vor Augen. daß die Kirche als die Trägerin der Gnadenverkundigung und der Staat als die in Gottes Willen begründete Rechtsordnung zusammenwirken zu einer göttlichen Erziehung des Volkes, welche dann auch reinigend auf die religiöse Gemeinschaft zurückwirkt. Die lutherische Stellung zu diesen Fragen ist also durch den reinen religiösen Begriff von der Kirche und durch den evangelischen Begriff vom Staate bestimmt, in welchen der volle Gegensatz zum Katholicismus erreicht wird. Das calvinische Ideal einer durch äußerliche Gesetzlichkeit disciplinierten Kirchengemeinschaft gehört in dieselbe Reihe wie die franciscanische Reform. Die Verwandtschaft mit den Wiedertäufern, welche sich darin verräth, ist noch deutlicher in den besonderen Umständen ausgedrückt, daß Calvins Verwerthung des N. T. ebenfalls aus der Meinung hervorgeht, die erste und elementarste

Gestalt der christlichen Gemeinde sei die für alle Zeiten maßgebende, und daß er sich gegen gesellige Erholung und öffentliches Spiel ebenso ablehnend verhält, wie iene. Daraus erhellt, daß der Calvinismus zur Aufnahme oder Neuerzeugung solcher Lebensformen, welche der franciscanischen Reform entsprechen, besonders disponiert sein muß. Calvin selbst hat sich freilich dagegen verwahrt, daß die Richtung seiner Kirche auf sittliche Vollkommenheit zu separatistischen Folgerungen führen müsse. Er hat dabei nicht nur den Merkmalen der Kirche, in welchen ihr rein religiöser Begriff bezeichnet ist, den höheren Werth zugestanden, sondern er hat auch anerkannt, daß die Forderung der sittlichen Reinheit der Gemeinde eine Versuchung für die Guten zu Ungeduld und hochmüthiger Strenge werden könne. Aber es ist bezeichnend, daß er gerade denen, die solchen Versuchungen unterliegen, das Prädicat der Guten zugesteht. Demgemäß haben in der Folge die strengen und ungeduldigen Vertreter der sittlichen Vollkommenheit der Gemeinde sich für die Guten und die Besten in der reformierten Kirche geachtet. Und sie haben darum sich tiber alle die Gründe hinweggesetzt, mit welchen Calvin ihnen im Voraus entgegengetreten ist. Die lutherische Kirche hat trotz des entgegengesetzten Scheines der Unfertigkeit eine festere Abgrenzung gegen das mittelaltrige Christenthum gewonnen als der Calvinismus. Allerdings hat auch die lutherische Kirche gemäß der Regel, daß neue geistige Antriebe von den Massen nicht ohne Rückbildungen des Alten angeeignet zu werden pflegen, Rückstände specifisch katholischen Wesens mit sich genommen. Aber von viel größerem Gewichte ist es, daß Calvin von vornherein mit Luthers Grundsätzen jene Aufgabe der weltflüchtig heiligen Gemeinde, so weit es im Staate möglich war, verbunden hat. Er hat damit den Reformtrieb der am Ausgang des Mittelalters in den Volksmassen lebte, seiner Kirchenbildung einverleibt und derselben auf diese Weise eine Widerstandskraft verliehen, welche dem Lutherthum nicht eigen war. Wenn man nun Grund hat. gerade deswegen die Genialität Calvins zu bewundern, so darf man sich doch nicht verbergen, daß darin eine Rückbildung des mittelaltrigen Reformideals in die Reformation Luthers vorliegt. Im Calvinismus sind fremdartige Elemente in größerem Umfange mit einander verbunden als in dem vorgeblich halbkatholisch gebliebenen Lutherthum.

Wenn nun der Pietismus das in beiden Zweigen des Protestantismus fortwirkende Reformbedürfniß befriedigen will, so sind es nicht jene unüberwundenen Reste katholischen Wesens, gegen welche er sich richtet, sondern die Dürrheit und Geistlosigkeit des Buchstabenglaubens. Diesen Fehler an den beiden protestantischen Kirchen leitet der Verf. davon ab, daß es im Reformationszeitalter selbst nicht gelungen war, sich der neuen Totalanschauung vom Christenthum theologisch zu bemächtigen. Das reformatorische Christenthum wird in einer Reihe von Lehrartikeln überliefert, Fremdartiges mit sich führen und vor Allem das innere Band des Zusammengehörigen nicht erkennen lassen. Schon im vierten Artikel der Augustana wird der practische Zweck der Lehre von der Rechtfertigung aus dem Glauben nicht mitgenannt; man muß sich über ihn aus anderen Aussagen des Bekenntnisses unterrichten.

Und doch ist erst in diesem practischen Zweck die entscheidende Erkenntniß der Reformation ausgesprochen, daß die geistige Verfassung, in welche der christliche Glaube den Menschen versetzt, die Veränderung seiner Weltstellung bedeutet, welche ihn befähigt, in seinem weltlichen Dasein Gott zu finden und für Gott zu leben. Von dieser Erkenntniß aus ist es möglich, die christlichen Lehren zweckmäßig ordnen und dieselben nicht blos als Probleme des Verstandes, sondern als Heilslehren zu würdigen. Durch die Umstände in eine Polemik hineingerissen, welche sich naturgemäß an Einzelnes heftete, sind die Reformatoren zur Durchführung dieser systematischen Aufgabe nicht gekommen. Die Epigonen aber, wie Jo. Gerhardt, waren so wenig im Stande, aus den Bruchstücken, welche sie conserviert, sich auf das Ganze zu besinnen, daß sie es für zweckmäßig hielten, die Lücken durch Entlehnungen aus den Scholastikern zu füllen. Das Verständnil für ienes practische Ziel, welches die reformatorischen Lehrer voraussetzten, hat sich in der Gemeinde fortgepflanzt, wie die ascetische Literatur beweist. In der eigentlichen Theologie des 17. Jahrhunderts ist wenig davon zu spüren. Wenn daher die Theologen dieser Zeit das Verdienst haben, wenigstens die Formeln an wichtigen Punkten treu bewahrt zu haben. so konnte doch das zähe Festhalten von Sätzen. deren practische Tendenz ihnen verborgen blieb. wohl die Energie ihres Willens herausfordern und den Verstand in logischer Arbeit tiben: das religiöse Gefühl dagegen erfuhr aus der treuen Erfüllung dieser Aufgabe wenig Anregung. Und wenn nun in der Folgezeit lebendige Geister darauf drangen, einen practischen Ertrag der religiösen Erkenntniß zu erleben, so zeigte sich, daß die Orthodoxie in beiden Kirchen unvermögend war, ihnen die Wege zu weisen. Sie mußte den Vorwurf der Unfruchtbarkeit auf sich nehmen. Die Männer aber, die diesen Vor-

wurf erhoben, wurden Pietisten.

Das Reformbedürfniß wird also in beiden Zweigen der evangelischen Kirche durch die Unzweckmäßigkeit der herrschenden Lehre genährt. Auf dem Gebiete des Calvinismus aber wird jenes Bedürfniß weit eher practisch wirksam, weil hier das ethische Merkmal an dem Kirchenbegriff und das Forschen nach den Kennzeichen des Gnadenstandes eine Unruhe erzengen, welche die Folgen jenes Mangels schneller zur Reife bringt. Die daraus entspringende Bewegung verfolgt der Verf. nun nicht in der ganzen reformirten Kirche. Er beschränkt sich auf die niederländische und deutsche, weil die analogen Erscheinungen in England unter Bedingungen stehen, welche auf dem Festlande feh-Schon der einflußreichste Name der niederländisch-reformierten Kirche des 17. Jahrhunderts, Gisbert Voet, zeigt sich nicht nur als strengen Vertreter calvinischer Orthodoxie, sondern verbindet damit einen Eifer für kirchliche Zucht, der neben den Auswüchsen des Volkslebens auch naturgemäße Ordnungen desselben Er selbst läßt sich dadurch noch nicht zur Separation verleiten. Die bereits bestehenden Absonderungen innerhalb der niederländischen Kirche sucht er vielmehr als Organe des gemeinsamen kirchlichen Lebens zu verwerthen. Auch Mystiker ist er nicht gewesen. Aber sein Eifer für die kirchliche Disciplin, in welchem sich die Stimmung der strengen Calvinisten in den Niederlanden spiegelt, stellt doch Aufgaben, welche auf die Separation hindrangen. Und ein von ihm hochgeachteter Theolog,

Wilhelm Teellinck, konnte, ohne seinen Widerspruch zu erfahren, den Stand der Bekehrung mit den Mitteln des Hohenliedes nach der Auslegung Bernhard's beschreiben. Den Abstand zwischen der hier empfohlenen bräutlichen Zärtlichkeit für den Herrn Jesus und dem evangelischen Glauben nach der Auffassung Calvins blieb dem orthodoxen Calvinisten verborgen. Es erscheint daher als zufällig, wenn er für sich weder zur Separation noch zur Mystik fortschritt. Sein großer Zeitgenosse Johann Cocceius lieferte für die Förderung des pietistischen Wesens einen anderen Beitrag. Dem pedantischen Streben nach Vollkommenheit, welches in den Conventikeln gepflegt und in dem Grundsatz der Präcisität ausgesprochen wurde, blieb er durchaus fern. In den Kreisen dieser Richtung galt er als Oppositionstheolog was er insofern auch war, als ihn sein originelles Schriftverständniß an sehr wichtigen Punkten, wie in der Gotteslehre, mit der orthodoxen Ueberlieferung in Widerspruch brachte. Trotzdem hat er durch einen seiner bedeutendsten Gedanken dazu beigetragen, jenen Vertretern einer gereizten Orthodoxie den Weg zum Pietismus zu ebnen. Was den Reformatoren nie gelungen war, den religiösen Glauben und das sittliche Handeln der christlichen Gemeinde als die gleichnothwendigen Functionen desselben Lebens aus Gott klar zu machen, bringt Cocceius in überraschend großartiger Weise zu Stande, indem er die biblische Idee des Reiches Gottes in ihr Recht einsetzt. In dem vom Verf. analysierten Panegyricus de regno dei führt er aus, daß die aus dem Worte Gottes hervorgehende religiöse Gemeinschaft, nicht das Ganze der Herrschaft Gottes darstellt. Dieses Reich, in welchem die Knechte Könige sind, ist

nur vorhanden, sofern die religiöse Freiheit sich als die Voraussetzung der sittlichen Freiheit bewährt, welche in dem Friedensreiche in Liebe verbundener Menschen ausgeübt wird. große Einfluß, den Coccejus gewonnen hat. ist nicht zum Mindesten darauf zurückzuführen. daß er dieses gemeinschaftliche religiöse und sittliche Ideal zur Anschauung gebracht Aber je höher die anregende Kraft desselben zu veranschlagen ist, desto verhängnißvoller war es. daß es ihm nicht gelungen war, den weltlichen Beruf in seinem Werthe für das Christenleben aufzufassen und diese Erkenntniß mit ienem Ideal zu verarbeiten. Indem ihm diese wichtigste ethische Errungenschaft der Reformatoren verloren ging, diente der kräftige Antrieb. den er ertheilte, doch zu einer Verengung der Lebensauffassung, welche der Entwicklung des Pietismus zu Gute kam. Der erste, welcher die ausgeprägten Züge des Pietismus trägt, ist ein Schüler von Voet und Coccejus, Jodocus vom Lodensteyn, von welchem der Verf. tiberaus anziehende Schilderung entwirft. practische Ideal des Calvinismus, die Wiederherstellung des apostolischen Zeitalters der Kirche. gewinnt bei diesem energischen Manne Kraft, eine Reihe mittelaltriger Grundsätze an sich heranzuziehen, vor welchen die evangelischen Lehren nicht Stand halten können, weil sie sich aus jener Aufgabe nicht rechtfertigen lassen. Ohne es sich einzugestehen, weicht Lodensteyn in den wichtigsten Punkten der christlichen Weltanschauung von den Reformatoren sehr bedeutend ab. Die Rechtfertigung aus dem Glauben zieht er nur als Mittel der sittlichen Heiligung in Betracht; die hauptsächliche Bedeutung Christi ist nicht, daß er als Herr der Gemeinde die Seinen mit Gott ver-

söhnt, sondern daß er sie beherrscht und den Gehorsam in vollkommner Erfüllung des Gesetzes von ihnen fordert; die Selbstverleugnung im Sinne einer gänzlichen Entsagung vom eigenen Willen das Ziel des Christenlebens: und dies Alles getragen von dem für allgemein vernünftig ausgegebenen Gedanken, daß die Majestät und Souveränetät Gottes jegliche Selbständigkeit des Geschöpfes ausschließt. Weil diesen nominalistischen Gottesbegriff. den die Reformatoren in der Prädestinationslehre zugelassen hatten, in der reformierten Orthodoxie als den leitenden Gedanken des Systems vorfand, so räumt er ein, daß die Reformation allerdings die göttliche Wahrheit ans Licht gebracht habe. Aber als bloße Reform der Lehre habe sie die Kirche dazu gebracht, im Dienste der Begriffe zu vertrocknen. Die wahre Reformation soll durch die Praxis jener Selbstverneinung herbeigeführt werden, in welcher sich der Christ von der Welt und die Gemeinde von ihrer welthistorischen Aufgabe zurückziehen soll. um zu den Keimzuständen der Urkirche zurückzukehren. Er empfindet es als einen schweren Mangel, daß in der evangelischen Volkskirche das freudige Gefühl der Erlösung durch Christus den Schmerz tiber die Unvollkommenheit der Werke abstumpft und er wagt den Ausspruch, es würde besser gewesen sein, die göttliche Wahrheit im Verborgenen zu lassen, als mit den Irrthumern des Pabstthums zugleich die vorhandene Uebung jener Selbstverleugnung zu zerstören. Obgleich er nun daran verzweifelte. die diesen Grundsätzen entsprechende Reform an der Kirche seines Volkes durchzuführen, so folgerte er daraus doch nicht die Nothwendigkeit der Separation, sondern die Nothwendigkeit der Selbstverleugnung und des geduldigen Harrens, bis der Herr selbst helfen würde. Aber es ergab sich von selbst, daß in den Augen seiner Gesinnungsgenossen der Werth der Conventikel sich hob, in welchen der Weg der von geforderten Reform beschritten werden indem sich Lodenstevn wei-Und konnte. gerte, seiner amtlichen Pflicht gemäß das Abendmahl zu spenden, kam er doch auch zu einer Art von Separation, welche der anspruchsvollen Zurtickgezogenheit der Pietisten von der öffentlichen Kirche im Grunde gleichartig ist. Der Pietismus in dieser seiner ersten Gestalt ist also eine Evolution des Calvinismus und zugleich eine Beeinträchtigung des protestantischen Charakters desselben. Denn die Weltanschauung. aus welcher die practischen Forderungen Lodenstevns hervorgehen, ist durchaus katholisch und hebt den protestantischen Grundsatz auf, daß der Christ durch die Erlösung zur Selbständigkeit gegenüber der Welt berufen ist. Ein Franzose, der direct von der katholischen Kirche herkam, hat dann die von Lodenstevn vorbereitete Separation in den Niederlanden zur Ausführung gebracht. Auch Labadie folgt dem Ziele, die Kirche nach dem Muster der Gemeinde von Jerusalem zu erneuern. Und der Verf. zeigt, daß bei dieser ersten Separation der Gedanke, welcher jener Aufgabe immer Grunde liegt, sehr geistvoll erfaßt und kraftvoll durchgeführt wird. Nicht die Nachahmung einzelner Züge an der ersten Gemeinde ist für Labadie die Hauptsache. Er verfährt viel radicaler, indem er in seiner Stiftung durch die freie productive Kraft aller Glieder die rechtlichen Formen der Kirche 211 ersetzen sucht. Seine Gemeinde sollte in ihrem Gottesdienst durchaus den Charakter freier Geselligkeit bewahren, wie die in sich einige Gemeinde der

ersten Zeit. Ohne Zweifel hat er damit durchzuführen gesucht, was bei jener Sehnsucht nach den Zuständen der Urkirche immer gemeint war, eine religiöse Gemeinschaft, welche allein durch die ihr eigenthumlichen Mittel besteht. ohne der rechtlichen Formen, die ihr an sich fremd sind, zu bedürfen. Man wird auch nicht lengnen können, daß diese relative Formlosigkeit des religiösen Verkehrs dem Grundbegriffe der Kirche congruenter ist, als die Gemeinschaft gesetzlicher Lehre, Disciplin und Verfassung, welche des Geistes und des Lebens zu entbehren verdächtig ist. "Hierin ist das Recht eines solchen Unternehmens begründet. Aber die Geschichte der Labadistischen Gemeinde bewährt es, daß dieses Recht die Geburtsstunde einer solchen Bildung nicht zu überdauern pflegt. Die freie Geselligkeit, in welcher die Wahrheit der christlichen Gemeinschaft gefunden ZD scheint, artet theils in immer weiter greifende Formlosigkeit aus, theils erzeugt sie neue Formen des Rechts; sie betritt also die Bahn eigenthümlicher Verweltlichung, so wie das erste Aufleuchten ihres geschichtlichen Daseins vorüber ist. Und in diesen Merkmalen schleunigen Verfalles der separatistischen Gesellschaft bewährt sich ferner, daß der Bestand und die Kraft des Christenthums auf eine breitere Grundlegung und eine reichere Fülle menschlicher und weltlicher Beziehungen angewiesen ist, als welche in dem Rahmen der freien religiösen Geselligkeit Platz finden" (223). Die Schicksale dieser merkwürdigen Gemeinde und ihre hauptsächlich durch die hochbegabte Anna Maria von Schurman vertretenen Grundsätze legt der Verf. ausführlich dar. Der Begriff der Souveränetät Gottes und der geschöpflichen Nichtigkeit des Menschen bildet hier ebenso wie im Katho-

lieismus den obersten Gesichtspunkt der Religion. Der Glaube kommt nicht seinem eigenen Inhalte nach, als das religiöse Bewußtsein der Rechtfertigung in Betracht, sondern als Antrieb und Mittel zur Heiligung. Die letztere besteht in Selbstverleugnung und diese wiederum gipfelt in der Contemplation, in welcher die Seele in völligem Erleiden die Einheit mit Gott erlebt, deren Wollust in den Bildern des Hohenliedes geschildert ist. Diese im Kloster einheimische Frömmigkeit wird dann auch mit dem Titel des Mönchthumes geschmückt: man wird dadurch zum Stande eines Engels erhoben. Es sind dieselben Grundzüge der Weltanschauung wie bei Lodenstevn. Aber die katholische Herkunft derselben tritt deutlicher zu Tage: Labadie weiß, daß er seine Mystik aus den Schriften des Areopagiten, des Hugo von St. Victor und aus den Predigten Bernhards über das Hohelied geschöpft hat. Ebenso ist die katholische Tendenz in seiner kirchlichen Praxis stärker ausgeprägt; es gilt jetzt gerade, die Frommen höheren Stils von dem "gemeinen bürgerlichen Schlage" derselben zu scheiden. Dieselbe Mystik wird nun gleichzeitig auch von solchen gepflegt, welche innerhalb der Landeskirche blieben, wie Brakel, ja sogar von einem hervorragenden Vertreter der academischen doxie. von H. Witsius. Als Mittel der Anknupfung an das orthodoxe Lehrsvstem der Begriff der leeren Absolutheit des göttlichen Willens. Aber die practischen Beziehungen des Rechtfertigungsglaubens, welche man bisher wenigstens nicht verleugnet hatte, werden nun durch die mystische Praxis entwerthet, welche ienem Begriffe wirklich entspricht. Es wird wie etwas Selbstverständliches hingenommen, die ästhetischen Genüsse der Phantasie.

welche sich an der Schönheit und Liebenswürdigkeit Gottes oder des Herrn Jesus berauscht. dem Christen Höheres bieten. Die merkwürdige Thatsache, daß ein academischer Theolog die Bernhardinische Frömmigkeit genau reproducieren konnte, ohne daß man die Unangemessenheit dieses Gedankenkreises für die reformierte Kirche rtigte, erklärt sich einigermaßen daraus, daß die reformierte Orthodoxie. Voet an der Spitze, überhaupt alle möglichen Stoffe religiöser und theologischer Bildung aus dem Mittelalter aufzunehmen pflegte, sofern dieselben gegen den feststehenden Umfang der Controverse mit dem Pabstthum als neutral erschienen. Weiter weist der Verfasser nach, wie jene Einbildung, daß die mystische Praxis eine Frömmigkeit höherer Ordnung bedeute, in die Conventikel eindringt. Es war natürlich, daß dieselben sich dieser Auszeichnung, sobald sie als solche anerkannt war, zu bemächtigen suchten. Auf diese Weise tritt in den Conventikeln die gesetzliche Richtung, der sie ihre Entstehung verdankten, zurtick und macht der sogenannten "evangelischen" Richtung Platz, welche auf dem Wege der Contemplation die gefühlsmäßige Erfahrung der Seligkeit erstrebt. Bei dieser Ueberleitung der Mystik in weitere Kreise kommt aber nicht der ganze transcendente Apparat derselben in Anwendung. Nicht das unsagbare Aufgehen der Seele in Gott, sondern der zärtliebe Umgang der Seele mit dem allerschönsten Jesus ist der Hauptgesichtspunkt. Der Verf. zeigt dabei namentlich an dem Beispiel von Sieco Tjaden, wie diese Frömmigkeit im Grunde auf den Cultus des idealen Menschen hinauskommt. Die mechanische Kraft des ästhetischen Eindrucks des Ideals auf die Seele soll alles Andere ersetzen. Wie weit man sich mit

dieser dürftigen Gefühligkeit von dem großartigen Reichthum des einfachen evangelischen Glaubens entfernt, weist der Verf. mit meisterhafter Schärfe nach. "Diese Predigt von der Liebenswürdigkeit des Herrn Jesus ist doch nur ein sehr verkümmerter Nachklang der Predigt von unserm Herrn Jesus Christus. Es kommt doch wohl an auf die Herrschaft oder die Gottheit Christi. Diese kann nun nicht zur Geltung gebracht werden außerhalb der nothwendigen Beziehung zwischen ihm und seiner Gemeinde, welche die Bestimmung hat, in die Gotteskindschaft und in die Beherrschung der Welt einzutreten. Innerhalb dieses Rahmens erst ist es möglich, das Gewicht der Sünde und das Gegengewicht der Erlösung von Stinde und Uebel richtig zu deuten, und die Befreiung des Einzelnen von seiner Schuld gegen Gott in der Freiheit des Vertrauens auf Gott, in der Freiheit der Kinder Gottes von der Furcht vor der Welt und in dem erfolgreichen Vorsatze des Gehorsams gegen Gott nachzuweisen" (317). Contemplation der Schönheit und Liebenswürdigkeit Jesu kann zwar in gehobenen Momenten die Phantasie in die Gentisse eines Privatverhältnisses zum Herrn einführen, åber jener Entfaltung des religiösen Charakters dient sie nicht und die Ehrfurcht vor dem Heiligen muß sie unterdrücken. Auffallend ist bei dieser ganzen Reformbewegung, daß theologisch gebildete Geistliche die Leiter sind, welche das reformierte Christenthum in den Typus der bernhardinischen Frömmigkeit zurückzubilden suehen. Das Ende konnte par entweder die Auflösung der evangelischen Kirche in den Niederlanden oder die Separation sein, welche letztere endlich 1839 in der Constituierung einer Christlichen separierten Gemeinde vor sich ging.

Es ist unmöglich, in einer kurzen Uebersicht einen vollen Eindruck davon zu geben. wie fein und sicher der Verf. den Nachweis über Herkunft und Charakter des Pietismus geführt hat. Er zeigt unwiderleglich, daß der Pietismus sich bildet, weil der mangelhafte Ausdruck des evangelischen Christenthums katholische Lebensmotive, welche der Sturm des 16. Jahrhunderts nicht gänzlich hatte beseitigen wiederaufkommen läßt. Die Gegenüberstellung des reformatorischen und des pietistischen Christenthums, wobei die compliciertesten Erscheinuugen mit fester Hand in ihre Elemente zerlegt werden, bildet eine der glänzendsten Seiten des Buches. Aber wenn der Verf. sich auch selbst durchweg auf die Seite der Reformatoren stellt. so verkennt er doch keineswegs, wie respectable religiöse Kräfte an der Mischgestalt des Pietismus gearbeitet haben: und vor Allem ermöglicht er durch seine umfassende Analyse dem Leser die Bildung eines eigenen Urtheils. Man gewinnt bei dem Verf. mehr als den Wechsel von Sympathie und Antipathie, in welcher sonst die historische Betrachtung des Pietismus zu versetzen pflegt. Der begriffliche Gehalt der streitenden Weltanschauungen kommt zur klaren Aussprache. Und wenn sich der Leser mehr zum Pietismus hingezogen fühlt als zu dem evangelischen Christenthum, an dessen Lebensfähigkeit der Verf. glaubt, so wird er an der Hand dieses Führers wenigstens die Grunde verstehen lernen, denen er dabei nachgiebt.

Nachdem der Verf. im ersten Buch die allgemeinen Bedingungen für das Aufkommen des Pietismus erörtert und im zweiten die Entstehung desselben in den Niederlanden geschildert hat, zeigt er im dritten Buch, wie sich von

dort aus die pietistische Reformbewegung in der deutschreformierten Kirche ausbreitete. verbietet es der Raum, auf diesen Theil des Werkes noch näher einzugehen. Ich bemerke aber, daß derselbe vortrefflich geeignet ist, auch nichttheologische Leser zu fesseln und zu einem Verständniß für die Bedeutung des Pietismus Die Bilder so bedeutender Menzu bringen. schen wie Lampe, Tersteegen, Lavater, Jung-Stilling, Collenbusch ebenso anziehend durch den Reichthum und die Lebendigkeit der Schilderung, wie sie instructiv sind als sehr verschiedenartige Modificationen desselben Grundcharakters. Aber auch die Geduld, welche der Verf. an Menschen von kleineren Verhältnissen, wie Anna Schlatter, G. D. Krummacher und Kohlbrügge gewendet hat, ist sehr dankenswerth. Originalität der Gedanken ist hier freilich nicht mehr zu finden. Aber namentlich die beiden zuerst Genannten sind höchst interessante Krankheitserscheinungen, deren Studium durch die bewundernswerthe Virtuosität in religiöser Mittheilung, welche ihnen eignet, erleichtert wird. Von einer Abnormität darf man bei ihnen insofern reden, als man berechtigt ist, sie mit dem Calvinismus, den sie vertreten wollen, zu vergleichen. Abgesehen davon sind sie in der Art, wie sie die religiösen Gedanken an den Wechsel ästhetischer Erregtheit und Stumpf heit des Gefühls knüpfen, getreue Nachfolger jenes "evangelischen" Pietismus und correcte Repräsentanten der katholischen Sinnesart, welche sich den objectiven Gründen der evangelischen Heilsgewißheit verschließt. Der Verf. hat eine besondere Gabe dafür, auch in solchen Erscheinungen der Kirchengeschichte die Wirksamkeit der religiösen Gedanken aufzuspüren, welche in der Regel bei der Geschichte der

letzteren außer Betracht bleiben. Die glänzende Bewährung dieser Gabe sichert dem vorliegenden Buche, welches der Dogmengeschichte ein neues großes Gebiet gewonnen hat, eine epoche-

machende Bedeutung.

Zum Schluß sei noch die interessante Beobachtung über das Verhältniß von Mystik und Scholastik mitgetheilt, welche der Verf. in dem Abschnitt über Tersteegen gemacht hat. Er findet nämlich, daß die quietistische Mystik, welche im Laufe des 16. Jahrhunderts in Spanien ihre Hauptvertreter gefunden hat, die Mystik des Franciscanerordens ist. und ihren theoretischen Hintergrund in der Theologie des Duns Scotus besitzt, während auf der andern Seite die Mystik in der ersten Hälfte des Mittelalters ebenso wie die deutsche Mystik des 14. Jahrhunderts auf die Begriffe hinauskommt, welche Thomas theologisch entwickelt hat. Wie die scotistische Theologie dem Thomismus absichtlich entgegengesetzt ist, so ist auch die quietistische Mystik als die entsprechende religiöse Praxis anzusehen, welche sich in der katholischen Kirche trotz der officiellen Begtinstigung der Dominicaner in der Theologie behauptet. Die quietistische Mystik folgt dem Begriff des Duns von der Seligkeit, wonach dieselbe in der gänzlichen Hingabe des Willens an Gott ihr Wesen hat und die Freude sie nicht nothwendig begleitet; damit steht in Verbindung der scotistische Gottesbegriff, gemäß welchem das richtige Verhältniß zwischen Gott und Mensch die volle Nichtigkeit des letzteren voraussetzt. Nach Thomas dagegen besteht die Seligkeit in der Contemplation, welche nothwendig von Freude begleitet ist. Wenn dann die dominicanische Mystik, die diesem Begriffe folgt, von der schauenden Seele sagt, daß Gott seinen Sohn in ihr von Neuem gebiert, so wird darin der Werth derselben für Gott ausgesprochen, welcher ebenfalls bereits in dem thomistischen Gottesbegriff festgestellt ist. Wie wichtig diese Wahrnehmung für die Erkenntniß der Bedeutung ist, welche der Mystik zukommt, braucht nicht ausgeführt zu werden. Es wäre nur noch nöthig, daß an classischen Vertretern der quietistischen Mystik wie Johannes de Cruce der detaillierte Nachweis für jenen Zusammenhang geführt würde.

Marburg. W. Herrmann.

Itinera Hierosolymitana et descriptiones terrae sanctae bellis sacris anteriora edid. Titus Tobler et Augustus Molinier. Genevae 1877 et 1880.\*)

Obwohl die hier gesammelten Reisebeschreibungen zumeist einer so späten Zeit angehören, daß die Namen der Verf. dem klassischen Philologen fremd klingen, so giebt es doch ein Band, welches einige und zwar die bedeutendsten derselben mit der antiken Litteratur verknüpft, und es hätte sehr im Interesse der Hsgb. gelegen diese Beziehung zu ermitteln und auszunützen. Aber wenngleich die Vorrede des Werkes mit den Worten beginnt: Palaestinae geographiae initium in 'Itinerario a Bordigala Hierosolymam usque' minime quaerendum, sed ad multo anteriorem aetatem regrediendum est, sind die Hsgb. doch, als ob diese älteren Quel-

<sup>\*)</sup> Nachdem bereits in Stück 44 dieser Blätter vom vorigen Jahre der gelehrte Verf. der 'Geschichte des Levantehandels im Mittelalter', Hr. Oberstudienrath Dr. W. Heyd, die Bedeutung des oben genannten Werkes im Allgemeinen dargelegt hat, bilden die folgenden Mitheilungen eine gewiß nicht unwillkommene Ergänzung jener Besprechung, da sie die Reisebeschreibungen von einer wesentlich neuen Seite, in ihrer Beziehung zu den Ausläufern der antiken Litteratur, betrachten.

len nur im Griechischen (Josephus, Ptolemäus) oder im Hebräischen (Talmud) zu suchen seien, während sie nur lateinische Bearbeitungen berücksichtigen wollen, stillschweigend darüber hinweg gegangen. Nur einmal wird aus dem Kirchenvater Hieronymus eine Stelle namhaft gemacht, welche Adamnanus selbst (Arculf. 2, 7) mit ausdrücklicher Hinweisung auf den liber locorum des Hieron, citiert. Aber daß derselbe Adamnanus 2, 10 den nämlichen Hieron. de interpret. nominum hebr. (III. pg. 130 und 195 edit. Vallars.), daß er 1,23 die Chronik des Sulpicius Severus 2, 33, 5, daß er 2, 12 die genannte interpr. des Hieron. p. 230 Wort für Wort ausgeschrieben hat, entging den Herausgebern und damit auch der große Vortheil mit Hülfe der genannten Quellen den sehr unsichern Text des Adamnanus festzustellen und daraus ein untrügliches Regulativ für die Beurtheilung der Handschriften zu gewinnen. Und sofern auch jene Stelle aus Sulpicius, obschon Adamnanus mit einem ut alibi scriptum repertum est zur Aufsuchung der Quelle auffordert, leichter übersehen werden konnte, das angeführte Werk des Hieronymus mußte doch auf jeden Fail zu Rathe gezogen werden, schon deshalb, damit abgesehen von dem großen textkritischen Interesse zwischen dem. was die Späteren selbständig beigebracht, und jenem, was sie einfach von den Aelteren abschrieben, geschieden werden konnte. scheint kaum begreiflich, daß ein Mann Tobler, welcher mit so viel Eifer und Geschick Jahrzehnte auf die Erforschung des heiligen Landes verwendet hat, nie darauf kam einen Blick in den Abschnitt bei Isidor, welcher in seinen origines 14, 3, 16-28 über Palästina handelt, zu werfen. Dort würde er, unterstützt von den vortrefflichen Anmerkungen Arevali's, die beste

Antwort auf seine Frage (pg. XXXIV): quinam sunt ergo illi auctores? erhalten und erfahren haben, wer der von Eucherius citierte Josephus, wer der von Tobler selbst richtig gefühlte Eucherii quidam antecessor, wie der von Adamn. 2, 18 genannte tertius Judaicae captivitatis liber zu deuten, was in erster Linie unter den von Beda benützten veteres libri zu verstehen sei.

Es ist immer eine und dieselbe Quelle, der sogenannte Hegesippus; der lateinische, von Weber und Cäsar 1864 herausgegebene lateinische Uebersetzer des jüdischen Krieges von Josephus, welcher von den genannten Autoren da und dort wortgetreu abgeschrieben worden ist, auch in den Partieen, die er aus eigener Kenntniß in den Bericht des Josephus einzuschieben pflegt. Eine Vergleichung dieser Quelle, welche sowohl für Hegesipp als auch für Eucherius. Isidor, Adamnanus, Beda, seine Compilatoren, höchst fruchtbar ist, würde die Hsgb. der itinera vor manchen Fehlgriffen in der Gestaltung des Textes bewahrt haben, und sie ist, auch wenn man auf einzelne Verbesserungen weniger Gewicht legt, oft geradezu unentbehrlich um zu verstehen. was der Abschreiber sagen wollte. Oder lesen sich die Worte des Adamn. 2, 28 unde procul dubio fit. ut in adverso inter scabras (codd. scrupeas) rupes molesque disruptas canalis ille medius semper sit inquietus nicht ganz anders, wenn man daneben hält, was Hegesippus sagt 4, 27, 44: unde fit, ut | inlidentibus se in partem insulae fluctibus et recurrentibus | in adversum inter scrupeas rupes molesque constructas ct.! Die Unverständlichkeit aber jener Stelle bei Beda 12: lucernam accensam ferunt supernature sine ulla conversione nec extincto demergi lumine, quin et vas demersum arte qualibet difficile haerere in profundo verschwindet sofort, wenn man bei Heges. 4, 18 liest: lucernam accensam f. s. s. u. c. e. d. l. et quavis demersum arte quod vivat diff.

h. in pr.

Wird hiedurch das Interesse neuerdings auf Hegesipp gelenkt werden, so sei hier nur noch die Bemerkung gestattet, daß der Leser mehr darüber in der eben erschienenen Abhandlung des Ref. 'De Hegesippo, qui dicitur, Josephi interprete', Erlang. 1881 findet, wo, wenn auch diese Frage nur andeutungsweise behandelt werden konnte, ein Verzeichniß der hier in Betracht kommenden Stellen gegeben ist.

Dr. Friedr. Vogel. Rom.

Geschichte der Völkerwanderung von Eduard v. Wietersheim. Zweite vollständig umgearbeitete Auflage redigirt von Felix Dahn. B. 1. Leipzig, T. O. Weigel. 1880. 637 S. 8°.

Wietersheims Geschichte der Völkerwanderung hat wohl bei allen Lesern den Eindruck hinterlassen, daß der Verfasser mit wahrhaft heiligem Eifer an seine Aufgabe gegangen war, daß er aber weder die Schulung besaß, um die kritische Untersuchung rein zu Ende zu führen. noch auch die künstlerische Begabung, um den disparaten Stoff zu ordnen. So mußte denn die Nachricht überraschen, daß Dahn eine neue Ausgabe besorgt habe. Der erste Band (bis 375) liegt vor. Er zeigt sehr starke Veränderungen. Ganz weggelassen sind S. 11-268 des ersten Bandes, welche römische Verhältnisse behandelten. Einige Abschnitte sind neu oder fast neu, und auch von dem übrigen Buche blieb keine Seite ohne Aenderungen. Einige derselben sind in Klammern gesetzt and mit D bezeichnet; aber viele Aenderungen, welche nicht so bezeichnet sind, enthalten ebenfalls sachliche Abweichungen. Der Leser merkt oft nicht, ob

es die Meinung von Dahn ist, was da steht, oder von Wietersheim. Sehr zahlreich sind die Aenderungen des Stils und der Gruppierung. Excurse sind in den Text versetzt und anderes ist aus dem Text an das Ende verwiesen, einzelne Worte, Zeilen und Seiten sind weggelas-Der lästigen Breite und der Zusammenhangslosigkeit des Buches ist dadurch mit Glück entgegengearbeitet, - wo ich die Aenderungen verglich, fand ich Verbesserungen, aber schweren Mängel von Wietersheims Ausdrucksweise, die Dahn selbst Bausteine B. 2 S. 150 f. treffend characterisiert hat, konnten doch auch so nur theilweise beseitigt werden. Geblieben ist ferner der Mangel, der in der ganzen Anlage des Buches liegt: es ist weder eine Untersuchung noch eine Darstellung, es ist ein Gemisch aus beiden. Abgesehen von einzelnen Excursen hat die Untersuchung nicht einmal den Raum, den sie haben muß, wenn sie wissenschaftlichen Werth haben soll. Sie hat ferner nicht Freiheit genug, sie steht unwillkürlich unter dem Einfluß der Darstellung, in die sie eingestigt ist und welche durch sie begründet werden soll. Nicht besser geht es der Darstellung. Sie wird in Fetzen zerrissen und entbehrt der Bestimmtheit, welche zu ihrer Natur Dahn scheint freilich diese gemischte Gattung historischer Darstellung grundsätzlich für die allein richtige zu halten. In seinem jüngsten Aufsatz »Ueber neuere Darstellungen der deutschen Urgeschichte« in 'Im Reich' 1881 Nro. 4 macht er deshalb meiner Deutschen Geschichte bis auf Karl den Großen Theil I den Vorwurf, der Leser könne nicht unterscheiden, was Tacitus sage und wo meine Meinung anfange. Die Frage ist grundsätzlich so wichtig, daß ich bei dieser Gelegenheit daranf eingehe, und ich wähle dazu denjenigen

Punkt, bei dem Dahn am bestimmtesten auftritt. Es ist meine Darstellung von Athanarichs letz-An zwei Stellen ten Schicksalen. habe mich forschend mit diesem Abschnitt der Geschichte auseinandergesetzt. Einmal in diesen Blättern 1871 Stück 35 in einer Recension von Nitsche's Gothenkrieg, und dann in einer ausführlichen Untersuchung in den Forschungen zur Deutschen Geschichte XII 411-441 'Kritische Untersuchungen zu dem Kriege Theodosius des Großen mit den Gothen 378-82'. Das Resultat dieser Untersuchungen fügte ich in meine Deutsche Geschichte ein und nur das Resultat: denn so habe ich mir die Aufgabe gestellt. Die Geschichte wollte ich darstellen, wie sie mir nach gewissenhafter Benutzung der Quellen und der bisherigen Darstellungen erschien - die Untersuchung aber an anderen Nun vergleiche man mit dieser Orten führen. Darstellung und der sie stützenden Untersuchung die Darstellung von Dahn, Könige der Germ. V, 16 ff. Die Erzählung wird des Stofses nicht Herr, weil das Interesse des Autors wie des Lesers beständig abgelenkt wird durch Angaben aus den Quellen, zerstreute Polemik und Anfänge der Untersuchung, die wohl den Laien blenden mögen, der Wissenschaft aber nichts nützen. Nicht einmal die Zergliederung des arg verwirrten Berichtes von Zosimus ist gegeben. - Und nun noch eine persönliche Bemerkung. Es ist unmöglich, alle Fragen in gleicher Weise selbst zu untersuchen, und es ist schwer sich der Forschungen anderer so zu bemächtigen, daß man mit wirklichem Urtheil über sie verfügt. Daß ich das Unternehmen wagte, ist 80 gekommen. Ich hatte die Untersuchung von Waitz und Bessel über Ulfila wieder aufgenommen. Die Kritik des Philostorgius, der Acta Nicetae etc. lag fertig, und als Einleitung dazu

entwarf ich das Bild von dem geistigen Leben des vierten Jahrhunderts, das jetzt das erste Capitel in dem dritten Buche meiner Geschichte Dies Capitel hat mir den Muth gemacht den alten Lieblingsplan einer reinen Darstellung der ganzen Periode wieder aufzunehmen. kannte die ungeheueren Schwierigkeiten, die zu uberwinden waren, und fürchtete auch im Einzelnen oft fehlzugreifen, während ich den Blick auf das Ganze gerichtet hielt. Es muß aber doch nicht allzuoft geschehen sein. Das haben die bisherigen Beurtheilungen gezeigt, und Dahn hat mich vollends beruhigt. Ich darf seinen Aufsatz vielleicht als eine Antwort ansehen auf die Recension, die ich in diesen Blättern von Dahns Hauptwerk, den 'Königen der Germanen' gegeben habe, 1871 Stück 9 S. 321-360, und auf die Recension, die ich über Usinger, Die Anfange der Deutschen Geschichte in Stück 32 von 1876 schreiben mußte, um den verstorbenen Freund gegen die ebenso ungerechten als maßlosen Angriffe Dahns zu vertheidigen. Dahn unter diesen Umständen und bei seiner langjährigen Bekanntschaft mit dem Gebiete nichts anderes finden konnte, was er zu tadeln im Stande war: so darf ich wohl recht zufrieden Die sachlichen Bemerkungen kann ich ruhig der Prüfung der Fachgenossen überlassen und die stilistischen dem Leser, der die Citate nachschlägt. Die Stelle von S. 295 ist erst durch Weglassen einiger Worte unverständlich geworden, und bei dem Citat von den "drohenden Wolken" S. 285 hat Dahn die Lacher auf seine Seite gezogen, weil er aus dem Zeugma dasjenige Subject wegließ, für welches das Prädicat gewählt war. G. Kaufmann.

Druck der Dielerich'schen Univ.- Buchdruckerei (W. Fr. Kasstner).

Für die Redaction verantwortlich: E. Rehnisch, Director d. Gött. gel. Anz. Verlag der Distorich'schen Verlags - Buchkandleng.

## Göttingische gelehrte Anzeigen

## unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stück 8.

23. Febr. 1881.

Inhalt: Monumenta Germaniae historica: Scriptorum tom. XXV. Von G. Wastr. — M. Cohn, Beiträge zur Bearbeitung der römischen Bechts. Bd. I. Von E. Hölder. — W. Roeder, Beiträge zur Erklärung und Kritik des Isaios. Von F. Bass.

Eigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött gel. Anz. verboten

Monumenta Germaniae historica inde ab anno Christi quingentesimo usque ad annum millesimum et quingentesimum edidit societas aperiendis fontibus rerum Germanicarum medii aevi. Scriptorum tomus XXV. Hannoverae impensis bibliopolii Hahniani 1880. VIII und 958 Seiten in Folio.

Ein Bericht über diesen neuen Band der Scriptores, den ich in gewohnter Weise hier abzustatten habe, muß mit dem wiederholten Ausdruck schmerzlichsten Bedauerns beginnen, daß derjenige, der einen so wesentlichen Antheil an der Bearbeitung desselben gehabt, von dessen mehrjähriger wissenschaftlicher Thätigkeit die bedeutendsten Früchte hier erst aus Licht treten, der Dr. Joh. Heller, das Erscheinen des Bandes nicht mehr erlebt hat, indem er wohl noch bis auf die letzten Seiten hin mit demselben beschäftigt war, aber, wie er einer hoffnungsreichen Laufbahn früh entrissen ward, so auch nicht einmal die Genugthuung hatte, diese wichtigen Beiträge zu dem großen nationalen

Werk den Freunden Deutscher Geschichte selbst vorlegen zu können. Sie beziehen sich, ebenso wie die Arbeiten im vorhergehenden Bande, alle auf das Gebiet des jetzigen Belgien, mit dessen historischen Quellen wie mit den lebenden Forschern er während eines längeren Aufenthalts im Lande sich auf das beste bekannt gemacht hatte: des Aegidius Gesta episcoporum Leodiensium, mehrere Genealogiae ducum Brabantiae, die dem Balduin von Avesne zugeschriebene Chronik von Hennegau, das Chronicon des Genter Johannes de Thilrode.

Die große Zahl der gerade diesen Grenzgebieten des Deutschen Reiches angehörigen historischen Werke hat es freilich nöthig gemacht eine Theilung vorzunehmen: die Chronik des Balduin von Ninove und das umfangreiche Werk des Johann Lange von Ypern, das an die Geschichte des Klosters St. Bertin anknüpft, hat Dr. Holder-Egger bearbeitet; von mir sind die Gesta der Aebte des Klosters Villers in der Nähe von Brüssel übernommen, aber auf Grund von Collationen, die auch großentheils Heller gemacht hatte.

Andere Mitarbeiter an diesem Bande sind Professor Wattenbach und Archivrath Reimer in Marburg; ein Stück war noch von dem verstorbenen L. Bethmann zur Ausgabe vorbereitet, bedurfte aber nach Venlauf längerer Jahre einer Ergänzung. Das Uebrige ist von mir geliefert.

Der Zweck des Bandes war, nachdem der 24. hanptsächlich Ergänzungen und Nachträge zu den von 16-23 publicierten Geschichtschreibern des 12. und 13. Jahrhunderts gebracht und die Reihe der kleineren Welt-Chroniken bis zum Schluß dieses hinabgeführt hatte, die größeren Werke hanptsächlich ans dem Gebiet der Pro-

vinzialgeschichte in Anschluß an Band 23 bis zum Ende des 13. Jahrhunderts zu bringen. Doch ist diese Grenze, auch abgesehen von später hinzugefügten Fortsetzungen älterer Werke. ein paar Mal tiberschritten, beim Johann Lange, wenn wir auf die Abfassungszeit sehen, die erst in die Mitte des 14. Jahrhunderts fällt, die aber hier nicht maßgebend sein konnte, da die Darstellung schon mit dem J. 1294 abbricht, sodann bei der Fortsetzung der Eichstedter Bischofsgeschichte, von der nur ein sehr kleiner Theil ins 13. Jahrh. fällt, aber dieser doch auch innerhalb desselben geschrieben ist. den Kremsmünsterer Geschichtsquellen, von denen die umfangreichsten erst den 20er Jahren des 14. Jahrh. angehören, aber sich vorzugsweise mit der früheren Geschichte des Klosters, der Bischöfe von Passau, der Herzoge von Baiern und Oesterreich beschäftigen und mit älteren Aufzeichnungen so nahe zusammenhängen, daß eine Trennung nicht wohl möglich war. Auch die beiden Werke des Sifrid von Ballbausen (Sifridus presbyter, wie er früher meist genannt wurde) sind erst 1304, resp. 1307 geschrieben; aber nur die letzten drei Seiten gehen über das Jahr 1300 hinaus, und scharf nach den Jahrhunderten lassen sich überhaupt die Grenzen einmal nicht ziehen. Dies Werk hätte allenfalls auch schon den kleineren Chroniken des 24. Bandes angereiht werden können; da das nicht geschehen, fand es passend hier seinen Platz.

Diese vorläufigen Bemerkungen zeigen schon, daß die verschiedenen Theile des Reichs Vertreter gefunden haben: nur Schwaben fällt diesmal ganz aus. Dagegen lieferte Oberlothringen das umfassende Werk des Richer von Senonnes, das auch für die Geschichte des Elsasses eine

erhebliche Wichtigkeit hat; dem Rheingebiet gehören das Buch des Christian von Mainz über sein Erzstift und die Fragmente der metrischen Chronik von Köln an; Baiern die jüngere Ebersberger Chronik, und die Passauer Bischofsgeschichten. Oesterreich außer den Kremsmünsterer Sachen eine freilich nicht sehr werthvolle Chronik in Versen, Franken die Eichstedter Bischofsgeschichte, Thuringen die Werke des Sifrid und eine kurze Geschichte Ilfelds und der Hohnsteiner Grafen, Sachsen die Fortsetzung der Geschichte von Kloster Steterburg und Aufzeichnungen über mehrere Lübecker Bischöfe. endlich Friesland die Geschichte des Klosters Rastede mit den wichtigen Nachrichten die Kämpfe gegen die Stedinger und über die Oldenburger Grafen.

Eine der umfangreichsten von diesen Publicationen ist das Werk des Aegidius von Orval über die Lütticher Bischöfe mit verschiedenen Anhängen. Ein glücklicher Zufall wollte, daß, gerade als diese Ausgabe vorbereitet werden sollte, die lange verschollene Originalhandschrift, welche Chapeaville benutzt, in der Seminarzu Luxemburg wieder auftauchte. bibliothek aus der sie zweimal mit großer Liberalität uns zur Benutzung erst nach Göttingen, dann hier nach Berlin übersandt worden ist. Dadurch ward es Dr. Heller möglich, sie mit größter Sorgfalt zu untersuchen und zu vergleichen, die veschiedenen im Lauf der Zeit gemachten Eintragungen, von denen das beigefügte Facsimile eine Vorstellung giebt, genau zu unterscheiden, so über die Entstehung und Beschaffenheit des Werkes nähere Auskunft zu geben. Dasselbe trägt ja wesentlich den Charakter einer Compilation an sich: auf dem Grunde des Heriger

and Anselm entworfen, hat er diese mit mannigfachen Zusätzen versehen und mit Hülfe verschiedenen Materials fortgesetzt. Eine Frage, welche der Kritik manche Schwierigkeiten macht, war das Verhältnis zu dem Texte des Köpke in seiner Ausgabe dieses (SS. VII) hat wohl darauf aufmerksam gemacht, daß es auch noch eine weitere handschriftliche Ueberlieferung für die Fassung giebt, welcher Aegidius folgt, begnügt sich aber diesen Text als verktirzt und entstellt (recisum et fucatum) zu bezeichnen. Dies ist in der That wenig zutreffend: ebenso oft wie verktrzt ist er auch erweitert, und entstellt kann man ihn nur insofern nennen, als sich mehrfach eine andere Auffassung der Dinge, namentlich eine viel feindlichere Gesinnung gegen Heinrich III. in demselben ausspricht. Heller hatte sich vorbehalten, unter Benutzung des Codex Nr. 178 (durch Irrthum, der auch in den Nachträgen nicht berichtigt worden ist, steht S. 5: 187) der Lütticher Bibliothek, der auch bereitwillig hierher mitgetheilt ward, eine nähere Untersuchung der Sache im N. Archiv zu geben, auch nach meinem Wunsch die wichtigsten Stellen als Nachtrag zur Ausgabe des Anselm in SS. XIV veröffentlichen. Mit Rücksicht darauf ist im Aegid alles was aus dieser Bearbeitung des Anselm stammt, auch wo es von dem gedruckten Text erheblich abweicht, als abgeleitet gleichmäßig mit Petitschrift gedruckt. Es muß bei dieser Gelegenheit aber daran erinnert werden, daß die Ausgabe des Anselm auch sonst manche Mängel hat, indem die benutzten, verhältnismäßig alten Handschriften wesentliche Verbesserungen durch die später aufgefundene im Kloster Averboden erhalten; auch unangenehme Druckfehler finden sich hier mehr, als man es

sonst in den Monumenta gewohnt ist.

An den Text des Aegidius schließen sich Auszüge aus einem kürzeren Werke abbreviata S. 129-135), das mit ihm in nahem Zusammenhange steht, vielleicht ihm selbst zugeschrieben werden muß: es stimmt zum Theil mit der ursprünglichen, später von dem Autor geänderten Fassung überein, hat aber auch Zusätze. Zunächst nur diese haben Aufnahme gefunden; sie sind, wie Heller meint, großentheils aus einer uns verlorenen annalistischen Quelle des Aegidius genommen; anderes betraf die Anfänge Lüttichs, ist hier aber als 'nimis fabulosum' weggelassen, was ich jetzt bedaure, da doch auch die Sagen oder Erdichtungen des Mittelalters über die ältere Geschichte ein gewisses Interesse haben.

Weiter folgt die Vita des Bischofs Albert von Lüttich (S. 135-168), die Aegid fast vollständig seiner Compilation einverleibt hat, die hier aber zuerst in ihrer ursprünglichen Gestalt veröffentlicht wird aus einer Brüsseler Handschrift, die früher Arndt an Ort und Stelle, dann Heller nochmals hier benutzen konnte. fasser wird der Abt Werricus von Lobbes mit wenigstens sehr großer Wahrscheinlichkeit ermittelt. — Auch die Vita der h. Odilia war eine wichtige Quelle Aegids für die Geschichte des 13. Jahrhunderts. Von ihr hat sich aber nur das dritte Buch, das auch als Triumphne S. Lamberti in Steppes bezeichnet wird und sich speciell mit dem Kampf Lüttichs Herzog Heinrich von Brabant im J. 1213 beschäftigt, in ursprünglicher Fassung erhalten, wie dieselbe Chapeaville aus einem jetzt verschollenen Codex herausgegeben hat; eine Römische Handschrift des 17. Jahrhunderts enthält eine moderne Ueberarbeitung und gewährte der Ausgabe (S. 169—191) wenig Nutzen. Heller erklärt sich gegen die Vermuthung Scheffer-Boichorsts, daß das von Albricus angeführte Werk eines Hirnardus hiermit identisch sei.

Unter der Ueberschrift Monumenta historiae Villariensis (S. 192—235) sind mehrere auf das Kloster bezügliche Werke vereinigt, eine Chronik oder Geschichte desselben — 1250, von anderen fortgesetzt und so bis zum Ende des 15. Jahrhunderts geführt, dann Auszüge aus einem Buch 'Gesta santtorum Villariensium', das in zwei Recensionen vorliegt und zum Theil mit Benutzung älterer Schriften über einzelne bedeutendere Angehörige des Klosters verfaßt ist. Eine ganze Reihe meist aber neuerer Handschriften ist in Belgien, Paris und London vorhanden, die mannigfäche Verbesserungen zu der früheren Ausgabe Martenes möglich machten.

Christians von Mainz 'Liber de calamitate' ecclesiae Moguntinae' (S. 236-248) ist auch nur in neueren Handschriften erhalten, von denen Jaffé füt seine Ausgabe in den Monumenta Moguntina (Bibl. III) eine Würzburger und Dazu Frankfurter benutzte. brachte Reimer selbst eine zweite Würzburger und eine Mainzer herbei; die Monumenta besaßen seit längerer Zeit die Collation einer stark abweichenden in Upsala, die älter als die übrigen (im J. 1458 in Mainz geschrieben) besondere Berücksichtigung zu fordern schien, bis in letzter Stunde noch glücklicher Weise in Cheltenham von Dr. Liebermann die Abschrift aufgefunden ward. welche Treffler aus einem Sponheimer Codex gemacht, deren Vergleichung gefälligst Hofr. Prof. Maassen in Wien besorgt, dann keinen Zweifel ließ, daß diese der neuen Ausgabe zu grunde gelegt werden müsse, durch welche nun alle früheren als ungenügend beseitigt werden.

Von dem umfassenden Werk des Richerus über die Geschichte seines Klosters Senonnes in den Vogesen (S. 249-345) befindet sich die Originalhandschrift in Paris, die ich hier mit voller Freiheit benutzen konnte, um zum ersten Mal einen ganz vollständigen und Text zu geben. Dachery hatte nur die Abschrift einer Handschrift des 16. Jahrhunderts benutzen können, aber auch ziemich große Stücke ganz weggelassen, die allerdings durch ihren Inhalt nicht gerade geeignet waren für den Autor einzunehmen, die aber doch zur Beurtheilung desselben kaum entbehrt werden können: nur einiges davon ist neuerdings zugleich mit einer älteren französischen Uebersetzung druckt worden (1842), ein Buch, das freilich in zwei Exemplaren auf der hiesigen Bibliothek vorhanden, aber sonst schwerlich weit verbreitet Dasselbe bringt auch Ausztige aus Aufzeichnungen, welche einem Errard, Kämmerer des Herzogs Theobald (Thiebaut) von Oberlothringen zugeschrieben werden und in altfranzösischer Uebersetzung vorliegen sollen: verkenne nicht, daß ihre Genuität zu einigen Zweifeln Anlaß geben könnte, habe aber doch geglaubt die nicht uninteressanten Nachrichten in den Noten mittheilen zu sollen; eine vollständige Ausgabe wäre jedenfalls erwiinscht. um den Werth der Ueberlieferung eingehender prüfen zu können. Daß Richers Buch bei manchem Unrichtigen und Unnützen (das mit kleiner Schrift gedruckt ward) auch wesentliche Beiträge zur Geschichte des 13. Jahrh. enthält.

ist bekannt genug und neuerdings noch besonders mit Rücksicht auf die Geschichte des Elsasses hervorgehoben worden. — Als Auhang ist die in Hexametern geschriebene ältere Vita des Abts Antonius beigefügt (S. 345—348), die in demselben Codex steht, bisher nur einmal

und nicht ohne Fehler gedruckt war.

An die ganz entgegengesetzte Seite Reichs führt das Chronicon rhythmicum Austriaeum, das Wattenbach nach zwei Handschriften der Wiener Bibliothek bearbeitet hat (S. 349 -368). Das Fragment einer dritten älteren Handschrift in Kloster-Neuburg, das Pez herausgegeben, Pertz wieder abgeschrieben, war tibersehen, da es sich unter einem ganz anderen Titel in unseren Sammlungen irrefthrendem befand; in Nachtrag (S. 873) konnten daraus einige Verbesserungen des sehr corrupten Textes gegeben werden. Um die Beseitigung zahlreicher Schäden, die den Text oft fast ganz unverständlich machen, hat sich Wattenbach sehr verdient gemacht; einiges steuerten Dr. Holder-Egger und ich bei. Leider ist der Inhalt kaum der aufgewandten Mühe werth, da es zum gro-Ben Theil unhistorische oder doch verwirrte Nachrichten sind, die der Verf. in schlechte Verse brachte. Doch enthalten sie immer einzelnes von Interesse, wie gleich zu Anfang die sagenhafte Darstellung von Friedrich I. Wahl, später einiges zur Geschichte Oesterreichs und Ungarns.

In höherem Grade ist das der Fall bei dem Gedicht eines Rheinländers, oder wie ich glaube bestimmter sagen zu können, eines Kölners, dessen Fragmente aus einer hiesigen Handschrift Pertz im J. 1855 herausgab, worauf zwei Jahre später andere aus dem Nachlaß Kindlingers

von Devcks veröffentleht wurden. Beide sind hier jetzt vereinigt (S. 369-380), dann auch in der Octavausgabe der Chronica regia Coloniensis wieder abgedruckt. Gab die wiederholte Vergleichung der Berliner Fragmente immer einzelne Verbesserungen, so war das in höherem Maße bei den jetzt im Düsseldorfer Staatsarchiv bewahrten beiden Blättern der Fall, die uns gefällig zugesandt wurden. Allerdings ist die Beschaffenheit aller der Art, daß die Entzifferung oft mit den größten Schwierigkeiten verbunden ist, wo dann das getibte Auge Wattenbachs off erwünschte Hülfe gewährte. Manches hat aber das Messer des Buchbinders für immer zerstört. alles sind Fragmente, die des rechten Zusammenhangs entbehren, auch nicht überall ganz verständlich sind, die aber doch nicht das ungunstige Urtheil verdienen, das Cardauns über sie ausgesprochen hat, und von denen man immer wünschen mag, daß ein weiterer glücklicher Zufall sie ergänze.

Es folgt eine kurze Genealogie der Nachkommen des h. Arnulf, d. h. der Lothringischen Familien, die sich Karolingischer Abkunft rühmten, von Heller nach einer Pariser Handschrift mitgetheilt (S. 381-384). Und daran schliessen sich unmittelbar (S. 385-413) verschiedene, unter sich zusammenhängende Genealogien Brabanter Herzogshauses, drei in Prosa (die eine nennt sich Chronica), eine in Versen, aus Handschriften in Paris, Brüssel, Lüttich, Coblenz, Gab die Untersuchung dieser sowie der Nachweis der Quellen hier zu mancher mühsamen Arbeit den Anlaß, so war das in noch höherem Grade der Fall bei der Hennegauer Chronik, die mit dem Namen des Grafen Balduin von Avesnes in Verbindung gebracht wird und die in doppelter Französischer Bearbeitung, theilweise in einer Lateinischen Redaction und außerdem in späterer bald abgektirzter, bald vermehrter Fassung vorliegt. Heller hat sich bald überzeugt, daß nicht der Lateinische, sondern der Französische Text das Original, dies aber zu einem großen Theil auch nur Compilation aus andern Quellen sei, von denen iedoch manche nicht erhalten sind. es ans dem voluminösen Werk das Werthvolle anszusondern und zum Abdruck zu bringen: von den ersten 80 Capiteln sind nur 2 mitgetheilt, anch später konnten große Massen (86-127. 132-151, 173-191 und mehrere andere) übergangen werden. Der Umfang schmolz dergestalt sehr zusammen (S. 414-467); fast am wichtigsten sind die Genealogien, welche der Autor bei einer zweiten Recension erheblich erweitert hat. Fällt die erste zwischen 1278-1281, so diese noch vor 1284. Daß der Graf Balduin zu der Arbeit Anlaß und zum Theil auch den Stoff gegeben hat, ist einer alten Ueberlieferung nach durchaus wahrscheinlich. ihn geradezu als Verfasser zu bezeichnen, aber nicht zulässig, da die Handschriften des ursprünglichen Werkes davon schweigen. drei wichtigsten befinden sich in Paris, eine in München, und konnten von Heller sorgfältig benutzt werden. Mit besonderer Anerkennung ist hervorzuheben, daß der verdiente Brüsseler Gelehrte Kervyn de Lettenhove, der eine vollständige Ausgabe vorbereitet, die fertigen Druckbogen derselben gefälligst zur Verfügung stellte. Ein wesentlich anderes Gebiet betreten wir

Ein wesentlich anderes Gebiet betreten wir in der 'Chronica principum Saxoniae', obschon auch hier das im 13. Jahrh. lebhaft erweckte Interesse an Genealogien der Fürstenhäuser das

vorherrschende ist. Dr. Holder-Egger hat den zuerst von Heinemann benutzten Goslarer Codex hier vergleichen können, dazu das Excerpt einer neueren Handschrift im Berliner Archiv gefügt, das sich auf den die Brandenburger Markgrafen beziehenden Theil beschränkt und einiges aus einer verlorenen Brandenburger Bischofschronik einschaltet. Daran reiht sich was an älteren Nachrichten über Brandenburg theils in der Goslarer Handschrift, theils sonst erhalten ist, namentlich auch der Bericht des Heinricus de Antwerpe über die Erwerbung Stadt durch Albrecht den Bären, endlich ienem Codex auch einzelne Nachrichten. sich auf Magdeburg beziehen (S. 468-486). Leider scheint ja keine Hoffnung, daß die Chroniken der Mark und des Bisthums Brandenburg, welche hier excerpiert sind und die auch der Böhme Pulcawa benutzte, wieder vollständig zu Tage kommen.

Eine eigentliche Bischofsgeschichte Lübecks ist erst im 15. Jahrh. geschrieben und konnte hier nicht in Betracht kommen. Aber Aufzeichnungen über einzelne Bischöfe sind einem alten Registrum des Bisthums einverleibt, die nach der Ausgabe von Lappenberg und Leverkus hier aus dem Codex des Oldenburger Staatsarchivs Aufnahme gefunden haben (S. 487—494). Außer Nachrichten über Erwerbungen des Stifts betreffen sie besonders die Verhältnisse zu den Grafen von Holstein und den Rittern des Landes.

Viel inhaltsreicher und historisch interessanter ist die Geschichte des Klosters Rastede (S. 494—514), die auch zuerst Lappenberg herausgegeben hat, für die aber der ebenfalls im Oldenburger Archiv bewahrte und gefälligst hierher gesandte Codex doch manche Verbesse-

rungen ergab. Auch einiges andere was derselbe zur Geschichte des Klosters und indirect der Oldenburger Grafen darbot ist hinzugefügt worden. Für die Erläuterung einzelner Stellen gewährten neuere Arbeiten von Schumacher, Wilmans, Krause, Bippen manches erwünschte Material zu dem was Lappenberg und Ehren-

trant früher gegeben.

Balduin Canonicus in dem Belgischen Kloster Ninove unternahm es eine allgemeine Chronik von Christi Geburt an zu schreiben, verband aber damit eine Geschichte seines Stifts und nahm außerdem besondere Rücksicht anf Flandern und die benachbarten Gebiete, über welche er auch schon in älterer Zeit und namentlich seit den 12. Jahrh. manches Eigenthumliche zu berichten wußte. Was so irgend von Bedeutung erschien hat Dr. Holder-Egger ausgehoben und einiges andere hinzugefügt, was die gleichzeitige Handschrift in Gent, welche Prof. Arndt verglichen, an weiteren Aufzeichnungen enthält, dazu noch einige Stücke, die sich auf die Geschichte des Klosters beziehen aus einem Codex im Brittischen Museum und aus älteren Drucken von Miraeus (S. 515-556).

Daran reiht sich (S. 557—584) die fast gleichzeitige Compilation des Johannes de Thilrode, Mönchs im Kloster St. Bavon zu Gent, dessen Originalhandschrift Heller hier benutzen durfte. Die Päpste, die Aebte des Klosters, die Bischöfe von Noyon und Tournai, die Herzoge von Brabant, die Grafen von Flandern werden der Reihe nach behandelt, dazwischen über einzelne Ereignisse etwas ausführlicher gesprochen. Beigegeben sind einige auf Gent bezügliche Notizen aus einer Brüsseler Handschrift (S. 584—

586).

Sehr kurz (S. 587—589), am Schluß leider unvollständig ist die Geschichte des Klosters Ilfeld von Johannes Caput (Haupt). Eine Handschrift im Archiv des Grafen Stolberg-Stolberg, die uns bereitwillig übersandt ward, geht etwas weiter als der Druck den Förstemann besorgte, aber bricht mit dem Schluß einer Lage in der Mitte der Geschichte des Abtes Johannes ab. Erkundigungen in Ilfeld, Hannover, Rudolstadt haben kein weiteres Exemplar zu Tage gefördert.

Der neuen Ausgabe der späteren Gesta episcoporum Eichstetensium (S. 590-609) liegt die Abschrift zu grunde, welche vor einer Reihe von Jahren aus dem Original des Domcapitels zu Eichstedt Bethmann machte. Seitdem ist einem Festprogramm, das jedenfalls geringe Verbreitung erhalten hat, ein Abdruck erfolgt (1867), der zur Vergleichung herangezogen ward. Für die Nachrichten über die Erwerbungen, resp. Verpfändungen und Wiedereinlösung von Gütern sind die Urkunden, soweit sie gedruckt oder doch in den Regesta Boica verzeichnet, nachgewiesen, für Bestimmung der Ortsnamen die neueren Werke über die Geschichte des Bisthums benutzt.

Viel mehr Mühe machten die (S. 610-678) vereinigten 'Historiae Patavienses et Cremifanenses', zumal die letzte Ausgabe von Loserth sich in jeder Weise als ungenügend erwies. Einmal galt es ältere Passauer Aufzeichnungen von den Kremsmünsterern zu unterscheiden; sie verbinden mit einem Katalog der Bischöfe einen solchen auch der Bairischen Herzoge und gehören noch der Mitte des 13. Jahrhunderts an; Handschriften in Klosterneuburg, Matsee, München, die großentheils hier zur Hand waren,

machten es möglich, den ursprünglichen Text und spätere Zusätze und Umgestaltungen genau darzulegen; wobei sich denn freilich herausstellte, wie beinahe unbegreiflich fehlerhaft namentlich die Reihenfolge der Herzoge ist. Diese Aufzeichnungen wurden auch in Kremsminster abgeschrieben, zugleich aber mit zahlreichen Veränderungen, Zusätzen und einer Fortsetzung versehen, und dem eine ähnliche Geschiehte des Klosters hinzugefügt: in dieser Gestalt liegt die Arbeit in einer jetzt Wiener Handschrift vor, in der verschiedene Hände thätig gewesen sind. Aber anch eine neue Abschrift oder Redaction ward in dem Kloster vorgenommen, die sich in einer andern jetzt noch daselbst bewahrten Handschrift befindet. Beide wurden gefälligst der hiesigen königlichen Bibliothek übersandt und konnten längere Zeit eingehend untersucht, verglichen oder abgeschrieben werden. Die beigefügte Schrifttafel zeigt, daß das keine bequeme Arbeit war; es gab Stellen, die immer wiederholt betrachtet werden mußten. und es mag das einigermaßen als Entschuldigung dienen, wenn die früheren Drucke vielfach 80 fehlerhaft ausgefallen sind. Zum Theil lassen sich dieselben Hände in beiden Codices erkennen; es ist auch klar, daß der eine in dem andern benutzt, ausgeschrieben worden ist, und zwar so, daß das Verhältnis wechselt, namentlich die Randzusätze bald hier bald dort als älter oder urspränglicher erscheinen, ohne daß es doch möglich war in dieser Beziehung überall zu einem ganz sicheren Ergebnis zu gelangen. Ueber dies Verhältnis und die etwaigen Verfasser habe ich im einem besonderen Aufsatz (Forschungen z. D. G. XX) gehandelt und mich begnügt in der Ausgabe selbst die Resultate kürzer anzugeben, wonach kein Grund ist, einen Kellermeister Sigmar als bei der Niederschrift betheiligf anzusehen, die Angabe aber, daß ein Bernard Verfasser dessen sei, was in dem zweiten, etwas jungeren Codex sich findet, alle Wahrscheinlichkeit für sich hat: die Bezeichnung als Noricus, welche Aventin ihm giebt, drückt nicht sowohl einen Beinamen als nur allgemein die Von demselben Verfasser Herkunft ans. auch ein 'Liber de origine et ruina monasterii Cremifanensis', der freilich ebenso wie die sonstigen Aufzeichnungen, nicht wenige fabelhafte Nachrichten enthält, daneben stellenweise etwas breite kirchenrechtliche Deductionen, aber auch manches Interessante, und der lebendig und gut geschrieben nicht mit Unrecht zu den besseren historischen Arbeiten aus dem Anfang des 14. Jahrh., dem er angehört, gerechnet worden ist.

Von der 'Historia universalis' des Sifrid von Ballhausen befindet sich der früher nicht benutzte Originaltext in der Universitätsbibliothek zu Erlangen; die etwas spätere Bearbeitung der Universalgeschichte, welche derselbe als 'Compendium historiarum' bezeichnete, enthalten Handschriften zu Leipzig und Dresden; dieselben konnten von Dr. Holder-Egger für den zur Aufnahme geeigneten Theil benutzt werden (S. 679-718). Zu diesem gehörte auch was mit den Erfurter Annalen von St. Peter verwandt und ohne Zweifel aus einem älteren Exemplar derselben genommen ist; anderes geht auf die sogenannte Chronica minor zurück. Die eigenthumlichen Nachrichten sind nicht umfangreich, doch für das Ende des 13ten, die ersten Jahre des 14ten Jahrhunderts nicht ohne Bedeutung.

Ganz unbekannt war bisher der zweite Theil

der Gesta praepositorum Steterburgensium (S. 719—735), der mit der Urkundensammlung des Stifts verbunden sich in einer Handschrift des Wolfenbütteler Landesarchivs befindet, den ich vor langen Jahren in Hannover, jetzt wieder hier benutzt habe. Der wichtigste Theil besteht aus Aufzeichnungen des Propstes Johann über seine Amtsführung 1269—1290. Aber auch über seine Vorgänger und Nachfolger sind kürzere Nachrichten gegeben, die bis zum J. 1311 gehen. Bei dem Nachweis der genannten Orte hat der Archivsecretär Zimmermann zu Wolfenbüttel seine freundliche Beihülfe gewährt.

Den Schluß der chronologisch geordneten Reihe macht das Werk des Johannes Lange von Ypern, Abts von St. Bertin, tiber die Geschichte seines Klosters, mit der er eine Art allgemeiner Geschichte verband, die er aus den verschiedensten Quellen zusammenschrieb, während er ihr zugleich zahlreiche Urkunden einverleibte und 80 ein Buch von sehr bedeutendem Umfang zu stande brachte, obschon er, wie schon bemerkt, nicht über das 13. Jahrhundert hinaus gelangte. Es liegt in einer doppelten Recension vor. von der die eine, wie der Herausgeber Dr. Holder-Egger wohl mit Recht annimmt, erst nach seinem Tode gemacht ist, um dem unvollendet gelassenen Werke wenigstens formell einen Ab schluß zu geben. Beide haben übrigens handschriftlich weitere Verbreitung erhalten; 23 Codices werden aufgezählt, von denen die ältesten in St. Omer, Boulogne und Brüssel uns zur Benutzung zugesandt wurden und die Herstellung eines zuverlässigen Textes und Darlegung der zwischen den beiden Recensionen obwaltenden Verschiedenheiten möglich machten (S. 736 - 866). Auf den Nachweis der Quellen ist große Sorgfalt verwandt, von einzelnen Urkunden der Druck in einer neueren Monographie auch noch ganz zuletzt in den Addenda angegeben. Bei der vielfachen Benutzung, die das Buch des Johann bei späteren Flandrischen Geschichtschreibern gefunden, wird diese kritische Bearbeitung hier

besondere Beachtung fordern.

Als Supplementum ist bezeichnet was ganz ans Ende des Bandes gesetzt ist (S. 867-872): derjenige Theil des jüngeren, aber doch wahrscheinlich nicht lange nach der Mitte des 13. Jahrhunderts geschriebenen Chronicon Eberspergense, der als Zusatz oder Erweiterung zu dem älteren, SS. XX gedruckten, in Betracht kam. Wäre derselbe vielleicht passender gleich hiermit verbunden worden, so mag es als ein Vortheil angesehen werden, daß jetzt die alte Handschrift zugänglich ward, von der Oefele nur spätere Abschriften hatte: sie fand sich in der Bibliothek des historischen Vereins Oberbaiern in München. Eine kurze Notiz tiber eine Weihung des Klosters im J. 1312 ward aus einer Handschrift der Münchener Hof- und Staatsbibliothek hinzugefügt.

Die in gewohnter Weise gearbeiteten Index (S. 874—953) und Glossarium (S. 954—957) sind von Dr. Br. Krusch verfaßt; nur hat zu jenem Dr. Heller beigesteuert, was der an Namen und Verwandtschaftsbezeichnungen so reiche Text der französischen Chronik von Hennegau ergab. Auf ein französisches Wortverzeichnis glaubten wir verzichten zu dürfen; Dr. Heller hat sich bemüht, in den Anmerkungen das Noth-

wendige zu bemerken.

So ist ein Band unserer großen Sammlung vollendet, der, wenn er auch mehr der Provinzialgeschichte als der Reichsgeschichte dient, doch, glaube ich, ein nicht geringes Interesse bei uns und bei unseren westlichen Nachbarn in Anspruch nehmen kann. Ist einige Jahre an demselben gearbeitet, so wird der Umfang and die Verschiedenartigkeit des hier vereinigten Materials das hinreichend erklären. Arbeit hat auch nur in dieser Zeit und in der vorliegenden Weise ausgeführt werden können durch die Liberalität der Bibliothek- und Archiv-Verwaltungen, die den bei weitem größten Theil der benutzten Handschriften hier zugänglich gemacht haben. Ich darf es aussprechen, daß ohne das einzelne Stücke, wie der Aegidius. die Kremsmunsterschen Historien, gar nicht hätten so gegeben werden können, wie sie nun unter wiederholter Vergleichung der zum Theil verschiedenen Bibliotheken angehörigen Codices vorgelegt worden sind, und ich darf daran auch an dieser Stelle den Wunsch knitpfen, daß auch in Zukunft nicht durch ängstliche Beschränkung bei der Versendung von Handschriften unsere Studien benachtheiligt werden mögen, wobei ich gern hervorhebe, daß auch die Pariser Nationalbibliothek und die Brüsseler Bibliothek de Bourgogne unter Delisles und Ruelens' einsichtsvoller und wahrhaft liberaler Verwaltung, wie sie diesem Bande mannigfache Förderung gewährt baben, noch neuerdings unseren Wünschen stets bereitwilligst entgegen gekommen sind.

G. Waitz.

Beiträge zur Bearbeitung des römischen Rechts von Dr. Max Cohn, Prof. zu Amsterdam. Erster Band. Berlin, Weidmann 1880. 8°.

Von obigem Buche erschien 1878 ein erstes 4 Bogen starkes Heft, enthaltend drei Abhandlungen über die Testirfähigkeit der Frauen,

tiber patronatisches Erbrecht und tiber plus petitio. Am Ende des Jahres 1879 folgte, Bluntschli zum 50jährigen Doctorjubiläum gewidmet, ein zweites Heft, welches schon äußerlich ganz anders als jenes erste sich präsentiert durch seinen 25 Bogen übersteigenden Umfang. In der Vorrede dieses zweiten Heftes erklärt der Verf. während der Inhalt des ersten essayistischen Charakters gewesen sei, habe er bald empfunden, daß seine Individualität nach dieser Seite hin nicht tendire; er sei daher zu "der ihm zusagenden Behandlungsweise" tibergegangen, wenn auch "nicht auf dem geraden Wege, sondern mittelst der ein wenig mikrologischen Untersnchung der ersten Abhandlung über das ope consilio der actio furti". Da so der Verf. selbst den Schwerpunkt seiner Beiträge ganz in die nicht weniger als 360 Seiten füllende Abhandlung zur Lehre von der capitis deminutio verlegt, so wird auch Referent sich damit begnügen. über diese zu berichten. Als ihre Tendenz bezeichnet der Verf. "eine Widerlegung der heutigen Theorie von der Zerstörung der rechtlichen Persönlichkeit" und damit die Anbahnung einer richtigeren Schätzung einer Lehre, "die unsere Jurisprudenz, wie wenig andere, für eine Emanation der formalen Vortrefflichkeit römischen Rechts, materiell dagegen für eine, wenn auch nicht eingestandene, so doch sicher empfundene Wunderlichkeit hielt".

Der Verf. beginnt mit einer "Inventarisirung der Capitisdeminutionsfälle". Bezuglich der maxima c. d. bemerkt er zunächst, daß es ungenau sei, sie als Zerstörung der Civität und Libertät zu bezeichnen, da allerdings mit dieser nothwendig jene untergehe, aber "nicht auf Grund der c. d. maxima — man mißte viel-

mehr sagen auf Grund der c. d. media, wenn es für diese nicht eine geschlossene Anzahl von Fällen gäbe". Als ob der Civitätsverlust neben dem Freiheitsverluste und nicht als ein in diesem enthaltener einträte, und als ob die Bezeichnungen der minima media und maxima c. d. gesonderte Arten der c. d. und nicht vielmehr Grade ausdrückten, von denen der höbere den niederen in sich schließt. Freilich soll nach dem Verf. die maxima c. d. schon deswegen nicht als solche die Civität zerstören. weil ihr Eintritt gar nicht durch diese bedingt Die Annahme zwar, daß Gai. I. 160 einen notorischen non civis eine solche erleiden lasse, verwirft der Verf. selbst, hält aber die Sache für entschieden dadurch, daß ja auch der non civis z. B. servus poenae werden könne. aber die das caput deminuirenden Thatbestände diese Wirkung nur im Falle der Existenz eines solchen caput haben konnten, bedurfte ebenso wenig besonderer Hervorhebung als der Umstand, daß ein infamirendes Verbrechen nur denjenigen zum infamis macht, der es nicht schon ist; die Frage, wer ein caput im Sinne der c. d. besitze, ist daher in keiner Weise beautwortet durch die Angabe der eventuell dieses caput deminuirenden Facta. Was die einzelnen Fälle der maxima c. d. angeht, so meint der Verf., bei der servitus poenae liege "kein Verlust der Freiheit vor in dem Sinne, der bei den übrigen Capitisdeminutionsfällen damit verbunden wird, nämlich ein Verlust, an den sich die Begründung der Rechtsstellung eines servus anknüpft" (8. 63). Der servus poenae sei "den Regeln des Rechts der Sklaven durchaus nicht unterworfen"; der Ausdruck servus sei bei ihm "lediglich ein Tropus". Dieser Behauptung gegen-

über möchte man den Verf. fragen, 1) ob es

nicht auch servi sine domino gebe, sowie 2) ob wenn es heißt, derselbe sei mehr poenae als fisci servus, damit das Staatseigenthum und nicht vielmehr nur die Eigenschaft des Sklaven als eines Erwerbsinstruments für den Staat verneint werden sollte.

Nachdem Verf. die von Gaius und Justinian aufgezählten Fälle der max. c. d. erörtert hat, geht er zur Frage über, ob einen solchen Fall der gemeinen Annahme entsprechend auch die captivitas bilde. Für die Verneinung "ganz entscheidend" scheint ihm L. 4 D de suis 38, 16. da "hier der Fall der captivitas und c. d. als zwei besondere Dinge behandelt werden". Ulpian sagt dort

1) Si filius suus heres esse desiit, in eius-

dem partem succedunt omnes nepotes etc.

2) Filius autem suus heres esse desiit, si capitis minutione vel magna vel minore exierit de potestate.

3) Quodsi filius apud hostes sit, quamdiu vi-

vit, nepotes non succedunt.

Weit entfernt die Subsumtion der captivitas unter die c. d. auszuschließen, scheint unsere Stelle sie vielmehr zu belegen. Wird uns gesagt, durch Ausscheiden des Sohnes aus den sui heredes rücken die Enkel an seine Stelle, jenes Ausscheiden erfolge durch c. d., diese Succession trete aber im Falle der Kriegsgefangenschaft, so lange der Sohn noch lebe, nicht ein; so wird für diesen Fall weder die c. d. noch das Ausscheiden des Sohnes aus der Zahl der sui heredes, sondern nur die daraus sonst sich ergebende Succession der Enkel verneint.

Bezüglich der media c. d. sucht der Verf. zunächst in L 5 § 3 D. de extr. cogn. 50, 13 die Worte i. e. cum libertas adimitur als Glos sem zu erweisen (gewiß mit Recht); sodann

wendet er sich zur aquae et ignis interdictio und deportatio. Jene habe ursprünglich nicht sowohl das Bürgerrecht zerstört als den dieses zerstörenden Erwerb eines fremden Bürgerrechts veranlaßt: ob aber der Verlust der Civität durch Annahme eines neuen Bürgerrechtes als cap. dem. gegolten habe, erklärt der Verf, für mehr als fraglich; für die media sowohl als maxima c. d. gelangt er zu dem Resultate, daß alle sicheren Fälle derselben auf Delicten beruhen.

Als durch Gaius sicher bezeugte Fälle der minima c. d. betrachtet der Verf. zunächst die arrogatio und die seitens einer femina sui iuris vollzogene coemtio. Dagegen bezweifelt er die c. d. bei jeder anderen in manum conventio. Beztiglich der mancipatio und manumissio constatiert der Verf., daß von Gaius sowohl die Hingabe in das Mancipium als die Freilassung e mancipio als besondere Fälle der c. d. bezeichnet seien; nur aber die Zugehörigkeit der remancipatio seien Zweifel erlaubt. Beztiglich der Frage, was denn nun, wie bei der magna c. d. libertas und civitas, bei der minima eine Aufhebung erfahre, weist der Verf. zunächst Savignys Ansicht zurück, die namentlich völlig widerlegt zu betrachten sei durch die Eigenschaft der manumissio e mancipio als einer c. d. Ebensowenig sei aber jenes die Agnation, wie derselbe Fall beweise. Immer aber handle es sich um Vertauschung der bisherigen Familienzugehörigkeit mit einer anderen, wobei freilich dahin gestellt bleiben mitse, warum andere dieselbe Vertauschung bewirkende Vorgänge keine c. d. begründen.

Verf. wendet sich nun zu den "aufhebenden Wirkungen der c. d." u. zw.

1) bezitglich der *publica* iura, von denen constatiert wird, daß sie durch Untergang des sie bedingenden Bürgerrechts erlöschen, dagegen durch minima c. d. nicht berührt werden; doch glaubt der Verf. im Falle der datio in mancipium das Gegentheil annehmen zu sollen.

2) Die hausherrlichen Rechte gehen durch c. d. stets verloren. Beztiglich der tutela (non legitima) hält der Verf. trotz § 4 J. q. m. tut. I, 22 und L. 11 § 4 D de test. tut. 26, 2 den Untergang durch media c. d. nicht für entschieden. Durch minima c. d. läßt der Verf. nach altem Rechte auf Grund von L. 7 pr. D de cap. min. 4, 5 außer der legitima die einem Haussohn übertragene Tutel erlöschen wegen ihrer Unverträglichkeit mit der die c. d. begründenden mancipii causa.

3) Bezüglich der Ehe nimmt der Verf. ein doppeltes (naturales und civiles) Element des iustum matrimonium an, das daher bei media c. d. als Ehe nach ius gentium fortexistiert habe: für unzweifelhaft erklärt er die Einfinß-

losigkeit der minima c. d.

4) Was den Verlust des Activvermögens angeht, so erklärt der Verf. seinen Eintritt durch media c. d. bezüglich der nichteivilen Rechte aus dem Zweck der Strafe. Was das Schicksal der Rechte betrifft, welche durch minima c. d. dem durch dieselbe ihrer unfähig gewordenen verloren gehen, so will der Verf. den vielbesprochenen Untergang der in iudicium deducierten Forderungen entweder auf Frauen beschränken und aus ihrer Procesunfähigkeit oder aber aus der regulären Unfähigkeit der Hauskinder als Kläger zu processieren erklären; Procespartei sei nämlich der Deminuirte geblieben und erst die actio iudicati sei dem Gewalthaber erworben worden.

5) Die Befreiung des capite minutus von seinen Schulden beruht nach dem Verf. auf einem aus dem Wegfall des Vermögens sich ergebenden Postulat der Billigkeit; bei Hingabe in das mancipium, manumissio e mancipio und Arrogation des Gewalthabers nimmt Verf. Fortexistenz der Schulden an.

Zum Schluß nimmt der Verf. Stellung zur herrschenden Theorie der c. d. Nahe liege sie für die magna c. d., sowie für die media, "wenn es sich blos um einen Verlust "der civilrechtlichen Persönlichkeit handelte; "für die minima dagegen erscheine sie "mindestens abenteuerlich": wenn man die Zerstörung der Persönlichkeit aus der Ablösung von der Agnatenfamilie erkläre, so sei "nun dagegen einzuwenden, daß diese ganze Erklärung für die manumissio e mancipio nicht paßt". Sodann mußte nach der herrschenden Ansicht, meint der Verf., als "maxima höheren Grades" der Tod gelten. Seine eigene Auffassung von der Entwickelungsgeschichte der cap. d. ist nun diese. Als Urfälle betrachtet er solche der minima c. d., nur sie kenne Cicero und nur sie verstehe unter c. d. das Edict, wie auch der Ausdruck nicht eine Vernichtung, sondern nur eine "ungunstige Veränderung" des caput bedeute. Ausgangspunkte seien arrogatio und in manum conventio der gewaltfreien Frau; nur auf sie beziehe sich das Edict über die restituierte Klage und nur an sie denke wohl auch Cicero. Ausgeschlossen seien so ursprünglich alle Fälle gewesen, welche keine Verschlechterung der Stellung zur Folge hatten. Um jene beiden Acte in ihrer zerstörenden Eigenschaft zu bezeichnen, sei der Ausdruck aufgekommen. Eine Erweiterung des Sprachgebrauchs erscheine zunächst in der "Pro-

fanliteratur" durch Bezeichnung der Gefangenschaft als c. d. Nach und nach hätten sich weitere Fälle der Vernichtung des caput angesetzt, so daß man schließlich in der c. d. nichts gesehen habe als "eine permutatio gewisser status und zw. der Art, daß sie auf eine große Zahl von Rechtsverhältnissen aufhebende Wirkung übt". Mit dem Aufkommen einer Unterscheidung verschiedener Arten habe man angefangen jeden Fall für sich zu entwickeln; dadurch sei der Zusammenhang abhanden gekommen und sei der zusammenhaltende Begriff nur noch der der status permutatio (ohne zerstörende Bedeutung derselben) geblieben. Bei der maxima c. d. habe man die captivitas "ganz richtig" wegen der Besonderheit abgestoßen, sei dagegen im servus poenae über die status permutatio hinausgegangen und habe inconsequent die Umwandlung von Sklaverei in Freiheit nach wie vor nicht als c. d. angesehen. Bei der media c. d. habe die Betonung des Strafmoments die Ausdehnung auf Fälle anderer Art verhütet. Bei der minima dagegen habe man sich mit der "permutatio status hominis" begntigt, freilich unter Ausschließung

1) "aller Fälle, in denen an einen aufhebenden Einfluß auch nicht gedacht werden

konnte", wie Tod des pater familias.

2) Der Ausschluß der captio zum Priesterthum "liegt wohl an dem Umstande, daß keine römische Jurisprudenz einen Act des pontifex mit einem Worte wie c. d. belegen durfte"!

3) Die Nichtzurechnung der jüngsten Fälle erkläre sich "damit, daß, als sie aufkamen, man über die Zeit hinaus war, in der eine arbeitende Wissenschaft das Bedürfniß fühlen konnte, den Katalog der c. d. zu vervollständigen, überdies

aber unter dem Einfluß des neuen Rechts der Begriff der c. d. minima mehr und mehr be-

deutungslos geworden war".

Die vorliegende Uebersicht giebt keine Vorstellung und will keine Vorstellung geben von den zahlreichen Details, die der Verf. vielfach in breitester Weise behandelt hat; sind sie doch ihm selbst nur Mittel zum Zwecke. Fragen wir uns aber nach der Erreichung des vom Verf. verfolgten Zweckes die Theorie der cap. dem. zu reformieren, so vermag Referent diese Frage nur zu verneinen. War es verdienstlich vom Verf. hervorzuheben, daß der Begriff der c. d. ein ziemlich junger und daß er höchst wahrscheinlich von Fällen der minima c. d. ausgegangen ist, sowie daß es bei den Hauptfällen der c. d. sich um Strafen handelt, so ist es dem Verf. doch nicht gelungen von diesen Ansätzen aus irgend welche Theorie der c. d. zu entwickeln. Weder hat der Verf. glaublich gemacht, daß der römische Begriff der c. d. ein so absolut zerfahrener war, wie er ihn darstellt, noch hat er wirklich die Annahme widerlegt. daß die c. d. in der einen oder anderen Weise als eine rechtliche Zerstörung der individuellen Persönlichkelt anzusehen sei. Bei allem aufgewendeten Fleiße ist der Verf. dem Loose nicht entgangen, vor dem freilich kein Fleiß zu sichern vermag, eine mehr mühsame als fruchtbare Arbeit zu liefern. Den Stempel des Mthsamen trägt trotz mancher Redeblumen, die der Leser unsehwer vermissen würde, auch der Stil des Verf., so daß seiner Abhandlung allerdings nichts anhaftet von der essavistischen Behandlung. welche er mit ihr wieder verlassen zu haben angiebt.

Erlangen.

Beiträge zur Erklärung und Kritik des Isaios, von W. Roeder, kgl. Gymnasiallehrer. Jena, Ed. Frommann 1880. VIII. 83 S. 8°.

Diese kleine Schrift soll, nach der Erklärung des Vorworts, eine Vorläuferin zu einer kritischexegetischen Bearbeitung der bedeutenderen Reden des Isaios sowie der demosthenischen gegen Aphobos sein, womit der Verf. diese Werke der Schullektüre zugänglich zu machen hofft. Ref. kann nicht verhehlen, daß ihm Isaios für die Schule kein geeigneter Autor scheint, und daß nach seiner Meinung auch jene Erstlingswerke des Demosthenes einen Schüler nicht werden fesseln können; das Prädikat "formvollendet", welches der Verf. ihnen und den Reden des Isaios giebt, ist weder für die einen noch für die andern ein durchaus angemessenes. Auch ein Lord Brougham hat dem Isaios keinen Geschmack abgewinnen können. Doch abgesehen von der Bestimmung für die Schule muß man ja jedem es Dank wissen, der dem in der That noch wenig bearbeiteten Isaios seine Mühe zuwendet.

vorliegende Schrift ist größerentheils Die grammatisch-kritisch; nur die beiden ersten Abschnitte sind anderer Art. In dem ersten handelt der Verf. "über Aufbewahrung, Aufhebung. Aenderung und tiber Abschriften eines Testaments nach attischem Recht". Er berichtigt einige Irrthtmer, die sich in der neuesten Bearbeitung von Hermann's griech. Antiquitäten finden, und die durch verkehrte Benutzung von Stellen des Isaios entstanden sind. Dann aber sucht er selbst etwas gegen Schömann zu erweisen, wortber ihm Refer. nicht ganz zustimmen kann: daß nämlich zur nachträglichen Aufhebung einer testamentarischen Adoption der einseitige Wille dessen der adoptiert hatte nicht

gentigt habe, sondern eine Art von Zustimmung des Adoptierten erforderlich gewesen sei. · Is. 6, 32 geht nichts hervor, als daß natürliche Erben, wenn sie bei der Niederlegung einer über einen Theil der Erbschaft anderweitig verfügenden Urkunde betheiligt gewesen waren, auch bei einer Aufhebung derselben zugezogen zu werden Anspruch hatten; sie waren eben hier so gut wie Contrahenten (vgl. Schömann z. St.). In dem Falle der 1. Rede aber mag die Sache insofern ähnlich liegen, als der Erblasser Kleonymos das Testament bei den Astynomen nicht allein, sondern in Gemeinschaft mit den bedachten Seitenverwandten deponiert hatte; verlangte er es nun behufs einer Aenderung oder Aufhebung zurück, so mußte, wenn nicht er selbst, doch einer der Mitbetheiligten vor dem Beamten das erklären, während dieser einem Dritten schlechterdings die Urkunde nicht aushändigen durfte. So erklärt es sich, weshalb Kleonymos nicht seinem Neffen, dem Sprecher der Rede, sondern den Gegnern den Auftrag der Herbeischaffung gab. - Unrichtig scheint mir die Conjektur zu 1 § 25: a'reletv mer yao w άνδρες οθχ οδός τ' ήν άλλω γραμματείω ή τώ παρά τη άρχη κειμένω, statt der überlieferten Akkusative allo reammarstor -ro-zeimeror. Aufzuheben, sagt der Redner, gab es nichts als diese Urkunde, die also, wenn er aufheben wollte, herbeigeschafft werden mußte; zum Nachtragen dagegen, wenn er das wollte, gab es auch anderes Papier. Hingegen ist es ein ganz unmöglicher Ausdruck: ein Testament durch die Urkunde, auf der es steht, vernichten. — Der 2. Abschnitt untersucht, wer die Gegner in der 1. Rede seien; Referent hat seine (abweichende) Ansicht anderweitig ausgesprochen. Der Verf. macht den Fehler, daß er alle im Prozeß auf

der entgegengesetzten Seite stehenden Personen ohne weiteres als solche faßt, die auf die Erbschaft Anspruch machten. - Was nun aber die weiterhin behandelten grammatischen und kritischen Fragen betrifft, so sieht sich Ref. zu seinem Bedauern zu ganz entschiedenem Einspruch genöthigt. Der Verf. geht nämlich darauf aus. eine ganze Reihe von Dingen, die man sonst für die gewöhnliche attische Prosa als grammatisch unzulässig oder doch als verdächtig ansieht, auf Grund unserer handschriftlichen Ueberlieferung sowohl dem Isaios als andern Prosaikern zu vindicieren. Solche sind: weitgehendes Fehlen des av beim Indikativ Nichtwirklichkeit, av mit Optativ statt av mit Indikativ, potentialer Optativ ohne av, Futur. Indikativ mit av u. a. m., so daß man sich wundert, wenn er schließlich Iva mit Indik, Fut. nicht gelten läßt. Es ist hier unnöthig, auf alles Einzelne einzugehen, da der Fehler in den leitenden Grundsätzen liegt. Es ist falsch. den Hdschr. des Isaios für diesen den gleichen Grad der Glaubwürdigkeit beizulegen wie den demosthenischen für Demosthenes; viel mehr noch ist es falsch, die einzelnen Hdschr. des Isaios. oder Lysias, unter einander hinsichtlich der Glaubwürdigkeit gleich oder fast gleich zu stel-Aus solchen Codices, wie der Palatinus des Lysias oder der Crippsianus A der kleineren Redner ist, läßt sich über die Möglichkeit irgend welcher Anomalie therhaupt nichts feststellen, dazu sind sie viel zu sehr verdorben. Die sichersten Zeugen sind ja die Inschriften. demnächst aber haben auch sorgfältig geschriebene Handschriften, wie wir solche bei Platon, Isokrates, Demosthenes besitzen, eine große Autorität, doch so, daß ein Beispiel oder zwei auch aus ihnen unter Umständen noch sehr

wenig ausmachen Neben dem Palatinus aber hat irgend eine andre Hdschr. des Lysias gar keine Autorität, weil alle bekanntlich aus jenem abgeschrieben sind, und doch sagt der Vers. z. B. S. 51: "auch Lys. 12, 44 haben bis auf den Palatinus" alle Hdschr. ψηφίσεσ 9ε4. scheint in der That die Hdschr. nur zu zählen. Bei Isaios aber und den andern Rednern, die mit diesem die gleiche Ueberlieferung haben, hat nach des Ref. Ueberzeugung der jüngste Hsg. des Antiphon, V. Jernstedt, das Richtige erkannt, indem er die Hdschr. BLZM als aus A direkt oder indirekt abgeleitet ansieht. Aber auch schon nach den bisher feststehenden Resultaten hätte der Verf. es sich sparen können, den Codex Z durch Hrn. R. Peiper an verschiedenen Stellen neu vergleichen zu lassen. Aus seiner falschen Methode geht es nun hervor, daß seine Ergebnisse fast überall den entschiedensten Widerspruch hervorrufen müssen. Z.B. av mit Indic. Fut. wird durch folgende Stellen gestützt. Isai. XI, 47 έξ ων αν διαβάλλοντες δυνήσονται (wo tibrigens A, was der Verf. nicht wissen konnte, pr. m. διαβάλλουσι hatte, corr. 1). "Wahrscheinlich auch" 10, 21 αν — ψηφίσεσ. 9ε, öbwohl A corr. 2 ψηφίσαισθε. "Aller Wahrscheinlichkeit nach" 1, 21 αν — ποιήσειε, wie Q hat; Ald. nonfones, die Hdschr. sonst alle moinsaire. [Hier hat der Verf. das c Bekker's misverstanden und hält daher noinoaire für moderne Conjektur.] "Ebenso" 7, 42 av ποιήσεσθε, "wo die Hdschr. nebst der Aldina den Conjunktiv noingnoss und nur der verbesserungsstichtige Grammatiker bei A ποιήσαισθε schreibt". Bekker bemerkt: ποιήσαισθε] libri ποιήσησθε, sed A corr. (von 1. Hand); der Verf. hat also auch hier wieder mißverstanden. Er bringt dann Beispiele aus Platon und Xenophon, auch die in sehr ge-

ringer Zahl: dann eins aus Thukvdides, und drei "von sämmtlichen Hdschr. beglaubigte Stellen der übrigen attischen Redner": nämlich zwei ans Deinarchos und eine aus Isokrates. können aber, fragt man doch, bei so nahen und lautlich für die Byzantiner identischen Formen. wie ποιήσεσθε und ποιήσαισθε, ελέησειε und ελεήoaire, die Handschriften von irgend welcher Autorität sein? Das sind nämlich die fraglichen Formen an zwei der drei Stellen; an der dritten (Dein. 1, 68) liegt auch, wenn die Ueberlieferung richtig ist, lediglich Anakoluthie vor, und ist das Futurum von dem in Frage stehenden är durch volle 7 Zeilen getrennt. Nun kommen noch die "wahrscheinlich" vorhandenen Beispiele: isokratische, "wo der Grammatiker von  $\vec{\Gamma}$   $\vec{\alpha}\nu$  gestrichen hat", und zwei bei Aischines. an deren einer die Emendation avspet für av Eget ganz zweifellos ist. Ref. beabsichtigt nicht, bei dieser ganzen Frage in die Controverse, soweit sie wirklich vorhanden ist, einzutreten, sondern will lediglich gegen die Beweismethode protestieren, mit welcher nur Verwirrung in der Grammatik angerichtet wird. Die verbesserungssüchtigen Herausgeber zu tadeln steht nur dem an, der von den Principien, von welchen dieselben bei ihrem Verfahren sich leiten lassen, sich ganz genau unterrichtet hat, was bei dem Verf. angenscheinlich nicht der Fall — Von den im letzten Abschnitte mitgetheilten eignen Conjekturen erscheinen beachtenswerth die zu Is. 3, 49 τή δε γνησία θυγατρί χιλίας (für γν. ούση τρισχιλίας) und zu 3, 62: εί τις αὐτήν ἀφηρείτο ή έβιάζετο <η > έξηγεν [αν] έκ των παιρφων, [καί] อย่น ฉิบ นาธ์.

Kiel. F. Blass.

Far die Redaction verantwortlich: E. Rehnisch, Directer d. Gött. gel. Anz.
Verlag der Disterich'schen Verlags-Buchhandlung.
Druck der Dieterich'schen Univ.- Buchdruckerei (W. Fr. Kassiner).

## Göttingische gelehrte Anzeigen

## unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stück 9, 10,

2. u. 9. März 1881.

Inhait: E. de Laveleye, Das Ureigenthum; deutsche Ausg. v. K. Bücher. D. Boss, Studies in the early history of institutious 1—III. Von E. Nasse. — W. Wundt, Logik. Bd. I. Von J. Rehmke. — W. Spitts, Grammatik des arabischen Vulgardialects von Aegypten. Von Th. Nödeks. — A. Raabe, Die Klagelieder des Jeremias und der Prediger des Salomon. Von J. Wallhauses. — P. Begnaud, La Métrique de Bharata. Von R. Pischel.

= Eigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött. gel. Anz. verboten =

Das Ureigenthum, von Emil de Laveleye. Autorisirte deutsche Ausgabe, herausgeg. und vervollständigt von Dr. Karl Bücher. Leipzig, F. A. Brockhaus 1879. XXX. 535 Seit. 8°.

Studies in the early history of institutions by Denman W. Ross. I. II. III.: The theory of village communities. Cambridge, Mass., U.S.A. University press: John Wilson and son. 1880. 23, 12 u. 32 Seit. 80.

Die an erster Stelle genannte Schrift hat seit ihrem ersten Erscheinen in französischer Sprache eine Reihe von Auflagen erlebt, sie ist ins Englische übersetzt worden und liegt nun hier in deutscher Bearbeitung vor. Offenbar hat sie in weiten Kreisen Beachtung gefunden, in viel weitern jedenfalls, als jemals ein deutsches Buch, welches diesen oder irgend einen andern Theil der agrarischen Geschichte behandelt. Ausgesprochener Maßen ist es auch nicht in erster Linie der Zweck des Verfassers gewesen, neue wissenschaftliche Forschungen zu geben, sondern

auf die behandelten Erscheinungen die öffentliche Aufmerksamkeit zu lenken und dadurch das Verständniß für die Mängel und die nothwendige Weiterentwicklung unserer vermögensrechtlichen Ordnung zu verbreiten. Zwar hat ihn gewiß nicht die Absicht geleitet, die man ibm wohl irrthümlicher Weise untergelegt hat. die alten Formen der Feld- und Hausgemeinschaft als in unserer Zeit noch anwendbar zu Mit Recht sagt sein Uebersetzer: empfehlen. wer einem ernsthaften Schriftsteller zutraut. daß er die russische Dorfgemeinschaft, die stidslavische Zadruga, die schweizerische Allmende, die holländische Erbpacht und die ländliche Produktivgenossenschaft in einem Athem als agrarpolitische Panaceen empfehle, für den sind derartige Darstellungen überhaupt nicht geschrieben. Aber doch hat der Verf. nicht blos den Gedanken anregen wollen, daß die Eigenthumsordnung veränderlich ist. Er glaubt vielmehr, daß die freie Ueberlassung des Vermögens an die Individuen zu willkührlichem Schalten damit, wie sie das Produkt unserer modernen Rechts- und Wirthschaftsentwicklung ist, mit den socialen Mißständen der Gegenwart in engem Zusammenhang stehe. In dem reinen Privateigenthum an Grund und Boden, wie es sich bei den Römern zuerst ausgebildet und jetzt nach längerer Verdunklung bei den wichtigsten Culturnationen wieder hergestellt ist, sieht er die Hauptursache der Vermögensungleichheit und der Verschärfung der Klassengegensätze, welche unsere moderne Gesellschaft gefährden. Er fürchtet, daß, wenn diese Dinge sich so weiter entwickeln, sie in traurigen socialen Kämpfen und dem Verlust der politischen Freiheit enden. Da möchte er nun zeigen, daß das Eigenthum nicht immer so

allen socialen Charakters entkleidet und nur den privaten Zwecken des Individunms dienstbar gewesen ist, wie heutzutage, und dadurch den Gedanken anregen, daß auch unsere heutige Eigenthumsordnung noch nicht die letzte und vollkommenste sei, sondern daß das Privateigenthum im Interesse der harmonischen Entwicklung des Ganzen Einschränkungen erfahren Wie er sich die wünschenswerthe Umkehr zu einem mehr socialen Charakter des Eigenthums denkt, darüber giebt er keine klaren Ausführungen, nur Andeutungen. Manches vortreffliche Wort findet sich da in der Vorrede. neben andern Aeußerungen, die mir von zweifelhaftem Werthe scheinen. Er verlangt also eine Abschwächung des Individualismus, größere Unterordnung des Individuums unter die Zwecke der Gesammtheit, mehr sociale Pflichten für das Vermögen, aber auch allgemeinere Vertheilung des Eigenthums, größere Gleichheit in den Lebensbedingungen der verschiedenen Klassen. Jener oberste Grundsatz der Gerechtigkeit "Jedem nach seinen Werken" müsse zur Wahrheit werden und zwar in der Weise, daß das Eigenthum wirklich das Resultat der Arbeit sei und daß das Wohlbefinden eines ieden im richtigen Verhältniß zur Mitwirkung bei der Produktion Er hofft die Umgestaltung von der Kraft des Christenthums. Dasselbe habe bis zur Gegenwart nur auf die Individuen und dadurch auf den Staat eingewirkt. Wer aber seine Macht habe ermessen können, der werde zugeben, daß es einst eine ordnende Kraft des Staats werden und dann sich der Welt in der ganzen Tiefe seiner Gedanken und der ganzen Fülle seiner Segnungen offenbaren werde.

Als Kritiker sind wir darauf angewiesen, mehr

die Punkte hervorzuheben, in denen wir von dem Verf. differieren, als die, in denen wir tibereinstimmen; und da glauben wir zwei Bedenken nicht verhehlen zu dürfen.

Erstens scheint uns der Verf. die sittliche Bedeutung jener älteren Institutionen zu überschätzen. Nach seiner Auffassung wären also die verschiedenen Formen der Feldgemeinschaft. wie sie auf früheren Culturstufen sich finden. mehr vom Geiste des Christenthum durchdrungen, als unser heutiges reines Privateigenthum. scheint uns eine unabweisbare Consequenz der vom Verfasser in der Einleitung entwickelten Gedanken zu sein. Ist aber wirklich so? Die Gesinnung der Dorfgenossen in einem russischen Dorfe mit Collektiveigenthum und gemeinsam geregelter Wirthschaft könnte doch der christlichen Liebe sehr viel ferner stehn, als die der Anbauer in einem Distrikte des fernen Westens der Vereinigten Staaten, von denen jeder selbstständig für sich wirthschaftet und nach eigenem freien Ermessen die wilde Natur sich dienstbar macht. Hartherzigkeit und Selbstsucht können sich unter jeder Form des Zusammenlebens geltend machen und doch ist es die Gesinnung der Menschen, die Stellung des Herzens zu Gott ganz allein, auf welche das Christenthum Gewicht legt. noch bedenklicher erscheint mir ein anderer Entspricht die Forderung, daß jedem nach seinen Werken die äußern Güter dieser Welt zugetheilt werden sollen, wohl dem Geist des Christenthums und würde das Streben nach ihrer Verwirklichung in der That die sittliche Entwicklung des menschlichen Geschlechts fördern? Wie würde es um uns beschaffen sein. wenn jede gute That sofort ihren Lohn

äußern Glücksgütern erhielte? — Doch wir wollen diese Frage nicht weiter verfolgen, da ja, wie wir anerkennend hervorheben, die Tendenz des Buchs für seinen Hauptinhalt ganz unwesentlich ist. Sie hat nur insofern auf die Schrift eine sehr vortheilhafte Wirkung, als sie der Darstellung des Verfassers eine Wärme und eine Lebendigkeit giebt, welche ihr schwerlich in dem Maße eigen sein würde, wenn die Untersuchungen nur aus antiquarisch-historischem

Interesse hervorgegangen wären.

Von dem angedeuteten Gesichtspunkt ausgehend hat nun der Verfasser mit großem Fleiß gesammelt, was die historische und nationalökonomische Forschung neuerer Zeit über gemeinschaftliches Eigenthum und über gemeinschaftliche Benutzung von Grund und Boden bei Völkern verschiedener Zeiten und Orte zu Tage gefördert haben, aber in einzelnen Abschnitten diese Forschung auch durch eigene Untersuchung wesentlich gefördert. Sein Uebersetzer hat dann durch werthvolle selbstständige Arbeiten das Werk noch weiter bereichert. Das Ganze aber zeichnet sich durch eine geschmackvolle und angenehm lesbare Form aus, die gewiß viel dazu beigetragen hat, daß der Verf. seinen Zweck auf die behandelten Erscheinungen die Aufmerksamkeit der gebildeten Welt zu lenken, in so ausgedehntem Maße erreicht hat. Nicht minder aber sind es die vielen Analogieen in der agrarischen Entwicklung ganz verschiedener Völker, welche in der übersichtlichen Darstellung des Verf. oft in einer auch den Fachmann überraschenden Weise zu Tage treten, die der Lektüre des Buchs einen großen Reiz geben. Wir sind auf diesem Gebiete darauf angewiesen unsere mangelhaften Kenntnisse der agrarischen Zustände früherer Zeiten durch Vergleichungen zu ergänzen. Ohne dieselben müßten wir sehr oft ganz darauf verzichten, uns ein anschauliches Bild von den Verhältnissen fritherer Zeiten zu machen. Gerade dadurch sind zahlreiche Mißverständnisse hervorragender Historiker entstanden, daß sie sich auf Interpretation einzelner Urkunden beschränkten ohne sich unter Zuhülfenahme anderer ähnlicher und genauer beobachteten Erscheinungen ein lebensvolles Bild des Ganzen zu machen. Wir sind deshalb weit entfernt, den Ausstellungen zuzustimmen, welche der Verfasser zweiten oben citierten Werks gegen die vergleichende Methode Laveleye's macht. Natiirlich aber ist es. daß ein Schriftsteller, der mit so großem Erfolge eine bestimmte Methode verfolgt, im Einzelnen auch mitunter Analogieen sieht, wo Andern mehr die Verschiedenheit der agrarischen Zustände auffällt.

So scheint uns — um in die Besprechung einzelner Abschnitte des Buchs einzutreten -, daß der Verf. den Unterschied in der agrarischen Entwicklung Rußlands und der germanischen Völker zu wenig betont. Ihm ist die russische Dorfverfassung das lebende Bild der altgermanischen Feldgemeinschaft und wohl ohne Zweifel aus diesem Grunde stellt er sie in den Vordergrund seiner Darstellung. Nun ist aber ein Grundgedanke der erstern, das gleiche Recht aller volliährigen Einwohner auf einen gleichen Theil der Ländereien, deren Eigenthümer die Dorfschaft ist, bei den germanischen Dörfern in historischer Zeit nirgendwo nachweisbar. kann es als wahrscheinlich betrachten, daß bei der ersten festen Niederlassung jeder erwachsene Volksgenosse seinen Antheil an der Flur erhielt. aber nachdem einmal die Austheilung erfolgt and jeder seine Hufe erhalten, waren bei wachsender Bevölkerung die Besitzlosen auf die Arbeit für Andere oder auf die Occupation des unbebauten Landes angewiesen. Die letztere hat der Besitzlösigkeit des freien Dorfgenossen gewiß lange vorgebeugt. Entweder wurden geeignete Theile des unbebauten Landes zu neuen Hufen im alten Dorfe oder zu ganz neuen Töchterdörfern verwandt. Auch haben bei wachsender Bevölkerung wohl mehrere Familien zusammen eine Hufe besessen, bis dann wahrscheinlich erst später in einem großen Theile von Deutschland auch die Naturaltheilung der Hufen üblich wurde. Von einem Rechte aber der Besitzlosen, eine neue Theilung zum Zweck der Vermehrung der Hufenzahl durch Verkleinerung des Umfangs der alten zu verlangen, findet sich unseres Wissens in der deutschen Geschichte keine Spur. Ebenso ist es aber bis vor einigen Jahrhunderten auch in Rußland gehalten worden. scheinen die neuern Untersuchungen über den Gegenstand doch festgestellt zu haben. ben sind mir freilich nur aus dem Buche von H. v. Keussler bekannt, das auch von Laveleye benutzt ist. Aber der Bericht dieses Schriftstellers tiber die russischen Forschungen macht den Eindruck der größten Sorgfalt und Genauigkeit. Darnach gab es in den altrussischen freien Gemeinden noch kein Recht jedes Gemeindegliedes auf einen proportionalen Antheil am Gemeindelande. Dies Recht ist erst später in Folge der Einführung der Leibeigenschaft und der Kopfsteuer entstanden und damit ist der russische Gemeindebesitz dem altdeutschen sehr unähnlich geworden. Ist dem aber so, dann zeigt die russische agrarische Geschichte

nicht einen Fortschritt von dem Gesammteigenthum zu immer größerer Ausbildung des Privateigenthums, wie ihn Laveleye als allen Völkern eigenthümlich darstellt, sondern umgekehrt einen Rückschritt zu einer sehr verstärkten agrarischen Gemeinschaft, und dann kann die russische Dorfschaft nicht mehr als das Urbild einer ur-

sprünglichen Feldgemeinschaft gelten.

An die übrigens sehr sorgfältige Darstellung der heutigen russischen Dorfverfassung und an eine Abwägung ihrer Vortheile und Nachtheile reiht de Laveleve ein anderes Bild einer noch zur Zeit bestehenden ganz ähnlichen agrarischen Gemeinschaft. Er giebt nach Quellen, die in Deutschland schwer zugänglich sind, eine höchst interessante und lehrreiche Darstellung der Dorfgemeinschaften auf Java. Wir ersehn daraus, daß noch ein großer Theil des Landes dort Gemeingut ist und daß periodische Auftheilungen desselben unter die Dorfgenossen üblich sind. dem conservativen Sinn, welcher der holländischen Colonialverwaltung eigen ist, hat man nirgends in diese Verhältnisse eingegriffen. Man hat vielmehr auch die Stücke, welche von dem unbebauten Lande die Regierung den europäischen Colonisten tiberlassen hat, denselben nicht als Eigenthum, sondern zu emphyteutischem Recht auf 75 Jahre gegeben, so daß nach Ablauf dieses Zeitraums eine neue Regulierung der Besitzverhältnisse erfolgen kann. deutet an, daß die enorme Volksvermehrung in Java (1808 3,730,000, 1872 17,298,200 Einwohner) wohl mit diesen Besitzverhältnissen zusam-Schon mehrfach hat man menhängen möge. Befürchtungen ausgesprochen, daß daraus der Zeit für die Colonie große Mißstände sich ergeben würden. Auch uns scheint der Zusammenhang nicht unwahrscheinlich und wir möchten darin einen Beweis dafür sehn, daß eine Agrarverfassung, welche jedem einen Antheil am Lande gewährt, für Unturstusen paßt, auf denen in Folge Ueberflusses an Land die Ausdehnung des Ackerbaus keine Schwierigkeiten hat.

Nachdem der Verf. so die noch bestehenden Dorfgemeinschaften geschildert, wendet er sich zu der germanischen Mark. Die Darstellung schließt sich unter Benutzung der Arbeiten von Hanssen, Roscher u. A. ganz tiberwiegend an G. L. v. Maurer an. Indeß giebt der Verf. doch wohl in einzelnen Aeußerungen dem Collektiveigenthum bei den germanischen Stämmen in geschichtlichen Zeiten eine größere Tragweite, als die Untersuchungen dieser Männer rechtfertigen. Daß nicht erst das Edikt des Königs Chilperich v. J. 574 bei den Franken ein Erbrecht an Grund und Boden geschaffen, wie der Verf. meint, ist schon von anderer Seite hervorgehoben. Ferner kehrt hier die Ansicht wieder, daß die periodischen Theilungen und die Reebningsprocedur die Bestimmung gehabt hätten, njedem Einwohner des Dorfs" ein Anrecht auf einen Ackertheil zu sichern, der groß genug war, um den Bedürfnissen der Familie zu genügen. Wo wir Reste dieser Einrichtun gen in Scandinavien oder Deutschland finden. war ihre Bestimmung eine beschränktere. diese geschichtliche Darstellung hat dann der Uebersetzer einen weitern Abschnitt gereiht, in dem er eine Uebersicht giebt von den Resten der alten Agrarverfassung, die sich in Deutschland erhalten haben. Alle wichtigern Nachrichten, namentlich was sich in den Schriften von Hanssen, Achenbach, Meitzen findet, ist darin sorgfältig zusammengetragen. Der folgende Abschnitt über die Allmenden Schweiz, obwohl mit unendlicher Mühe Verf. bearbeitet, ist doch seitdem durch die viel erschöpfenderen Arbeiten von Miaskowski überholt. Dagegen ist ungemein werthvoll, was der Uebersetzer über die Allmenden im südwestlichen Deutschland zusammengetragen. Nur Wenige haben wohl genaue Kenntniß von dem Umfange gehabt, in welchem sich Gemeinland in stidwestlichen Deutschland erhalten hat. und vor Allem von der eigenthümlichen Art der Benutzung desselben. Die dortigen agrarischen Zustände zeigen in dieser Beziehung manche Aehnlichkeit mit der Schweiz. Indeß sind doch. wie der Verf. hervorhebt, zwei wesentliche Unterschiede zwischen den Verhältnissen der stiddeutschen und der schweizerischen Allmenden. Einmal fehlen unter den erstern die großen Strecken natürlichen Weidelandes, welche in den Gebirgsgegenden der Schweiz den Grundstock des Gemeinlandes bilden, und dann ist in den stiddeutschen Staaten in der Regel die politische Gemeinde die Eigenthumerin des Gemeinlandes. Nur selten haben sich Realgemeinden im Besitz der Allmende erhalten, während die der Schweiz eigenthumlichen Zwischenbildungen zwischen Realgemeinde und der heutigen politischen Gemeinde, die Bürgergemeinden, die Rechtsamegemeinden, die Gerechtigkeitsgenossenschaften u. s. w. fast ganz zu fehlen scheinen. naue statistische Angaben über den Umfang der Allmenden und die Art der Benutzung fehlen in den meisten stiddeutschen Staaten, in Württemberg wird der Umfang des Gemeinlandes 1863 auf 735,722 Morgen angegeben, wovon 58,285 Morgen Aecker, 25,864 Morgen Wiesen, 5245 Morgen Gärten und Länder, 82,491 Morgen

Weide und andere Culturarten, 563,837 Morgen Wald. Von den Gemeinden des Landes besitzen nur 11 % gar kein Grundeigenthum, 68,9 % haben Waldungen, 85,5% besitzen Aecker, Wiesen und Weiden. In den Nachbarstaaten scheint verhältnißmäßig noch mehr Land, das durch die letztern Culturarten genutzt wird, Gemeindeeigenthum zu sein. In Hohenzollern-Hechingen gehört 41% alles Grundeigenthums den Gemeinden, aber darunter noch nicht einmal die Hälfte Wald. In Baden hatten 1854 die Gemeinden außer beträchtlichen Waldungen noch 160,000 Morgen Ackerland und Wiesen. - Ueber die Art, wie die Gemeindewaldungen bewirthschaftet werden, verbreitet sich der Verf. nicht. frther gemeinschaftlich benutzten Weiden sind seit dem Aufkommen der Stallfütterung allmählich immer mehr zu andern Zwecken verwandt worden. Zum Theil werden die nicht bewaldeten Ländereien für Rechnung der Gemeindkasse verpachtet oder auch bewirthschaftet. in Württemberg streben die Gemeinden bauptsächlich darnach, aus dem Ertrage der Allmenden die Gemeindebedürfnisse ganz oder zum großen Theil zu decken, zum Theil werden sie an die Gemeindeburger zur zeitweiligen Nutzung vertheilt. In besonders ausgedehntem Mase scheint das in Theilen von Baden, Hessen und Hohenzollern der Fall zu sein. Der Verf. hält gewiß mit vollem Rechte diese Nutzungsart des Gemeinlandes nicht für alt. Sie sei in den meisten Fällen erst entstanden, als die Gemeinweiden mit Aufkommen des Futterkräuterbaus und der Stallfütterung überflüssig, die alte Ackerflur für die wachsende Bevölkerung klein geworden sei. Während nun der Fernerstehende gewiß in der Regel geneigt sein wird,

über diese Austheilung kleiner Ackerstücke auf oft nur kurze Zeit a priori ungunstig zu urtheilen, lobt der Verf. die Resultate auf das Entschiedenste. Die Bewirthschaftung, versichert er nach eigenen Beobachtungen und manchen angeführten Zeugen, sei eine nachhaltige und verständige, nur wo periodische Verloosungen mit kurzen Fristen noch gebräuchlich seien, lasse die Instandhaltung der Allmendfelder wünschen, aber dies Herkommen bestehe nur vereinzelt, in der Regel würden die zur Nutznießung bestimmten Flächen in kleinere größere, nach dem Umfang in Klassen geschiedene Loose getheilt. Die zur Nutznießung berechtigten erhielten anfangs nur kleinere Grundstücke und rückten dann allmählich in die grö-Bern Loose, wenn dieselben frei würden, ein. um diese dann auf Lebenszeit zu behalten. Das wirke wie eine Altersversorgung, welche auf dem Lande oft bittere Lage des Alters verbessere, die Pietät gegen das Alter mehre und die Armenlasten der Gemeinde mildere. besitzlosen kleinen Handwerkern, Tagelöhnern u. s. w. auf dem Lande werde durch die kleinen Ackerstticke Gelegenheit gegeben, ihre freien Stunden zu verwerthen und einen Theil ihres Nahrungsbedarfs selbst zu erzeugen. Jeder sei so vor der äußersten Noth gesichert. Unter allen Umständen, auch bei der Benutzung für die Gemeindekasse, habe aber ein ausgedehntes Gemeindeland großen Werth, insofern dadurch der Gemeinde ein wichtiger Einfluß auf die landwirthschaftlich zweckmäßige Gestaltung der gesammten Gemarkung gesichert, ein Gemeindeleben befördert werde und die Gemeindelasten vermindert würden. Auss schärfste verurtheilt der Verf. die Gemeinheitstheilung als

ungerecht und unwirthschaftlich und führt zum Belege verschiedene Beispiele übler Erfolge derselben ans dem stidwestlichen Deutschland an. Unter voller Anerkennung der vom Verf. gerühmten Wirkungen der stiddeutschen Allmenden wird man aber doch dies letztere Urtheil in seiner Allgemeinheit bestreiten dürfen. sich die alte Dorfverfassung mit Flurzwang und Gemeindeweide und damit das Bewußtsein erbalten hatte, daß zu der Hofstätte und zu dem Ackerlande ein ideeller Antheil an dem nicht aufgetheilten Lande der Dorfflur nothwendig gehöre, konnte man nicht die Gemeinweide in ein Eigenthum der politischen Gemeinde verwandeln, ohne das berechtigte Rechtsgefühl der Landbevölkerung zu verletzen. Anders ist es mit dem Gemeinwalde. Derselbe bildete nicht in dem Maße eine nothwendige wirthschaftliche Ergänzung des Ackerlandes, war nicht so in ununterbrochenen, fast ausschließlichen Nutzung der Grundbesitzer und ist daher nicht selten ganz allmählich in das Eigenthum der politischen Gemeinde gekommen. Wenn aber die Gemeinweide plötzlich nach Aufgabe der Wirthschaftssysteme mit ewiger Weide in eine andere Nutzungsart genommen werden sollte, so entsprach die Vertheilung nach dem Ueberwinterungsmaßstabe mit kleinen Abfindungen für die Besitzlosen in der That am meisten der herkömmlichen Berechtigung, wie sie sich seit Jahrhunderten gestaltet hatte. Daß die Dinge im südwestlichen Deutschland sich anders entwickelt, liegt wohl zum großen Theil darin, daß die alte Realgemeinde in der Regel nicht plötzlich durch eine Operation, wie die norddeutschen Separationen und Verkoppelungen aufgelöst wurde, sondern allmählich zerbröckelte

und zur Zeit, als die Gemeinweiden tiberflussig wurden, meistens schon viel von ihrer Ursprünglichkeit eingebüßt hatte, während die politische, die Personalgemeinde, dort auf dem Lande ein viel größeres Zusammengehörigkeitsgefühl entwickelt hatte, als in Norddeutsch-Was aber die wirthschaftlichen folge betrifft, so konnte die bloße Vertheilung eines oft nur bescheidenen Restes der Gemeinweiden ohne die eigentlich doch dazu gehörige Zusammenlegung aller Grundstücke auch nicht die günstigen Wirkungen, wie die norddeutschen Gemeinheitstheilungen haben. Indeß kann es unsere Absicht nicht sein, hier die im Ganzen doch wohl unläugbaren großen Resultate der preußischen Separationen oder der hannoverschen Verkoppelungen auseinander zu setzen und sie abzuwägen gegen den auch unserer Ansicht nach unbestreitbaren Nutzen. den die stiddeutschen und schweizerischen Allmenden darbieten. Nur darauf möchten wir noch aufmerksam machen, daß die Vortheile der Ueberweisung kleiner Ackerstücke zu ganz oder fast unentgeldlicher Nutzung, die der Verf. hervorhebt. zum großen Theil durch die eigenthümlichen hältnisse des südwestlichen Deutschlands und der Schweiz bedingt sein dürften. Dort begunstigen sowohl die Absatzverhältnisse wie das Klima, die ganz kleine Landwirthschaft und dort fehlt es in der Regel an Nebenerwerb für die Nutznießer der Allmenden nicht. diesen Gegenden aber, will es uns scheinen, verwandelt sich die persönliche Nutzung der Allmenden durch alle Berechtigten mehr und mehr in eine Verwendung derselben für die Gemeindekasse, sei es durch förmliche Verpachtung, sei es durch allmähliche Steigerung des von den Nutznießern zu zahlenden Zinses.

mendgüter" werden immer mehr zu "Kämmereigütern". Diese Tendenz giebt der Verf. für Württemberg selbst zu, sie scheint mir auch aus Manchem hervorzugehn, was Miaskowski über die Schweizer Allmenden mitgetheilt hat.

Aus den folgenden Abschnitten heben wir den über die Mark in den Niederlanden hervor. Der Verf. theilt mit, daß sich in den binnenländischen Provinzen Niederlands, deren Einwohner sächsischen, nicht friesischen Stammes sind, zahlreiche Dörfer mit Flurzwang, Dreifelderwirthschaft mit ausgedehnten Gemeinweiden erhalten haben. Die Einhegung der mit Winteroder Sommerfrucht bestellten Theile der Flur. welche in Deutschland früher mit todten Zännen geschah, wird dort durch eine Art von Mauern aus Heideplaggen bewerkstelligt. Viel geringer sind die Spuren der alten Feldgemeinschaft in Belgien. In Betreff dieses Landes sind besonders interessant die Mittheilungen tber die sogen. virées in den Ardennen, welche unserm Schiffellande in den Moselgegenden und der Eifel ganz entsprechen. Lehrreich ist ferner der Abschnitt über die Gemeindegüter und Weiderrechte in Frankreich und den Kampf dieser Einrichtungen zuerst mit der Grundherrschaft und dann mit den Bestrebungen zur Herstellung freien Privateigenthums. Mit einer in der That erstaunlichen Belesenheit haben ferner der Verfasser und sein Uebersetzer gesammelt, was über agrarische Gemeinschaft in irgend einer Form bei außereuropäischen Völkern, insbesondere der Urbevölkerung Amerikas berichtet ist. Die von Dr. Bücher verfaßte Schilderung des Inkastaats in Peru zeichnet sich durch besondere Lebendigkeit und Wärme aus. soll dem Leser anschaulich vor Augen führen.

daß nicht nur unsere heutige Eigenthumsordnung

culturschaffende Wirkungen haben kann.

Nach der Uebersicht tiber die Reste alter Agrarverfassungen bei modernen Völkern greift der Verfasser zurtick ins klassische Alterthum. Im Anschluß besonders an eine Arbeit Paul Viollet sucht er nachzuweisen, daß auch die Völker des klassischen Alterthums in ähnlicher Weise wie die germanischen Stämme ursprünglich in Feldgemeinschaft gewirthschaftet haben. Uns dünkt, zwei Ergebnisse der Untersuchung durften ziemlich sicher sein, daß nämlich Gemeinland bei den Griechen und Römern sprünglich vorhanden war und daß die Vertheilung der Aecker als eine Angelegenheit der öffentlichen Ordnung betrachtet wurde. Ob aber eine förmliche Feldgemeinschaft auch am Ackerlande bei diesen Völkern jemals bestanden hat. das scheint uns doch noch immer sehr zweifel-An diese Erörterung schließt sich eine kurze Geschichte des Eigenthums in Rom. soll offenbar die mit dem quiritischen Eigenthum verbundenen Gefahren darthun. Kaum sei dasselbe eingeführt gewesen, als es auch schon die Existenz der demokratischen Institutionen und der Republik durch seine centralisierende Macht bedroht habe. Aber auf die üble agrarische Entwicklung Italiens unter der römischen Herrschaft haben andere ungünstige Momente von so sichtbarem und überwiegendem Einfluß eingewirkt, daß man zur Erklärung des Verfalls das quiritische Eigenthum nicht heranzuziehn braucht; und weil sich der Verfall aus andern Ursachen hinlänglich erklärt, so kann aus dieser Geschichte auch kein einigermaßen sicherer Schluß auf die Wirkungen des römischen Rechts gezogen werden. Vergegenwärtigen wir

us nur die beständige Zufuhr von Sklaven nach Italien aus den Kriegszügen in eroberten Ländem, die Wohlfeilheit dieser Arbeitskraft, die von iedem Militärdienste befreit war, während auf dem freien Grundeigenthumer die enorme Last des römischen Kriegsdienstes ruhte, nehmen wir hinzu, wie der Getreidebau dieser kleinen Bauern aufs Schwerste dadurch geschädigt wurde, daß große Quantitäten Getreide aus den ersten Kornländern des Mittelmeers von Staatswegen nach Rom geführt und dort verkauft oder zu nominellen Preisen abgegeben wurden, so bedarf man, glaube ich, keiner weitern Erklärung für die Verdrängung der bäuerlichen Ackerwirthdurch große Weidewirthschaften der Sklavenhalter.

Nachdem im ersten Theile des Buchs die Feldgemeinschaft der Dörfer und größeren agrarischen Bezirke erörtert ist, wendet sich im zweiten Theile der Verfasser zu den Hausgemeinschaften (communautés de familles), d. h. den Vereinigungen der Abkömmlinge desselben Stammvaters, welche dasselbe Haus oder denselben Hof bewohnen, gemeinsam arbeiten und die Produkte der ländlichen Arbeit gemeinsam verzehren. Offenbar sind die Hausgenossenschaften eine von den Dorfgenossenschaften total verschiedene Einrichtung. Denn wenn auch wahrscheinlich die Dorfgenossen ursprünglich mit einander durch das Band der Verwandtschaft ähnlich verbunden waren, wie die Hausgenossen, 80 giebt doch die Selbstständigkeit der eigenen Wirthschaft, das unbeschränkte Walten auf dem eigenen Hofe, das reine Eigenthum am beweglichen Vermögen der Dorfschaft einen ganz andern Charakter, als ihn die einem Patriarchen

untergeordneten, fast jeder Selbstständigkeit ermangelnden Familien der Haus- oder Hofcommunen haben. Die beiden Abschnitte, in denen der Verf. die Hausgemeinschaften bei den Sudslaven und im mittelalterlichen Frankreich schildert, dürften zu den interessantesten und lehrreichsten Theilen des Buchs gehören. Der Verf. hat selbst die slavischen Distrikte südlich von der Donau besucht und entwirft auf Grund eigener Anschauung ein überaus günstiges Bild von den Zuständen in den dortigen Hauscommunen und von den ökonomischen und socialen Wirkungen dieser patriarchalischen Einrichtungen. Ein reiches Material hat dann aber der Verf. auch über die alten französischen Hausgenossenschaften gesammelt. Wir ersehn daraus, in welcher Ausdehnung der Zeit und dem Raume nach die Bewirthschaftung eines und desselben Guts durch mehrere Familien dort vorgekommen ist. Der Verf. findet die Ursache davon nicht in den besondern Verhältnissen des mittelalterlichen Frankreichs, sondern glaubt, daß bei der ersten Austheilung des Landes zum Ackerbau Ackerloose nicht unter die Einzelnen, sondern unter die in Hausgenossenschaft zusammen lebenden Familien vertheilt worden seien. 'cognationes hominum, qui una coierunt' bei Caesar seien Hausgenossenschaften wie die in Serbien. Wäre dem so, dann wäre doch das Fehlen der Hausgenossenschaften von mehreren Familien, als wirthschaftlicher Einheiten, in so vielen Gegenden, in denen sich sonst alte agrarische Sitten erhalten haben, auffallend. Sollte nicht näher liegen, die Erklärung darin zu suchen, daß die Auftheilung des Landes ursprünglich in der Regel so erfolgte, daß jedem vertheilungsberechtigten Genossen eine wirth-

schaftliche Einheit, eine Hufe, als Antheil an der Gemeindeflur überwiesen wurde, daß diese Einheiten aber ursprünglich als untheilbar angesehn wurden und daß deshalb bei wachsender Bevölkerung zuletzt mehrere Familien zusammen eine Hufe hewirthschafteten? Die Grundherrn haben dann, wie der Verf. richtig hervorgehoben, das geschlossene Zusammenhalten der ungetheilten Hufen durch die Hausgenossenschaft im eigenen Interesse befördert. Vielleicht hängt es damit auch zusammen, daß in Frankreich so viel mehr Hausgenossenschaften im Mittelalter sich finden als in Deutschland. Deutschland war schwächer bevölkert und bot ein weiteres Feld für die Aussendung von Tochterdörfern und andere Niederlassungen anf unbebautem Lande, als das länger cultivierte und dichter bevölkerte Frankreich. Es trat daher in jenem Lande auch nicht so häufig die Nothwendigkeit zum Zusammenwohnen mehrerer Familien auf einer Hufe hervor, wie in diesem.

Es folgt dann eine Abhandlung über die Entstehung der Ungleichheit des Grundeigenthums, in welcher der Verf. die Ursachen. welche zu verschiedenen Zeiten und bei verschiedenen Völkern den Untergang oder das Zurückweichen des freien Bauernthums gegenüber großem Grundbesitz zur Folge gehabt haben, zusammenstellt — immer so, daß man sieht, wie sehr der Verf. selbst diese Entwicklung bedauert. Unseres Erachtens wird er der culturbistorischen Bedeutung des großen Grundeigenthums, wie sie besonders von Inama-Sternegg in neuerer Zeit hervorgehoben, nicht immer gerecht. Man kann doch wohl darüber zweifelhaft sein, ob es der Entwicklung des menschlichen Geschlechts förderlich gewesen wäre, wenn

ganz Europa dauernd und ausschließlich von kleinen Bauernrepubliken nach Art der schweizerischen Urkantone erfüllt geblieben wäre.

Die Abschnitte über die Entwicklung der Grundeigenthumsverhältnisse in England und in Britisch-Ostindien bieten weniger Eigenthumliches. Sie sollen, wie es scheint, die Entstehung des großen Grundeigenthums an zwei Beispielen aus der neuern Geschichte veranschaulichen; dagegen gebührt dem Abschnitt über die Erbpacht, die freilich mit dem übrigen Inhalt des Buchs nur in einem losen Zusammenhange steht, das Verdienst, auf die große wirthschaftliche Bedeutung dieser Form der Landleihe unter den Ersten wieder aufmerksam gemacht zu haben. Laveleye ist der Meinung, daß man wohl etwas voreilig über die Erbpacht den Stab gebrochen, und schildert namentlich die günstigen Wirkungen der Erbpacht in der portugiesischen Provinz Minho und der holländischen Groningen.

Nach einem Blick auf einige neuere Versuche mit dem corporativem Ackerbau schließt das Buch mit Erörterung der verschiedenen Eigenthumstheorien, die wir hier, um nicht allzu lang zu werden, einer Kritik nicht unterziehen.

Im entschiedenen Gegensatz zu Laveleye steht das zweite der oben angeführten Bücher. Der Verf., ein amerikanischer Gelehrter, hat sich vor Allem zur Aufgabe gesetzt, nachzuweisen, daß die Annahme eines Collektiveigenthums am Grund und Boden bei den germanischen Stämmen eine verkehrte Theorie sei. Die Feldgemeinschaft, welche wir in den Dörfern des Mittelalters und zum Theil auch der neuern Zeit finden, sei ausschließlich auf Land beschränkt gewesen, welches von größern Grundeigenthtimern ihren Sklaven und Knechten ausgetheilt

sei, bei freien Grundbesitzern komme eine solche Feldgemeinschaft nicht vor. — Daß irgend ein Zusammenhang zwischen der alten freien Markund Dorfgemeinschaft und der hörigen, einer Grundherrschaft unterworfenen bestehn könne, läugnet er. Es sei niemals nachgewiesen und könnte auch nicht nachgewiesen werden, wie aus der Mark der Fronhof geworden sei.

Wie es scheint haben den Verfasser diese Idee die neuern Untersuchungen tiber die russischen Dörfer geführt, welche er aus einem Artikel von Wallace in Macmillans Magasine zu kennen scheint. Er wundert sich, daß die Arbeit von Wallace nicht unter den Advokaten der Theorie der Feld- und Dorfgemeinschaft Schrecken verbreitet hat, denn damit sei ja das Muster einer altgermanischen Dorfgemeinschaft. auf das sich die Anhänger dieser Theorie immer vorzugsweise berufen, beseitigt. Daß auch nicht einer der Gelehrten, welchen wir die genauere Kenntniß der Geschichte deutscher Agrarverfassung verdanken, aus den gegenwärtigen russischen Zuständen Rückschlüsse auf die deutsche Vergangenheit gemacht hat, übersieht der Verf.

Ueberhaupt scheinen die Arbeiten deutscher Gelehrten über die alte deutsche Agrarverfassung dem Verfasser nur sehr unvollkommen bekannt zu sein. Er citiert G. L. v. Maurer und Thudichum, sowie einen Artikel des Referenten im Contemporary Review, dagegen hat er die Schriften von Sybel, Hanssen, Roscher, Gierke u. A. nicht beachtet oder doch einer Berücksichtigung nicht für werth gehalten. So erklärt es sich, daß er sich selbst ein verkehrtes oder doch unklares Bild von den Ansichten deutscher Gelehrten über die alte deutsche Feldgemeinschaft macht und

sich zum großen Theil in Ausführungen ergeht, welche Thatsachen beweisen sollen, die für die vorliegende Frage unwesentlich und von den Männern, deren Ansichten bekämpft werden sollen, nicht bestritten sind.

Das erste der drei Hefte, aus denen Schrift besteht, ist ganz dem Nachweis gewidmet, daß die ältesten Urkunden aus den ersten Jahrhunderten nach der Völkerwanderung Grundeigenthum mit dem Recht dasselbe zu verkaufen und zu verschenken und auch Theilungen von Grundbesitz unter verschiedene Miterben kennen. Sollte diese Thatsache irgend einem Forscher auf diesem Gebiete unbekannt geblieben sein? Ganz gewiß nicht dem hauptsächlich citierten und bekämpften G. L. v. Maurer. Loosgitter", sagt Maurer Einl. S. 7, "sind fruhe schon in Sondereigenthum tibergegangen. -Deutschland — wahrscheinlich schon zur Zeit der Völkerwanderung und der darauf folgenden Niederlassungen in den Römerprovinzen ebensowohl wie in England und in Deutschland selbst. man nämlich bald nach jenen Niederlassungen in den ältesten Volksrechten und Urkunden bereits Erbeigen findet u. s. w.".

Der Verf. befindet sich dann weiter in einem Irrthume über die Bedeutung dieser Thatsache für die alte Feldgemeinschaft. »The theory of joint ownership of land«, sagt er S. 7, »is not consistent with the law of allodial inheritance, because joint ownership involves periodic or occasional redistribution and every redistribution would involve a breach of the law«. Und ferner S. 10: »Fancy one acquiring land by gift and purchase and finding it next day merged with that of neighboring proprietors for redistribution!« Offenbar ist er der Ansicht, daß die neue Verthei-

lung des Landes in einer Mark- oder Dorfgenossenschaft immer nur nach der wechselnden Kopfzahl zu gleichen Theilen geschehn könne, und übersieht völlig, daß auch eine Feldgemeinschaft möglich, bei der die Genossen das Land zu ungleichen, aber doch ideellen Theilen besitzen können. »Joint ownership implies equality « wiederholt er mehrfach. (I. S. 21:) "If the land was owned per stirpes, the community was a community without communism a »Markgenossenschaft ohne Feldgemeinschaft«". Die Schrift von Hanssen über die Gehöferschaften im Reg.-Bez. Trier muß ihm unbekannt geblieben sein, sonst wäre eine so

verkehrte Auffassung nicht möglich.

Eigenthümlich ist die Art, wie der Verf. mit den dunklen und unklaren Zeugnissen des Tacitus und den bestimmten und deutlichen des Julius Caesar über die agrarischen Zustände der Germanen umgeht. Er hat vor diesen Berichten geringen Respect. "Man sagt", so sind seine Worte, "daß Caesar" und Tacitus die Einrichtung von Gesammteigenthum am Grund und Boden beschreiben, welche, wie wir sehn, nicht vereinbar ist mit allodialem Erbrecht. Ist dem 80, so würden wir abzuwiegen haben das Zeugniß des Caesar und Tacitus gegen alle die Gesetze, Formeln und Urkunden, die wir mitgetheilt haben, und ich fürchte das Zeugniß des Caesar und Tacitus würde da sehr wenig wiegen". Welch' ein Zeitraum und welche Begebenheiten zwischen Julius Caesar und den ersten agrarischen Urkunden liegen, wird da ganz außer Acht gelassen. Der Verf. sucht dann aber ferner auch außerdem nachzuweisen, daß diese Schriftsteller mißverstanden sind. Wir nicht ein auf seine Interpretation der viel besprochenen Stelle des Tacitus, in der hauptsächlich die Vertheilung secundum dignationem nach der Ansicht des Verfassers der Annahme einer Feldgemeinschaft widersprechen soll. Von Jul. Caes. VI. 22 und IV. 1. sagt er: we should say there was no ownership at all, only adverse possession for a short time by groups of kinsmen.

Im zweiten Heft folgt nun die nähere Ausführung des Gedankens, daß die mittelalterlichen land communities" nur Gruppen von Leibeigenen waren, ohne Eigenthum am Grund und Boden, in denen die Gleichheit der bäuerlichen Besitzungen durch den Willen des Grundherrn eingeführt und erhalten wurde. Daß jemals aus einer freien Dorfschaft eine grundherrliche geworden, das sei nicht nachgewiesen und wenn die Verbindung zwischen dem group of allodial proprietors und den group of serfs nur durch Analogieen bewiesen werden könne, so könne sie eben überhaupt nicht bewiesen werden. Dagegen lasse sich nachweisen: 1. Daß Genossenschaften von Leibeigenen (assemblages of serfs) unter allodialer Grundherrschaft bei den verschiedenen deutschen Stämmen im fünften oder in den folgenden Jahrhunderten sich finden. dieselben existiert haben in vorhistorischer Zeit. vor Tacitus, der sie erwähnt. 3. Daß dieselben identisch sind mit den Genossen der Leibeigenen unter feudaler Grundherrlichkeit. Auch da müssen wir den Verf. darauf aufmerksam machen. daß unseres Wissens Niemand behauptet hat, die Grundherrschaft sei erst in den Zeiten des Lehnswesens entstanden und daß es ebenso großer Irrthum ist, wenn er glaubt, daß man die Zunahme der Grundherrschaft und die Unterwerfung zahlreicher freier Gemeinden unter dieselben in Deutschland nur auf Grund analogen Erscheinungen bei andern Völkern an-

genommen habe. Nur in Folge dieser Irrthumer kann der Verf. dann auf den Gedanken kommen, mit dem Nachweis von grundberrlichen Dorfgenossenschaften in ältester Zeit sei bewiesen, daß es keine freie Dorf- oder Markgenossenschaften jemals gegeben habe. Denn darauf beschränkt sich in der That der Beweis des Verf. für Punkt 3. Wie es nun aber gekommen, daß gerade in den ältesten Sitzen bäuerlicher Freiheit, wie namentlich in den Urkantonen der Schweiz, sich die Reste agrarischer Gemeinschaft in so ausgedehntem Maße erhalten, diese Frage

hat sich der Verf. gar nicht aufgeworfen.

Im dritten Heft versucht der Verf. die Beweise, welche die Anhänger der Theorie von der ursprünglichen Feldgemeinschaft für ihre Ansicht aufgestellt haben, zu widerlegen. Wir räumen dem Verf. ein, daß er einzelne Citate, besonders bei G. L. v. Maurer gefunden hat, die nicht ganz das besagen, was sie nach der Meinung des Citierenden bedeuten sollen. Bei einem so fruchtbaren und, wie wir zugeben wollen, in Bezug auf die Markgenossenschaft auch mitunter etwas einseitigen Schriftsteller ist das nicht gerade ein Wunder. Für die ganze Frage verschlagen aber diese Stellen sehr wenig. Verf. bricht auch hier seiner Polemik dadurch die Spitze ab, daß er die Ansichten der Gegner, bekämpft, nicht scharf auffaßt. "According to von Maurer, Prof. Nasse and their followers, the earliest form of possession of land among the Germans was collective ownership involving redistributions per capita". Wiederholt wird die alte Feldgemeinschaft definiert als proprietorship per capita according to von Maurer. Die wiederholten Vertheilungen nach der Kopfzahl sind es denn auch ausschließlich,

welche bestritten werden. Sind sie nicht nachweisbar, so sind alle Resultate deutscher Forschung über die älteste Agrarverfassung umge-Nun wird aber jeder gern zugeben, stoßen. daß wir wenig tiber die Art der Vertheilung des Landes unter die verschiedenen Volksklassen bei der ersten festen Niederlassung deutscher Stämme wissen und daß die periodischen Vertheilungen des Ackerlandes in Dörfern, von denen wir Kunde haben, keine Vertheilungen nach wechselnder Kopfzahl waren, wie ich das oben schon hervorgehoben. Ich habe sorgfältig nachgesucht, welche Stellen in den beiden ausschließlich citierten Schriften, in Maurers Einleitung und meinem Artikel im Contemporary Review Veranlassung zu diesem Mißverständniß gegeben haben. Maurer spricht von wiederholten Vertheilungen unter die "Landeigner", die "Gemeindegenossen", citiert aber zugleich Beispiele, welchen die Vertheilung unter die angesessene Bauernschaft oder nach gehöferschaftlichen Antheilen stattfand. Ich habe nur ganz im Allgemeinen von Vertheilungen unter die community gesprochen, welche die alte wilde Feldgraswirthschaft naturgemäß mit sich gebracht habe. Von diesem ganzen Zusammenhang mit der Art der Bodenbenutzung weiß der Verf. gar Nichts. Wie kann man aber über diese Dinge urtheilen ohne sich irgend ein Bild von den älteren Arten des Ackerbaus zu machen und unter völliger Ignorierung der darüber angestellten Untersuchungen?

Nach der Polemik gegen Maurer wendet sich der Verf. gegen Thudichum (Gau- und Markverfassung in Deutschland). Er tibersetzt eine Stelle dieses Buchs S. 183: "Noch Jahrhunderte machte sich der Gesichtspunkt geltend, daß der Einzelne sein Ackerland nur von der Gemeinde

besitze" nicht ganz genau: "for centuries the individual got his land from the community, of which he was a member". Die Uebersetzung muß die Meinung erregen, daß Thudichum eine Jahrhunderte fortgesetzte Zutheilung von Land an die Einzelnen behauptet hätte. Th. hatte zur Stütze seiner davon offenbar sehr differierenden Ansicht sich auf Reste der alten Agrarverfassung und auf Rechtsanschauungen im Volke berufen, die sich aus den älteren Zeiten bis ins Mittelalter erhalten hatten, Denman Roß wirst ihm vor, daß er die Zeiten vermenge. Die Zeugnisse für Privateigenthum und Erbrecht seien aus den Jahren 500-800, die für Communismus und Gleichheit aus der Zeit von 800 -1600. - Thudichum beweise daher nur. daß nicht das Privateigenthum aus dem Collektiveigenthum sich entwickelt, sondern daß da, wo früher Privateigenthum war, später Communismus entstanden sei!

Als Stütze für seine Ansichten beruft sich der Verf. auf Inama-Sternegg, der in Conrads Jahrbüchern eine anerkennende Besprechung des ersten Hefts dieser Studien gegeben hat. Dieser Gelehrte steht ia in seiner Ansicht von der Bedeutung der alten Markverfassung allerdings in einem gewissen Gegensatz zu den andern von unserm Verfasser citierten deutschen Gelehrten. Aber gerade die Stellen, welche aus Inama-Sternegg's Schriften angeführt werden, enthalten keinen solchen Gegensatz. Wenn derselbe sagt, daß Sondereigenthum an Grund and Boden allenthalben bei den deutschen Volksstämmen zur Zeit ihrer Volksrechte bestand oder daß vor der Völkerwanderung noch nicht mit Bestimmtheit allgemein Sondereigenthum am Ackerlande angenommen werden könne, nach der Völkerwanderung dasselbe aber unzweifelhaft als vorherrschend auftrete, so stimmen diese Aeußerungen so ziemlich mit dem vorher von G. L. v. Maurer angeführten, in denen dieser anerkennt, daß zur Zeit der Volksrechte und bald nach der Völkerwanderung die Loosgüter schon Erbeigen waren.

Trotz fleißigen Studiums der Urkunden scheint uns daher der Verf. die vorliegende Frage wenig gefördert zu haben. Er würde unseres Erachtens weiter gekommen sein, wenn er die Fragen des Rechts nicht von denen der Wirthschaft völlig losgelöst hätte. Insbesondere die bei der Untersuchung des Verfassers im Vordergrund stehende Frage, ob eine periodische Neuvertheilung von Ackerland in den ältesten germanischen Dörfern stattgefunden, läßt sich von der nach dem Wirthschaftssysteme derselben nicht trennen und wenn man eine wilde Feldgraswirthschaft für das Wirthschaftssystem der alten Deutschen hält, wird man, glaube ich, auch eine solche periodische Wiedervertheilung für wahrscheinlich halten, einerlei ob die Dörfer freie, oder grundherrliche Dörfer waren.

Bonn. E. Nasse.

Logik. Eine Untersuchung der Principien der Erkenntniß und der Methoden wissenschaftlicher Forschung von Wilhelm Wundt. Zwei Bände. 1. Band: Erkenntnißlehre. Stuttgart, Ferdinand Enke 1880. XII. 585 Seit. 8°.

Ein neues Werk von Wundt wird sowohl der Freund als auch der Gegner mit Interesse erscheinen sehen und mit Spannung in die Hand nehmen, da man in diesem Manne den besonuenen und selbstständigen Forscher, welcher mit Liebe und hervorragender Gewissenhaftigkeit in seinen Stoff sich versenkt und mit dialektischer Gewandtheit denselben zu verarbeiten weiß, schon seit Langem hat schätzen müssen. Dieses eben ist es, was einen Jedem mit einer gewissen inneren Beruhigung zu einem neuen Buche Wundt's greifen läßt, weil die Ueberzeugung lebendig geworden ist, daß hier fertige Arbeit geliefert sei, und daß, wenn etwa neue Ansichten einschneidender Art dargeboten werden, dieselben doch nicht zu jenen flachgegründeten Ueberraschungen zu zählen seien, mit denen uns zu unterhalten das gegenwärtig schriftstellernde Publicum ja sonst nicht selten bemüht ist.

Es ist ein umfassend, aber keineswegs zu breit angelegtes Werk über Logik, dessen erste Hälfte unter dem Titel: Erkenntnißlehre vorliegt. Mag es auch vielfach Bedenken erregen, eine systematische Arbeit bruchstückweise erscheinen zu sehen, so müssen doch im vorliegenden Fall derartige Bedenken schweigen. Denn gemäß der Wundt'schen Auffassung von den Anforderungen, welche die Wissenschaft berechtigter Weise an die Logik stellen dürfe, können die beiden Hälften: der logisch-erkenntnißtheoretische und der methodologische Theil ohne Schaden getrennt und nach einander dargeboten werden. In dem ersteren Theil behandelt Wundt "die Entwicklung des Denkens, die logischen Normen desselben und die für das logische Denken und seine Anwendungen gültigen Principien der Erkenntniß", der andere Theil dagegen wird sich mit den Formen des systematischen Denkens und mit den Methoden der wissenschaftlichen Untersuchung beschäftigen". Der vorliegende erste Theil ist für die Logik als Wissenschaft offenbar der wichtigste, weil er der grundlegende ist, von dem auch die Darstellung der Methoden der wissenschaftlichen Untersuchung durchgängig abhängen muß, wenngleich andrerseits Wundt's Bemerkung richtig ist, daß "die Formen der systematischen Darstellung zurückweisen auf die Methoden der Untersuchung oder auf diejenigen Verfahrungsweisen, deren sich die wissenschaftliche Forschung bedient, um Probleme zu lösen und von bestimmten Ergebnissen aus zur Aufstellung neuer Probleme zu gelangen. In der Geschichte der Wissenschaft geht die Gewinnung des Wissens seiner systematischen Entwicklung nothwendig voran".

Von durchschlagender Wichtigkeit und verheißungsvoller Bedeutung für die Entwicklungsgeschichte der Logik ist nun meines Erachtens die von Wundt geforderte, aus dem oben mitgetheilten kurzen Programm ersichtliche enge Verknupfung der Logik mit der Erkenntnißtheorie: "Die Logik bedarf der Erkenntnißtheorie zu ihrer Begründung". Vielleicht nicht minder wichtig ist auch die in dem zu erwartenden zweiten Theil der Logik entwickelte Forderung Wundt's: "Die Logik bedarf der Methodenlehre zu ihrer Vollendung". Hier kann uns aber jetzt vor Allem erst jene erste Forderung beschäftigen, mit welcher Wundt, wie ich meine, die Hoffnung verbinden darf, daß er den die Logik seit Langem fesselnden eisernen Ring der Ueberlieferung endgültig sprengen werde.

Wundt nennt die von ihm vertretene Logik die wissenschaftliche und vindiciert ihr diesen Titel von zwei Gesichtspunkten aus, einmal weil sie die Gesetze des logischen Denkens nicht als unerklärte Thatsachen einfach hinstellen, sondern auf ihren Ursprung in der inneren Erfahrung zurückführen und über den Grund ihrer

Evidenz sowie über die Bedingungen, unter denen ihre Anwendung thatsächliche Erkenntniß herbeiführt, Rechenschaft geben will; dann aber auch, weil sie den theoretischen Wissenschaften (durch Feststellung der Methoden wissenschaftlicher Forschung) wirkliche Dienste leisten will. So stellt sich diese "wissenschaftliche" d. i. die erkenntnißtheoretisch und methodologisch bearbeitete Logik mitten inne zwischen die formale und die metaphysische oder dialektische Logik, welche letzteren beide mit Recht als einseitige Richtungen bezeichnet werden. Denn die formale Logik, die als ihre einzige Aufgabe die Darstellung der Formen des Denkens ansieht und demgemäß etwa den Namen "Kunstlehre des Denkens" annimmt, befriedigt keineswegs die Ansprüche, welche die Einzelwissenschaften an die Logik zu stellen berechtigt sind, da sie weder zeigt, wie die Denkgesetze entstehen und warum dieselben gültig sind, noch auch die wissenschaftlichen Verfahrungsweisen auf ihre logischen Regeln zurückzuführen unter-Nicht weniger einseitig aber ist die metaphysische Logik, welche umgekehrt mehr, als von der Logik überhaupt verlangt wird, leisten will, indem sie das Denken für das Werkzeug hält, welches "dem Wissen nicht seine Form gebe, sondern auch den Inhalt desselben aus sich hervorbringe", also aus sich selbst reales Wissen gewinne: solchen "dialektischen Bestrebungen", Wissen aus dem reinen Denken herauszuspinnen, liegt, sei es versteckter, sei es offener Weise die Annahme einer Identität des Denkens und Seins zu Grunde. Diese Einseitigkeiten sucht die "wissenschaftliche" Logik, welche eben mit vollem Recht ihre Aufgabe in der Entwicklung der Grundlagen und Methoden der wissenschaftlichen Erkenntniß sieht, zu vermeiden, indem sie einerseits nicht mit der formalen Logik die Voraussetzung theilt, daß "die Denkformen gleichgtltig seien gegen den Erkenntnißinhalt; denn eine solche Voraussetzung steht im Widerspruch mit dem tiberall von der Wissenschaft festgehaltenen Grundsatz, daß die Erkenntnißmethoden sich richten müssen nach ihren Objecten"; andrerseits aber tritt die "wissenschaftliche" Logik auch ihrer dialektischen Schwester entgegen. indem sie die Voraussetzung einer Identität des Denkens und Seins oder auch nur eines Parallelismus der Existenz- und Erkenntnißformen zurückweist, weil aus derselben als einem metaphysischen obersten Axiom die Versuchung sich erhebe, das Wirkliche aus den Denkformen zu construieren. Damit die letztere Abweisung indeß nicht falsch verstanden werde, weist Wundt darauf hin, daß diese metaphysische Annahme ihre thatsächliche Grundlage in einer Voranssetzung habe, welche allerdings Denken an jede Erkenntniß heranbringt. daß nämlich "das Denken ein zur Erkenntniß geeignetes Werkzeug und hiedurch befähigt sei, schließlich eine Uebereinstimmung unserer Begriffe mit den Erkenntnißobjecten zu erreichen". Der Forderung jedoch, daß das Denken von seinen Objecten bestimmt sei, entgeht die metaphysische Logik gerade durch ihr Identitätsaxiom, sie will vielmehr, daß die Objecte nach dem Denken sich richten. Wundt aber ist der Ansicht, daß "bei jeder wissenschaftlichen, nicht durch metaphysische Annahmen gestörten Forschung neben der schließlichen Uebereinstimmung der Begriffe mit den wirklichen Dingen die anfängliche Verschiedenheit beider

als Voraussetzung gelte. Indem sich das wissenschaftliche Denken fortwährend zwischen diesen beiden Endpunkten seines Weges befindet. empfängt es rechtzeitig den Antrieb zu seiner Thätigkeit und den Muth zu seiner Ausdauer". Die schließliche Uebereinstimmung könne sich nie in eine Identität umwandeln, sondern einzig und allein die Bedeutung einer "Nachbildung der Objecte gewinnen, bei welcher das Denken sich bewußt ist, alle Forderungen erfüllt zu haben, welche die Wirklichkeit seiner nachbildenden Thätigkeit stellt". Der "wissenschaftlichen" Logik besteht also "der Zweck des Denkens in der erreichbaren Uebereinstimmung desselben mit seinen Gegenständen". Diese Sätze sind von grundlegender Wichtigkeit für Art, wie Wundt die erkenntnißtheoretische Bearbeitung der Logik durchführt, und ich werde auf dieselben weiter unten zurückkommen, indem ich auch noch jenen anderen sich anschlie-Benden Satz Wundt's hereinnehme, daß "vermöge der unmittelbaren Selbstunterscheidung des Denkens von seinen Gegenständen sich iene schließliche Uebereinstimmung niemals in eine Identität umwandeln könne".

Nach Wundt nimmt diese wissenschaftliche Logik, welche von denjenigen Gesetzen des Denkens, die bei der Erforschung der Wahrheit wirksam sind, Rechenschaft geben will, die Stellung zwischen der Psychologie, "der allgemeinen Wissenschaft des Geistes", und der Gesammtheit der übrigen Wissenschaften ein. Da nun die Logik feststellen soll, wie "der Verlauf unserer Gedanken", von dem uns die Psychologie lehrt, wie er sich wirklich vollzieht, sich vollziehen soll, damit er zu richtigen Erkenntnissen führe, so scheint die Behauptung begrün-

det, daß die Aufgaben der Logik auf die psychologische Untersuchung zurückweisen, daß also in der Darstellung dieser Logik auszugehen sei von der "psychologischen Entwicklung des Denkens", wobei man sich dann zugleich "Rechenschaft zu geben sucht von den Eigenthümlichkeiten, welche die logischen Gedankenverbindungen gegenüber anderen Formen der Verbindung und des Verlaufs der Vorstellungen darbieten." Gegen diese Bestimmungen erheben sich mir indeß von einer Seite gewisse Bedenken.

Ich begrißte es oben, daß Wundt die Logik mit der Erkenntnißtheorie in enge Verbindung zu bringen suche, da ich aus dieser Verbindung vor Allem eine Befruchtung der formalen Logik erhoffe: wenn ich nun aber auf die von Wundt präcisierte Verbindung beider Wissenschaften näher eingehe, so sehe ich mich durch dieselbe nicht befriedigt. Wundt will die Erkenntnißtheorie in die Logik hineinnehmen; denn weil einerseits die Logik der Hülfe erkenntnißtheoretischer Untersuchungen gar nicht entbehren könne und andrerseits die Fundamentalbegriffe und Gesetze der wissenschaftlichen Erkenntniß in nächster Beziehung zu den allgemeinen Denkgesetzen stehen, so erscheine es mindestens praktisch undurchführbar, die Gebiete der Erkenntnißtheorie und der wissenschaftlichen Logik in der Darstellung von einander zu trennen. Logik und Metaphysik sollen demnach die beiden Hälften der theoretischen Philosophie bilden. indem die Metaphysik, wenn Philosophie überhaupt die Lösung der den einzelnen Wissenschaften gemeinsamen Probleme zur Aufgabe hat, sich mit dem allgemeinen Inhalt des Wissens, die Logik aber mit den Grundlagen desselben und den Normen seiner Entwicklung beschäftige. Man fragt sich hier billig, wo bleibt denn die Psychologie, diese Grundlage der "wissenschaftlichen" Logik; gehört sie nicht zur theoretischen Philosophie, so wird sie, da sie nicht in's Gebiet der praktischen Philosophie fallen kann, zu den "einzelnen theoretischen Wissenschaften" gezählt werden müssen.

Es könnte nun schon Wunder nehmen. daß eine Wissenschaft, welche, wie alle "theoretischen" Wissenschaften, die Dienste der "wissenschaftlichen" Logik in Anspruch nehmen soll. ihrerseits zunächst der Logik grundlegende Dienste zu leisten habe. Denn nicht verhält es sich hier mit Logik und Psychologie in gleicher Weise, wie mit der Metaphysik und den "Erfahrungswissenschaften", die sich gegenseitige Dienste leisten und in wechselseitiger Abhängigkeit stehen, insofern die Metaphysik die Begriffe und Gesetze der Erfahrungswissenschaften "einer letzten Bearbeitung unterzieht"; dieses Geschäft führt keineswegs die Logik an den Begriffen und Gesetzen der Psychologie aus. Aber die Logik ist eine Wissenschaft des menschlichen Geistes, und wenn es wahr ist, daß, wie Wundt erklärt, die Psychologie die allgemeine Wissenschaft des Geistes bedeutet. so möchte vielleicht die Logik eine angewandte Psychologie genannt werden können, und zwar eine auf das Erkennen angewandte Psychologie. Die Logik stellt dann die psychologischen Denkgesetze, welche zum Wissen führen, dar, sie zeigt, wie man richtig zu denken habe d. h. wie man denken müsse, um zu richtigen Erkenntnissen zu gelangen; oder, wie Wundt sagt, die Logik stellt das werdende Wissen dar.

Wem diese Erklärung beliebt, der wird sich nun aber wohl nicht mit der eigenthümlichen.

von Wundt vorgeschlagenen Verknüpfung von Logik and Erkenntnißtheorie und ihrer beiderseitigen Grundlegung durch die Psychologie einverstanden erklären können, wenigstens ist dies der Punkt, welcher mich hindert. Wundt's Auffassung völlig zu der meinigen machen können. Ist nemlich Logik die auf das Erkennen angewandte Psychologie, so setzt meiner Meinung nach diese Anwendung der Psychologie die Erörterung desjenigen, was Erkennen sei, voraus, da mir ohne dieses Wissen die Möglichkeit einer solchen Anwendung undenkbar ist. Die Wissenschaft aber, welche die Frage, was das Erkennen sei, zu beantworten hat, ist die Erkenntnißtheorie, als Wissenschaft gegen tiber der Psychologie durchaus selbständig, und sie ist daher auch unabhängig von ihr zu erhalten. Ich möchte daher der Erkenntnißtheorie jene Stellung angewiesen wissen, welche Wundt auch als eine mögliche bezeichnet neben Logik und Metaphysik, "als derjenigen Disciplin, welche nicht den Inhalt und nicht die Methoden des Wissens, sondern seine Grundlagen zu untersuchen und seine Grenzen zu bestimmen hat".

Indem Wundt aber die Erkenntnißtheorie auf die "Fundamentalbegriffe und Gesetze der wissenschaftlichen Erkenntniß" einschränkt, und die Psychologie zur grundlegenden Wissenschaft macht, scheint er zu überschen, daß die fundamentalen erkenntnißtheoretischen Fragen nach dem "Was" unserer Erkenntniß schon seiner Psychologie in bestimmter Weise beantwortet zu Grunde gelegt sind, daß also auch seine Logik, wie sie vorliegt, nicht nur auf die Psychologie, sondern auch schon auf erkenntnißtheoretische Untersuchungen, die ihrerseits noch älter sind als die psychologischen, zurückweist. Wie könnte

dies auch anders sein! Denn Denken und Erkennen ist in der That zweierlei, und sobald die Denkgesetze in ihrer Beziehung zum Erkennen bestimmt werden sollen, muß man vorher tiber das Erkennen tiberhaupt ein "Wissen", d. h. eine Erkenntnißtheorie haben: Dies ist

nun auch factisch bei Wundt der Fall!

Denn Wundt bringt aus seiner Psychologie nicht nur das Wissen von dem psychologischen Proceß des Wahrnehmens, Vorstellens und Begreifens mit, sondern ebenfalls das von dem erkenntnißtheoretischen Material Wahrnehmung, Vorstellung und Begriff; dieses Material läßt sich wohl von der Logik bearbeiten, und es lassen sich diejenigen Gesetze des Denkens aufstellen, welche, um Wissen zu erlangen, der Mensch angesichts dieses Materials zu beobachten hat, aber man darf nicht vergessen, daß dasselbe erkenntnißtheoretisches, nicht aber psychologisches Material sei. Uebersieht man diesen Umstand, so wird man sich schwerlich dessen bewußt, daß schon den psychologischen Untersuchungen ther das Denken eine bestimmte erkenntnißtheoretische Annahme zu Grunde lag, und man unterscheidet dann vor Allem nicht deutlich zwischen Wahrnehmen, Vorstellen, Begreifen und Wahrnehmung, Vorstellung und Begriff, oder, um es kürzer auszudrücken, zwischen Denken und Gedachtem. So zeigt sich denn auch bei Wundt, daß nicht nur der Proceß des Erkennens, wie billig, als ein psychologischer aufgefaßt wird, sondern auch der Bewußtseinsinhalt, welcher die Erkenntniß oder das Wissen ausmacht, ihm ohne Weiteres als ein psychologisches Gebilde gilt. Dadurch aber ist ihm schon eine ganz beestimmte Entwicklung seiner in die "wissenschaftliche" Logik hineingeflochtenen Erkenntnißtheorie vorgezeichnet, indem im Grunde das, was schon stillschweigend zu Grunde gelegt war, nun anscheinend unabhängig aus harmlosen psychologischen Unterlagen aufgezogen wird.

Jene bekannte Frage nemlich in Betreff des Verhältnisses von Denken und Sein wird durch die psychologische Unterlage schon bestimmt dirigiert. Da eben angenommen wird, daß im Denkproceß nicht nur subjective Funktionen anzunehmen seien, sondern als Resultat derselben auch psychische Gebilde, die "im Geiste" durch dieselben entständen, so kann die erkenntnißtheoretische Frage in Ansehung des Verhältnisses von Denken und Sein schon garnicht anders aufgefaßt werden als eine, welche das Verhältniß der psychischen Gebilde zu dem Seienden zu beantworten habe. Diese Auffassung theilt allerdings Wundt mit der Gegenwart überhaupt, aber er hat damit, wie sie, jene Untersuchung völlig bei Seite gesetzt, ob denn in der That der sogenannte Bewußtseinsinhalt ein für sich bestehendes "inneres" Sein gegenüber dem "äußeren" Sein repräsentiere, ob der Bewußtseinsproceß der Schöpfer eines neuen Seins auf Grund des afficierenden Seins d. i. der "Erkenntnißobjecte" sei, oder ob derselbe nur eine Beziehung des bewußten Ichs zum "Erkenntnißobject" herstelle. Auf die Beantwortung dieser Frage kommt zunächst Alles an.

Kommt man nun von der Psychologie her, in welcher man seit Langem gewohnt ist, von den Gebilden, welche in der Seele entstehen, zu reden und diese Gebilde als Seelenbilder des Seienden aufzufassen, so erscheint eine solche Frage allerdings überstüssig, weil man ihre Ant.

wort ja schon längst in der Tasche hat. Wenn aber dann die "wissenschaftliche" Logik nicht nur Logik, sondern auch Erkenntnißtheorie sein will, so vermisse ich gar sehr die Erörterung, was Wundt unter den so angeführten "Erkenntnißobjecten" oder dem "Wirklichen" versteht, was er unter den "Gegenständen der inneren und äußeren Erfahrung, die uns unmittelbar ge-

geben sind," verstanden wissen will.

Wundt polemisiert gegen die Behauptung der Identität oder des Parallelismus von Denken und Sein, und in dem Sinn, wie er diese Behauptung historisch richtig sich gegentüberstellt, ist die Polemik begründet, denn aus dem dialektischen Proceß des reinen Denkens wird man weder das Sein noch das "Bewußtseinsbild" des Seins construieren können. Aber er unterläßtes, seine Behauptung, daß wissenschaftliches Denken zur Uebereinstimmung der Begriffe mit den "wirklichen Dingen" kommen müsse, erkenntnißtheoretisch zu begründen, da er nicht zeigt, was denn unter diesen wirklichen Dingen zu begreifen sei und wie eine Erkenntniß derselben möglich und zu denken sei.

Statt dessen geht Wundt von der psychologischen Entwicklung des Denkens aus und spricht zunächst von den associativen Verbindungen der Vorstellungen, die er mit dem ihm eigenen feinen Geschick in die simultane und successive Association zerlegt, indem er noch die erstern eintheilt in associative Synthese, Assimilation und Complication. Wir sind hier mitten in der Auffassung von den Vorstellungen als geistigen Gegenständen, die das "innere Sein" ausmachen, und in dem Geistesraum nun das ihrer Natur gemäße Spiel, sich zu verbinden treiben, wir erfahren aber nichts davon, was doch

die logische Erkenntnißtheorie bieten sollte, ob diese Vorstellungen die "wirklichen Dinge" seien oder als Bewußtseinsbilder des Wirklichen aufmarschieren.

Von jenen Verbindungen unterscheidet Wundt die apperceptiven Verbindungen der Vorstellungen; und betrachtet hier 1) die Entwicklung appercentiver Gesammtvorstellungen, 2) Entwicklung des Gedankenverlaufs und 3) die Wechselwirkungen zwischen der Begriffsbildung und dem Gedankenverlauf.

Diese beiden Capitel, welche ein glänzendes Zeugniß gründlichen Studiums und scharfer Beobachtung bilden, würden nun in ihrem psychologischen und logischen Werth nichts einbüßen. wenn aus ihnen herausgeworfen würde die Ansicht, daß die Vorstellungen geistige Gegenstände in uns wären, wenn demnach Alles, was von den associativen und apperceptiven Verbindungen der Vorstellungen gesagt ist, auf das Vorstellen bezogen würde. Man wird mir hier vielleicht einwenden, daß der Sache nach doch Alles dasselbe bliebe, ob es nun auf die Vorstellungen oder auf die Acte (Vorstellen) bezogen würde; ich gebe dies zu, soweit es sich nur um psychologische Fragen hier handelt. Insofern aber auch die Erkenntnißtheorie hineingezogen wird, betone ich die eminente Wichtigkeit der von mir vorgeschlagenen Aenderung, und wenn man mich darauf hinweist, daß man angesichts der associativen Verbindungen ihres Unterschieds von den apperceptiven nicht allein von Acten, sondern von Bewußtseinsgegenständen und einem inneren Sein reden musse, so denke ich, daß die Nothwendigkeit, innere Gegenstände deshalb anzunehmen, und mit den Acten nicht allein sich begnügen zu

können, nur demjenigen erscheint, welcher von vornherein solche Gegenstände als Material des Bewußtseinsprocesses vorausgesetzt hat \*).

Wie wichtig in erkenntnißtheoretischer Beziehung aber die Stellung zu der soeben berührten Angelegenheit sei, ergiebt sich schon bei dem ersten Schritt, den die "wissenschaft-liche" Logik thut; bei der erkenntnißtheoretischen Auffassung von den Begriffen. Bevor ich aber auf die Wundt'sche erkenntnißtheoretische Bestimmung des Begriffs eingehe, will ich die Bemerkung nicht unterdrücken, daß der Abschnitt seiner psychologischen Einführung in die Logik, in welchem Wundt von den Begriffen handelt, eine eigenthumliche Verschwommenheit in Ansehung des Begriffs aufweist. Wundt defniert den Begriff nach dessen psychologischer Entwicklung als "die durch active Apperception vollzogene Verschmelzung einer herrschenden Vorstellung mit einer Reihe zusammengehöriger Vorstellungen". Diese Definition macht den Begriff zu einer Legierung verschiedener Vorstellungen, und man ist versucht, den Begriff für eine Vorstellung wiederum auszugeben; das soll aber nach Wundt nicht angenommen werden, denn "der Begriff an sich selbst ist unvorstellbar", dessenungeachtet aber ist er nach Wundt für das Ich vorhanden, da der Begriff "gebildet" wird aus "bestimmten Elementen der einzelnen Verstellung". Daraus folgt, daß der Begriff als solcher doch für das Bewußtsein gegeben

<sup>\*)</sup> Zum näheren Verständniß meiner erkenntnißtheoretischen Auffassung des Bewußtseinsprocesses, deren Darlegung hier nicht gestattet sein kann, verweise ich auf meine soeben bei G. Reimer in Berlin erschienene Erkenntnißtheorie: "Die Welt als Wahrnehmung und Begriff".

ist als eine "Verbindung gewisser Elemente der Vorstellung"." Sieht man sich aber nun genauer die "Elemente" an, so bemerkt man, daß nach Wundt dieselben "einfache Vorstellungen" sind: also wäre der Begriff als solcher einfache Vorstellung oder als eine Verbindung solcher ein-Vorstellungen eine zusammengesetzte Vorstellung und demnach doch vorstellbar? Auch dieses nicht, denn im Grunde sind diese einfachen Vorstellungen, in welche sich "alle in Bewußtsein eingehenden Vorstellungen durch die psychologische Analyse zerlegen" lassen, aus denen also "alle wirklichen Vorstellungen zusammengesetzt sind", nur "ein Gegenstand psychologischer Abstraction. Da nun der Begriff nach Wundt Elemente der wirklichen Vorstellung umfaßt, die Vorstellung aber "Elementen" zusammengesetzt ist, so ergäbe sich daraus, daß die wirkliche Vorstellung aus Begriffen als ihren psychologischen Elementen zusammengesetzt, daß Begriffe also das eigentlich primitive Bewußtseinselement sein mußten. Dieß wird Wundt aber auch nicht Wort haben wollen, also wird der Begriff ebensowenig mit dem "Element" wie mit der "Vorstellung" identificiert werden sollen; freilich wird trotz alledem die letztere Auffassung wieder nahe gelegt, wenn Wundt bei Gelegenheit der Erörterung von Sprachlaut und seiner Verschmelzung mit der "stellvertretenden" Einzelvorstellung schreibt: der Begriff besteht nur aus einem mit einer stellvertretenden Einzelvorstellung A verschmolzenen Sprachlaut, welcher letztere zugleich die herrschende Vorstellung ist". Doch wenige Zeilen weiter scheint die Verwirrung gelöst zu werden, wenn man von dem Begriff als "psychologischen Act" liest. Nun müßte man

unter Begriff also den Act verstehen, in welchem das Ich ein Element oder mehrere Elemente d. i. einfache Vorstellungen im Bewußtsein hat. Dem widerspricht aber wiederum, daß Wundt wenige Zeilen weiter den Begriff als Bewußtseinsinhalt und nicht als Act auffaßt, wo er von dem "Reichthum der Begriffe", von den "Begriffen, denen nicht mehr einzelne sinnliche Ohjecte, Eigenschaften und Handlungen, sondern nur noch allgemeine Beziehungen entsprechen", schreibt.

Abgesehen von dieser bei einem Wundt donpelt verwunderlichen Verschwommenheit in der Behandlung des Begriffs, die meiner Ansicht aber eben ihren natürlichen Grund darin hat. daß der Psychologe Wundt zugleich mit der Auflösung des Processes des Vorstellens in seine Theile die wirkliche Vorstellung in sogenannte Elemente auflösen zu können glaubt, was wiederum auf die Ansicht von der Vorstellung als "innerem Sein" sich gründet — abgesehen von dieser von mir schmerzlich empfundenen Schwäche der wissenschaftlichen Logik hat die Ansicht von den Vorstellungen als innerem Sein eine erkenntnißtheoretisch wichtige Stellung dem Begriffe gegeben. Gesetzt den Fall nemlich, daß die Vorstellungen als solche noch eine unmittelbare Fühlung mit der Wirklichkeit zuerkannt erhalten, so wird diese nun den Begriffen, die wir als einen Bewußtseinsinhalt, und nicht als Act betrachten, wie Wundt es im weiteren Verlaufe auch zu thun scheint, keineswegs eingeräumt, die Begriffe werden zu Denkformen, die nicht außer dem Denken da sind, gestempelt. "Unseren Begriffen, Urtheilen und Schlüssen" heißt es, "kommt keine erkennbare Wirklichkeit zu, außer in unserem Denken". Stände

da: Unserem Begreifen etc., so könnte ich einstimmen und auch den diesem folgenden Satz annehmen: "Wohl aber erweisen sich die logischen Formen als die geeigneten Hülfsmittel zur geistigen Wiedererzeugung jenes thatsächlichen Zusammenhangs der Erkenntnißobjecte, der von uns überall vorausgesetzt werden muß". Das Begreifen ist wie das Urtheilen und Schließen eine logische Function, die natürlich nur das wirklich ist, was sie ist, nemlich Denkfunction. Der Begriff ist das Bewußtseinsresultat des Begreifens, ich sehe aber nun nicht ein, warum der Begriff zurückstehen soll hinter dem. was geurtheilt und was erschlossen ist; wie dieses Letztere, auch von Wundt wird es nicht beanstandet werden, "erkennbare Wirklichheit" sein kann, warum sollte es nicht auch der Begriff sein können? Wenn überhaupt irgend etwas erkennbare Wirklichkeit nach Wundt kann, dann könnten nur noch die Vorstellungen, respective die "Erkenntnißobjecte" derselben diese Wirklichkeit aufweisen; wenn diese aber, so auch die Begriffe, welche ja die Elemente "umfassen" sollen, aus denen die Vorstellungen der "erkennbaren Wirklichkeit" "zusammenge-Hier ist der wunde Punkt der setzt sind. Wundt'schen Erkenntnißtheorie, den ich bei dieser Gelegenheit natürlich nur andeuten kann, und ich gebe nur noch zu bedenken, wie der Umstand, daß die Begriffe durch die Function des Denkens dem Ich gewonnen werden, noch kein Grund ist, sie selbst aus dem Gebiet der erkennbaren Wirklichkeit zu streichen, es sei denn, daß man das Wort Wirklichkeit identificiere mit dem Wort "Vorstellung".

Grade in Bezug auf die Bestimmung der Wirklichkeit läßt es Wundt, der auf dieselbe ŗ-

bei verschiedenen Gelegenheiten, besonders bei Erörterung des Begriffs der Substanz, zu reden kommt, an der wünschbaren Klarheit fehlen; wir werden von ihm belehrt, daß man zweierlei Realität, die unmittelbare und die mittelbare anzunehmen habe, von denen die erstere allein den "inneren" Erfahrungen, die zweite dagegen den "äußeren" Erfahrungen zukomme. Diese Unterscheidung hängt natürlich zusammen mit und ist hervorgegangen aus der Annahme, daß die Vorstellung ein Bewußtseinsbild des "Außen" sei, sie hängt zusammen mit der ganzen Subjectivierung des Erkenntnißprocesses, wie solche begreiflicherweise aus der psychologischen Grundlage sich erheben mußte, so daß das Ziel des Processes in der "Uebereinstimmung der Begriffe mit den wirklichen Dingen" gesehen wird. Diese Bestimmung des Ziels muß aber auf dem Standpunkte Wundt's großes Bedenken erregen, da man nicht die Möglichkeit, solche "Uebereinstimmung" zu constatieren, beweisen kann; denn die wirklichen Dinge kann man nach Wundt'schem Sinn nur in Vorstellungen dem Menschen gegeben denken: wie kann man also von Uebereinstimmung der Begriffe, die an sich selbst micht vorstellbar sind, mit den einzig und allein vorstellbaren Dingen reden? Eine zweite Schwierigkeit aber, die Uebereinstimmung, selbst gesetzt den Fall, daß die Möglichkeit derselben zugestanden wäre, zu constatieren, liegt in dem Umstande, daß Wundt ja nie den Begriff und das "wirkliche Ding", sondern nur den Begriff und die Vorstellung des wirklichen Dinges vergleichen könnte; er müßte demnach zunächst noch den Nachweis liefern, daß das wirkliche Ding und die Vorstellung congruente erkenntnißtheoretische Factoren seien, ein Nachweis, der in der wissenschaftlichen Logik nicht gegeben ist, aber allerdings auch nie gegeben werden könnte.

Ich habe im Vorstehenden nur einen grundlegenden Mangel in der Wundt'schen Logik, da sie doch auch Erkenntnißtheorie liefern will, anzudeuten gesucht; natürlich gebricht es mir hier an Raum, um ausführlich denselben aufzudecken und vor Allem, um zu zeigen, wie derselbe seinen Einfluß übt auf die erkenntnißtheoretischen Erörterungen über die "Grundbegriffe der Erkenntniß", Erörterungen im Uebrigen, die viele neue und richtige Gedanken enthalten. Dieses Letzte gilt noch mehr von dem Abschnitt. betitelt "Von den Gesetzen der Erkenntniß", in logisch - mathematischen welchem Wundt die Axiome, das Causalgesetz und das Zweckprincip einer gedankenreichen fruchtbaren Untersuchung unterzieht, die schon allein der "wissenschaftlichen Logik" eine bedeutende Stellung sichert.

Abgesehen überhaupt von der in der Logik Wundt's zu Tage tretenden erkenntnißtheoretischen Grundanschauung wird die eigentliche logische Seite des Buches sich sicherlich einer allgemeinen Zustimmung erfreuen können. Wundt hat hier in den rein logischen Abschnitten, welche über die Begriffe, die Urtheile und die Schlußfolgerungen handeln, gezeigt, daß die Meinung, die Logik biete keinen Anlaß mehr zu weiterer Arbeit und Entwicklung, eine durchaus irrige sei, und er hat sich selbst in diesen Abschnitten als einen Meister in der selbsteigenen Behand-

lung der logischen Probleme bewiesen.

St. Gallen. J. Rehmke.

Grammatik des arabischen Vulgärdialectes von Aegypten. Von Dr. Wilhelm Spitta-Bey, Director der viceköniglichen Bibliothek in Kairo. Leipzig, J. C. Hinrichs'sche Buchhandlung 1880. (XXXI und 519 S. in Oct.).

Die große Wichtigkeit, welche dieses Buch für die Kenntniß des Arabischen und der semitischen Sprachen überhaupt hat, mag es entschuldigen, daß ich eine Besprechung desselben unternehme, obwohl ich mich nur äußerst wenig mit den lebenden arabischen Mundarten befaßt habe und mich gegenüber dem Stoffe des Werkes nur als dankbaren Schüler bekennen kann. Der wissenschaftlich genügend vorgebildeten Kenner des Vulgärarabischen giebt es ja bei uns 80 wenige, und schwerlich wird einer derselben behaupten können, daß er gerade den ägyptischen Dialect nur annähernd so genau kenne wie Spitta. Die ganze Arbeit macht den Eindruck völliger Zuverlässigkeit und größter Genauigkeit. Spitta beschränkt sich mit gutem Grunde darauf, die Sprache von Cairo und dessen Umgegend darzustellen, und zwar so wie er sie mit seinen eignen, durch lange Uebung geschärften Ohren gehört hat. Wo er einmal sprachliche Erscheinungen auf gewichtige Autorität Andrer mittheilt, erwähnt er das immer ausdrück lich. Den reichen Stoff behandelt er streng wissenschaftlich, klar und übersichtlich, so daß wohl wenig literaturlose Mundarten sich einer so trefflichen Grammatik rühmen können wie jetzt das Arabische von Cairo.

Spitta war es natürlich besonders darum zu thun, die wirkliche echte Volkssprache zu schildern. Diese ist aber keine in sich abgeschlossene Einheit. Leise Uebergänge verbinden die Sprechweise des gemeinen Mannes mit der der Gebildeten, welche mit und ohne Bewußtsein ihre Rede durch Entlehnungen aus der Schriftsprache schmücken, und die von jedermann viel vernommenen und wenigstens einigermaaßen verstandenen Redensarten und Formen des Korâns, der Tradition und der amtlichen Schriftstücke sickern immer wieder auch bis in die untersten Schichten durch, hemmen die freie Entwicklung der Mundart oder stören wenigstens ihre Gleichmäßigkeit. Je gebildeter der Mann, desto zwieschlächtiger ist seine Sprache. Aber auf alle Fälle ist das beutige Aegyptisch doch ein von der Schriftsprache stark geschiedener Dialect. Freilich hat dasselbe gar vieles altarabische beibehalten, freilich ist manche Abweichung in ihm wie in andern arabischen Vulgärdialecten schon um's Jahr 1100 und früher nachweisbar und bestand wohl manch andre wenigstens im Keim schon zu Muhammed's Zeit. nur daß sie von der Ueberlieferung der Grammatiker nicht beachtet ist: aber die beliebte Anschauung von dem völlig conservativen Charakter des Arabischen muß schon bei der genauen Schilderung einer einzigen seiner lebenden Töchter als ganz falsch aufgegeben werden. Daß sie auf die übrigen semitischen Sprachen nicht paßt, wird jeder zugeben, der nur einen Blick etwa in's Neusyrische oder Ambarische geworfen hat.

Die Art, wie sich die Vulgärdialecte aus dem Altarabischen durch Decomposition und Composition entwickelt haben, ist für uns schon dadurch von großer Wichtigkeit, daß sie uns Analogien zur Beurtheilung des uncontrolierbaren Entstehens der älteren semitischen Sprachen giebt. Der Aberglaube, daß die Sprachen eine vorhistorische Periode des Wachsthums und eine historische des Verfalls besäßen, hat wohl nachgerade seine Geltung verloren. Und so wird
der wissenschaftliche Beobachter auch nicht mehr
geneigt sein, die Erscheinungen dieser Dialecte
zu loben oder zu tadeln, je nachdem sie dem
Altarabischen näher oder ferner stehn, sondern
bei aller Anerkennung der empfindlichen Verluste doch auch zugeben, daß wir hier manche
gelungene Neubildung und manche Beseitigung

übersitssigen Reichthums haben.

Was die Laute der Sprache anbetrifft, so treten hier, wie wohl bei allen neuarabischen Dialecten, besonders der starke Verlust und die Abschwächung von Vocalen hervor. In Spuren zeigen sich diese Tendenzen schon im Altarabischen, aber durch ihre Ausbildung bedingen sie schon allein einen ganz anderen Lautcharacter: eben hierdurch, wie freilich noch durch manche andre Erscheinung, nähern sich diese Dialecte in ihrem Wesen sehr dem Aramäischen, worauf Spitta mit Recht wiederholt hinweist. ägyptischen Mundart ist besonders zu beachten. daß sie die durch den Ausfall kurzer Vocale in geschlossne Silben tretenden Vocale, wenn unbetont, gern verktirzt, z. B. qailin aus qâiilin \*). Ein ähnlicher Lautwandel herrschte einerseits, und zwar in noch weiterem Umfange, schon im Altsemitischen (jagum für jagum, jagumna für jaqumna), andrerseits, noch genauer entsprechend, im Aramäischen (qatlin aus qâtlin aus qâtilin). Die Sprache schwankt hier oft zwischen dem Ausfall des kurzen Vocals mit Verkürzung

<sup>\*)</sup> Zuweilen auch von Wort zu Wort, wie schon Dschawaliqi (12. Jahrh.) بورياح für ابورياح tadelt (Morgenl. Forschungen 131).

des vorhergehenden (zuweilen auch ohne solche) und Bewahrung; eine ganz ähnliche Unsicherheit muß eine Zeit lang im Syrischen bestanden Auch sonst finden wir in der Färbung und dem Maaße der Verflüchtigung der Vocale wie in der übrigen Lautbehandlung sehr viele Schwankungen. Die Anhänger der Lehre von der ausnahmslos gleichmäßig wirkenden Kraft der Lautgesetze werden Spitta's Texten gegentiber einen schweren Stand haben, denn so gern wir zugeben wollen, daß dies Schwanken zum Theil durch Einfluß der Schriftsprache und andrer arabischer Dialecte verursacht und daß auch der verschiedene Satzaccent ein lautlich differenzierendes Moment ist, so bleibt doch noch sehr vieles übrig, was sich nur durch Annahme wirklicher Doppelformen erklären läßt; andrerseits kommt auch mancher "sporadischer Lautwechsel" vor.

Zu diesem sporadischen Lautwechsel rechne ich aber nicht geradezu Fälle wie natar "regnen" aus matur, denn hier ist das n auf's Perfect nur aus dem Imperf. juntur, tuntur "es regnet" (S. 334)\*) übertragen, wo m durch die Stellung vor t in allerdings immer noch etwas ungewöhnlicher Weise zu n geworden ist (vgl. tinteli = Jüä ZDMG. XXXIII, 622). In ähnlicher Weise hat ja im Semitischen oft der erste Radical zunächst in einzelnen Formen einen Einfluß von dem zweiten erfahren, der sich dann weiter geltend machte.

Auch von der jetzt häufig verkannten Erscheinung, daß besonders viel gebrauchte Wör-

<sup>\*)</sup> Vgl. auch مُنْطَو für مُطْر Morgenl. Forschungen 134.

ter oft ungewöhnliche Verstümmlungen erleiden, bietet dieser Dialect manche Beispiele, z. B. bei den Pronomina.

Alterthümlich ist das Aegyptische in der Bewahrung der Aussprache des g. merkwürdig ist nun, daß es sich so daran gewöhnt hat, gemeinarabisches z als g anzusehen, daß es dies auch auf den entsprechenden Laut nichtsemitischer Sprachen ausdehnt und z. B. das persische ch(w)âdscha als chawaga aufnimmt, die türkische, viel angewandte und selbst zur Ableitung von arabischen Wörtern (wie tama angî "Geizhals" von طبعان S. 503 nr. 130, jasirgî "Sklavenhändler" von اسير = يسي benutzte Endung جي als gî und das italiänische generale (= dschenerale) als generar. Selbst, wird zuweilen durch g vertreten, meist jedoch Die einzige Ausnahme wišš "Gesicht" = (neben dem wohl nicht eigentlich volksthümlichen wagh mit übertragener Bedeutung) muß aus dem syrischen Arabisch stammen; nach Socin-Baedeker (2. Aufl.) CXLIV sagt man in Syrien wušš; die Beduinen der syrischen Wtiste sprechen (was schon Dschawâlîqî a. a. O. 149, 1 tadelt). Der lebhafte Verkehr und die vielen Hin- und Herwanderungen zwischen Syrien und Palästina und Aegypten erklären ja am besten die zahlreichen Bertthrungen der beiden Dialecte. - Gemeinschaftlich ist einem Theil der Aegypter and der Syrer auch die seltsame Verwandlung des q in den bloßen Spiritns lenis, welche schon Barhebraeus (13. Jahrh.; in den Scholien zu Richter 12, 6

und Gramm. I, 206, 24) für eine Eigenthümlichkeit des Aramäischen der Palästinenser erklärt.

Bemerkenswerth ist, daß die Aegypter nicht bloß, wie fast alle Araber, die übrigen Gutturale sehr treu bewahren, sondern auch das Hamsa in großem Umfange festhalten, sogar im Silbenauslaut.

erleiden eine doppelte Behandlung, indem sie theils zu den Dentalen ض ت د, theils zu den Zischlauten ; س ; So viel ich jedoch sehe, ist der norwerden. male Wandel der erstere; die Zischlaute zeigen sich hauptsächlich oder ausschließlich in solchen Wörtern, welche aus der Schrift- oder höhern Umgangssprache stammen und eigentlich altarabisch sind. Es stimmt dazu, daß nach Spitta س immer ث immer ث immer lesen, daß die Zischlaute mehr in Substantiven, namentlich Abstracten und in festen Redensarten als in Verben und flüssiger Sprache erscheinen. Fälle wie, daß hadis als technisches Wort "Tradition" neben hadît "Erzählung" steht (S. 17), bestätigen diese Anschauung.

Nach Spitta's Darstellung, mit der die Wallin's übereinzustimmen scheint, sind die Laute und d von einem leisen Hauche begleitet, wie ja auch das gemeindeutsche d und d jetzt für Aspiraten gehalten werden. Ich möchte zur Erwägung geben, ob sich nicht hieraus die Erscheinung erklärt, daß die Griechen wie die Semiten d wie d wie d wie d wie d setzen. Die griechischen Laute waren nach allem Anschein noch sehr spät nicht Affricatae, sondern wirkliche Aspiratae, wie die, ihnen sonst vielleicht nur ungefähr entsprechenden, semiti-

sehen, während die völlig hauchlosen z und z mit u und p gleichgesetzt wurden, die mit ihnen wenigstens in dem Mangel des Hauchs übereinstimmten \*).

Wie weit wir in diesem Dialect Neuschöpfung von Wurzeln annehmen dürfen, mag dahin stehn. Aber die Umschaffung namentlich von schwachen Wurzeln ist hier wieder reichlich zu belegen. Ich weise z. B. hin auf tingâd "wird angeztindet" \_(506 nr. 164) von قلي: auf itrauwa = تأي (S. 16) und das häufige aurâ Impf. jûrî und warrâ "zeigen" IV und II von أي, deren ersteres wieder schon Dschawaligi (Morgenl. Forschungen 157, 5) zu verwerfen hat. und نصف und نصف und bildet nun ohne Weiteres den Plural ansas; ob nicht auch bass "sehen" und gadd "Maaß" am einfachsten aus قَدْر ,بصر zu erklären sind? Solche Vorgänge haben wir schon in dem Ursemitischen anzunehmen.

Die Menge der grammatischen Formen hat schon aus rein lautlichen Gründen, wie dem Abfall kurzer Auslautvocale, stark abgenommen. Unbequem ist namentlich das Zusammenfallen der 1. und 2. Person Sg. Perf. Der fast gänzliche Verlust des alten Passivs (eine Perfectform ist u. a. noch rusiq S. 441, 1) ist durch Ausdehnung der Reflexiva, namentlich der VII. Verbalclasse, ziemlich ersetzt. Die IX. Classe hat eine doppelte Form, itsi und ifta'al; erstere,

<sup>\*)</sup> Aehnlich war es beim nordsemitischen p, das nicht als Aequivalent des griechischen m angesehn ward, so daß die Syrer noch spät eigne Bezeichnungen für die in ihre Sprache aufgenommenen Wörter mit m erfanden.

eine Neubildung, ist wohl die eigentlich volksthümliche, letztere der Schriftsprache entlehnt. Aehnliche Beobachtungen lassen sich noch öfter bei Nebenformen machen. Von den Versuchen. durch Hülfswörter den Sinn der beiden Tempora für gewisse Fälle schärfer auszudrücken. Versuchen, wie sie in ähnlicher und gleichfalls unzulänglicher Weise auch das Altarabische, das Svrische und Neusyrische kennen, ist der interessanteste die auch im syrischen Arabisch beliebte Zusammensetzung des Imperfects mit bi. wodurch eine Art Präsens hergestellt wird. Ohne Spitta's Erklärung, daß dies bi einfach die Präposition sei, gradezu als sicher anzuerkennen, bemerke ich, daß ja auch die alte Sprache eine solche Verbindung des Impf. mit einer Praposi-لَمُقْتُلُ und in لَيُقْتُلُ und in لَيُقْتُلُ ist doch sicher nur die Präposition, die auch in unserm Dialect in liqta'û = الْيَقْطُعِوا (S. 352, 3)

aut's Neue erscheint. — Die Beschränkung des Duals ist kein großer Verlust. Beim Pronomen hat sich dieser, wie es scheint, formell noch in huma, humä erhalten, das freilich ganz wie hum als Plural gebraucht wird; auch andre Sprachen haben bekanntlich ursprüngliche Dualformen in Pluralbedeutung aufbewahrt. Die Häufigkeit gewisser Duale wie Lieb. mag es erklären, daß sich ein auf sie hinweisendes Pronomen erhielt, auch nachdem die Beschränkung der Bedeutung verloren war.

So viele Veränderungen gegenüber dem classischen Arabisch wir nun auch in den Formen des Dialacts bemerken, so ist hier doch alles echt arabisch und echt semitisch. Dieser Cha-

racter wird selbst durch die Entlehnung des oben erwähnten türkischen Suffixums und durch die mancherlei fränkischen und sonstigen fremden Wörter nicht eigentlich beeinträchtigt. Auch die sehr eingehend und übersichtlich dargestellte Syntax erscheint als durch und durch arabisch. Freilich giebt es da manches auffallende, wie die stark verbale Behandlung des activen Participiums und wie die Gewohnheit, die Fragwörter an's Ende des Satzes zu stellen (z. B. bêthum fên = بيتهم في ايب wo ist ihr Haus?"); aber auch diese Abweichungen vom Altgewohnten stehn durchaus nicht im Widerspruch mit dem arabischen Grundcharacter der Sprache. — Daß der Verf. das syntactische Material im Ganzen nach dem in meinen aramäischen Grammatiken befolgten Schema angeordnet hat, kann mir nur schmeichelhaft sein.

Im Folgenden erlaube ich mir noch, an diese und jene Stelle der Grammatik eine Bemerkung zu knüpfen. Die Conjunction lamma "bis, damit" (S. 185) ist schon von Wetzstein ZDMG. XXII, 117 richtig aus L. Herklärt\*). Der lautliche Vorgang ist hier wie beim altarabischen lamma (verkürzt lam) aus L. Howond in der Bedeutung "noch nicht" wie in der im Schwinden begriffenen "wenn nicht" (Mand. Grammatik S. 209), während L. "nachdem" wohl kaum anders als aus la — J und ma erklärt werden kann, so daß die Verdopplung secundär ist wie im hebräischen Ag, Ag; L. muß dagegen

<sup>\*)</sup> Die Beduinen der syr. Wüste haben die eigenthümliche Nebenform iljama, welche öfter in Wetzstein's Erzählung erscheint.

eine jungere Bildung sein. - Die Wunschpartikel  $r\hat{e}t$  (S. 178) =  $\tilde{l}$  mag volksetymologisch mit أي, in Zusammenhang gebracht sein, aber ursprünglich ist das gewiß nicht, denn man kann مكم doch nicht von dem gleichbedeutenden ليت u. s. w. trennen. — In der ersten Silbe von ezai "wie?" (S. 168) ist nicht wohl i, sondern ein abgeschwächtes ê, " s zu sehn. Ezaijoh "wie geht es ihm?" ist also = könnte ja höchstens heißen: "hat أُزيَّهُ أَقَى زيَّهُ er eine Gestalt? " - Das seltsame dann, tann mit Suffixen (S. 329) "darauf", meist mit folgendem Particip, scheint mir durch ثنى noch nicht recht erklärt; tânije 4, 26 gehört ja kaum dazu. gedacht (wie die Beduinen ذا أنَّم gedacht sagen وهاذا هم يشون ZDMG. XXII, 82, 4; eb. 77, 1 u. s. w.) oder an اذا اتَّد (mit demonstrativen اذا اتَّد jeder Erklärung bleiben Formen, die sich nicht fügen. — Kêt wěkêt "so und so" (S. 18) ist nicht näher zu- کَیْتَ وَکَیْتَ sammen. — لَّيْش (vgl. S. 80) "warum?" kommt schon bei Abû Nuwâs (Ahlwardt S. 24, im Reim) vor; auch Dschawaliqi läßt أنش zu, verlangt nur die Aussprache mit Tanwîn آيش Eigentlich classisch ist das Adverbium aber ge-

wiß nicht. — Das Wort minje, ältere Form womit viele ägyptische Ortsnamen zusammengesetzt sind und das auch in Palästina als Ortsname vorkommt, ist nicht koptischen Ursprungs (S. X), sondern griechisch μονή "mansio". Der St. cstr. minjet, mit (S. 27) ist ähnlich wie mînet von mêne "Hafen" für مينا aus مينا d. i. λεμένα. — ເຊິ່ນ (S. 8) ist nicht die spätere, sondern die Grundform (1. Pers. Perf.), woraus durch rtickwirkende Assimilation نزد werden kann. - Nicht als "unnatürlich" sehe ich die überlieferte Betonungsweise des Arabischen an (S. 59), sondern nur als nicht ursprünglich, gegenüber der von den Schwestersprachen zum Theil treaer bewahrten altsemitischen. — Die Herleitung der jetzigen Nominalformen aus dem Accusativ (S. 147) ist gewiß nicht aufrecht zu erhalten; bei der Verweisung auf das Romanische bleibt zu bemerken, daß da auch sehr viele Nomina statt der Accusativ- die Nominativform zeigen z. B. die italiänischen Plurale auf i und e. — Die Formen أصالى, أراضى (S.

משנית auszugehen, שוֹשׁנִים חֹלְשׁנִים בּישׁים von בֹשׁנִים בּשׁנִים Daß בְּשִּׁנִים (für הַשִּּעִית הַשׁנִּים) nicht hebräisch, sondern aramäisch sei (S. 121), ist eine etwas seltsame Behauptung. Das sehr häufige Wort kommt in den ältesten Schriften des A. T., zum Beispiel bei den frühesten Propheten vor; es hat sein Ebenbild in man, wie denn might als Fem. zum relativen noch vielfach vertreten ist. Grade um-

gekehrt ist Asi ein dem Hebräischen entlehntes Fremdwort, über dessen richtige Aussprache die syrischen Schulen nicht sicher sind. — Die Entstehung der S. 191 aufgeführten Quadrilitera sehe ich zum Theil anders an als der Verf. Ueberhaupt findet sich hier und da noch einiges das Altarabische oder die anderen semitischen Sprachen betreffende, worin ich nicht ganz mit ihm übereinstimme; aber das sind durchgehends Sachen von weniger Bedeutung, zumal bei einem Werke, dessen Aufgabe es ist,

die gegenwärtige Sprache darzustellen.

Dem Buche ist eine ziemlich umfangreiche Auswahl von Texten angehängt, alle aus dem Munde der Leute aufgezeichnet. Bei Weitem am wichtigsten sind die Erzählungen. zum großen Theil alte Bekannte aus 1001 Nacht u. drgl. und im Tone den älteren Geschichten ähnlich gehalten, wenn auch nicht grade glänzend Vertreter ihres Fachs. Ein gewisser Zusammenhang mit der geschriebenen Literatur ist von vorn herein deutlich, und dieser wirkt auch einigermaßen auf die Sprachformen ein. Daß der Stil der mündlichen Erzählung bei den Arabern verschiedener Länder eine gewisse Festigkeit besitzt, zeigt sich z. B. darin, daß diese Geschichten mit der von Wetzstein mitgetheilten Beduinenerzählung, die bei aller Breite in sich einen weit höheren Werth hat, sogar die feste Formel یرجع مرجوعنا الی ZDMG. XXII, 81, 12 u. s. w.) = المجمع مرجوعنا ل 451, 6 u. s. w. gemein hat. Kennern der 'Autar und andrer Volksromane werden wohl diese Zusammenhänge noch deutlicher sein als mir. Aber es wäre doch gewiß schwer, bessere zusammenhängende Proben der lebenden Sprache

zu erhalten. Wer die Grammatik sorgfältig gelesen, der wird diese Geschichten ziemlich gut verstehn können, wenn ihm auch hie und da noch eine Anmerkung erwünscht wäre, welche die Bedeutung einer Redensart oder einer Vocabel erklärte. Hoffentlich nimmt Spitta von diesem Winke Notiz für die weitere Veröffentlichung von dergleichen Sachen, die wir ihm allerdings an's Herz legen möchten; eine kleine Erleichterung kann er dabei dem Leser noch geben durch die Einführung von Uncialen bei Sonst scheint mir seine Trans-Eigennamen. scription sehr zweckmäßig, da sie genau ist, ohne doch den Leser durch das Bestreben zu verwirren, jede, nur dem scharf Hörenden bemerkbare, feine Vocalntiance durch ein besonderes Zeichen wiederzugeben. Bequemer wäre für uns allerdings die Beibehaltung der arabischen Schrift, aber die Laute der Sprache würde uns diese viel weniger deutlich machen. Wer nun die Erzählungen leidlich rasch gelesen hat und sich einbildet, er verstehe jetzt die Sprache von Cairo, der wird unsanft aus seiner Täuschung aufgeweckt, wenn er sich an die darauf folgenden Lieder macht. Hier ist die Uebersetzung, welche Spitta beifügt, unentbehrlich. Das liegt freilich zum größten Theil an dem poetischen Stil. Als Muster der volksthumlichen Sprache können diese Verse, wie auch der Herausgeber andeutet, nicht in dem Maaße dienen wie die Erzählungen. Dasselbe muß wenigstens zum Theil auch von den Sprichwörtern gesagt werden, welche die Sammlung schließen. Aesthetisch und moralisch stehn manche ihnen weit über den Geschichten und Liedern: manche werden auch echt ägyptische Erzeugnisse sein, aber andre stammen doch aus der

höheren Literatur. Nr. 226 ist aus einem vorislamischen Verse und nr. 230 gehört gar zu einem Ausspruch Muhammed's. Da ist es denn die Frage, ob die Umsetzung in die wirkliche

Volkssprache tiberall ganz vollzogen ist.

Wenn ich nun dem Buche als wissenschaftlichem Werke nur das größte Lob zollen kann, so möchte ich die Vermuthung aussprechen, daß sich dasselbe auch practisch bewähren werde. Freilich hat sich noch Keiner bloß aus einer Grammatik eine Sprache wirklich zu eigen gemacht; freilich wird ein des Altarabischen Unkundiger mit diesem Werke kaum etwas anfangen können: aber wer mit genügenden Vorkenntnissen an dasselbe geht, der kann sich, denke ich, dadurch in den Stand setzen, in Aegypten dessen Sprache ziemlich rasch verstehen und selbst reden zu lernen.

In der Vorrede spricht der Verf. den dringenden Wunsch aus, daß diese Volkssprache zur Schriftsprache erhoben und die etwas abgestandene Canzlei- und Büchersprache beseitigt werde. Gewiß können wir uns diesem Wunsch nur anschließen, aber freilich darf man die gewaltigen Hindernisse nicht verkennen, die seiner Verwirklichung entgegenstehn. Der Hinweis auf die Geschichte der italiänischen Sprache past nicht ganz; denn auf einen Mann wie Dante darf man nicht rechnen, und ein solcher fände in Aegypten auch kaum einen geeigneten Boden. Am meisten Hoffnung ist noch darauf zu setzen, das practische Bedürfniß werde das zu Wege bringen, was sich von oben herab durch Beamte und Gelehrte schwerlich in's Leben zufen läßt.

Wir schließen mit dem Wunsche, daß diesem

trefflichen Werke bald ebenso gründliche und aus lebendiger Kenntniß geschöpfte Darstellungen andrer arabischer Dialecte folgen mögen, so daß wir allmählich ein gewisses Bild von der Entwicklung des Arabischen in allen seinen Gebieten gewinnen könnten.

Die Ausstattung ist vortrefflich. Strasburg i. E. Th. Nöldeke.

Die Klagelieder des Jeremias und der Prediger des Salomon. Im Urtext nach neuester Kenntnis der Sprache behandelt, (erstere metrisch) übersetzt, mit Anmerkungen und einem Glossar versehen. Neuer Gesichtspunkt für Hebräisches Versmaß eröffnet. Von Andreas Raabe. Leipzig, Commissionsverlag von L. Fernau 1880. VI. 224 S. 8°.

In der selben Weise, wie Hr. A. Raabe ein Jahr früher das Buch Ruth und das Hohe Lied "nach neuester Kenntnis der Sprache behandelt" hat, fährt er jetzt mit den Klageliedern und dem Prediger fort. Der Titel verheißt viel; dazu bezeugt dann noch der Hr. Commissionsverleger Fernau, daß der neue noch nicht betretene Weg sehr erfolgreich sei und zu einer bisher unerreichten Erkenntnis des Inhaltes der betreffenden Bücher führe, obgleich man von jeher schon vielfach die Uebersetzung des hebräischen Textes unternommen habe. Die neue Methode geht von dem Grundsatze aus, daß das Hebräische, wenn man es nur richtig ausspreche (so wie es der Verf. durch seine Transscription zeigt), weiter nichts als das reine Sanskrit sei. Die Vergleiehung der Grammatik hat sich der Autor indessen geschenkt, er vergleicht nur das Lexi-Unverzagt geht er dabei immer aufs Ganze, ohne viel Federlesens zu machen. hatte bisher gedacht, man dürfe höchstens die

einfachsten lexicalischen Elemente vergleichen, also z. B. nicht die hebräischen Triliteren mit den einsvlbigen Sanskritwurzeln, weil die Dreibuchstabigkeit, als etwas spezifisch Semitisches, hypothetischen Ursprache auf keinen Fall angehört haben könne. Dieser Hr. Raabe aber bewährt seine Unbefangenheit in allen gelehrten Vorurtheilen dadurch, daß er auch die abgeleitetsten Bildungen der beiden Sprachen direct mit einander vergleicht; was schert es ihn, ob die Grammatiker einen Buchstaben für bloß formativ oder umgekehrt für radical halten! Z. B. ist das bekannte Wort Thora (von der Wurzel wara) = skr. tara, Sternbild, Inbegriff der Erkenntnis, Wissen der Dinge bis auf deren Ursprung. Auf die entlegensten Gebiete fallen die Strahlen des neuen Lichts, das uns aufgesteckt wird; so wird z. B. mittelst der Etymologie des Zahlworts שמכה das Grundgesetz der hebräischen Metrik aufgedeckt.

Wunderlich ist, daß die Uebersetzung der hebräischen Texte, die Herr Raabe giebt, trotz Allem sich nicht so sehr von der Tradition entfernt; da hat er offenbar mit einem fremden Kalbe gepflügt und nicht mit seinem neuesten Instrument. Ja es scheint, als gehe seine ganze Vergleichung von den überlieferten Bedeutungen der Wörter aus, die ihm als sicher gelten, weil sie im Lexikon stehen. Darnach hat er dann sanskritische Analoga aufgesucht, und nach diesen wieder die hebräischen Wörter kunstmäßig behandelt. Dabei ist es ihm sehr zu statten gekommen, daß er vom Hebräischen sicherlich nichts. vom Sanskrit schwerlich mehr versteht. Er ist also überhaupt kein Mann, der auf seine Thorheiten irgend eine Antwort verdient; man

ärgert sich nachträglich, sich dennoch mit ihm befaßt zu haben.

Greifswald.

Wellhausen.

La Métrique de Bharata. Texte Sanscrit de deux chapitres du Nâtya-Çâstra, publié pour la première fois et suivi d'une interprétation française par Paul Regnaud. Paris (Ernest Leroux) 1880. [Extrait des Annales du Musée Guimet Tome II].

Die Arbeit des Herrn Regnaud ist mir nur verständlich unter der Voraussetzung, daß es ihm gänzlich unbekannt ist, daß vom Bharatacâstram außer der Handschrift der Royal Asiatic Society noch andere Handschriften vorhanden sind. Da der Aufsatz von Dr. W. Hevmann in den Göttinger Nachrichten 1874 p. 86 ff. in Weber's Indischer Literaturgeschichte<sup>2</sup> p. 248 Anm. \*) erwähnt wird (wo freilich irrthumlich die Göttinger gel. Anzeigen genannt werden), so wundert es mich, daß er Herrn Regnaud entgangen ist. Die zweite vollständige Handschrift im Besitze von Dr. Hall hätte Herr R. ebenso leicht erlangen können wie Dr. Heymann und durch eine Anfrage bei Dr. Rost würde er erfahren haben, was ich durch eine Mittheilung von Dr. Heymann weiß, daß Bühler von einer dritten vollständigen Handschrift in Ajmîr hat zwei Abschriften nehmen lassen, daß ferner in Indien sicher noch ein Dutzend Handschriften und wahrscheinlich auch der Commentar des Abhinavagupta vorhanden ist. Ein MS. wird auch erwähnt von Oppert. Lists of Sanskrit Manuscripts in Private Libraries of Southern India (Madras 1880) p. 471 No. 6019, und auch das unter No. 6018 aufgeführte Nâtyalakshana scheint damit zusammenzuhängen, da Bharata als Verfasser angegeben wird. Bei Gough, Records of Ancient Sanskrit Literature (Calcutta 1878) p. 144 nennt Bühler das Werk Bharatîvanatvalakshana. Das Material zu einer kritischen Ausgabe des Natyacâstram des Bharata ist also vorhanden und bei der Liberalität der Indischen Regierung leicht zu beschaffen. Die von Herrn R. benutzte Handschrift ist so verderbt und lückenhaft. daß es eine Verschwendung von Raum und Zeit ist, aus ihr allein den Text herauszu-Herr R. hat die verderbten Lesarten oft mit vielem Scharssinn verbessert und auch seine Uebersetzung ist meist richtig. Aber eine große Anzahl von Stellen des Textes bleibt ganz unsicher und über ihre Auffassung läßt sich streiten. p. 21 v. 48 ist natürlich varatanuh statt paratanu zu lesen; p. 23 v. 67 verlangt die Grammatik und das Metrum catvâry âdau für R.'s catur âdau. p. 20, v. 40 ist cîtavâtadaadhâ zu lesen und die fehlenden Silben können nicht hinter maliniva gestanden haben, da das Metrum dagegen Widerspruch erhebt. Wahrscheinlich lautete der Vers: cîtavâtadag-Auch in v. 26 ist die fehdhâsi kamalinîva. lende Silbe falsch bezeichnet. Es fehlt eine Kürze. Der Vers ist offenbar zu lesen: kshinah skhalamânavidambanakah | crutvaughavigariitam und das Metrum wird schwerlich totakam heiparikotayate weist vielmehr auf kotaka hin. Bei der Lage der Dinge wäre es müßig auf Einzelheiten weiter einzugehen und Conjecturen zu geben, wo man ohne große Mühe Gewißheit haben kann. An Druckfehlern ist kein Mangel. Kiel. R. Pischel.

Für die Redaction verantwortlich: E. Rehnisch, Director d. Gött. gel. Anz.
Verlag der Disterich'schen Verlage-Buchhandleing.
Druck der Disterich'schen Univ.-Buchdruckerei (W. Fr. Kassiner).

## Göttingische gelehrte Anzeigen

## unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stück 11.

16. März 1881.

Inhalt: E. H. Bunbury, History of Ancient Geography. Vol. J. Purtsch. — J. L. Pic, Ueber die Abstammung der Eumanen. Von E. I. Bidermann. — J. J. Baumann, Handbuch der Moral. Von Vorf.

= Eigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött, gel. Anz. verboten =

A history of ancient geography among the Greeks and Romans from the earliest ages till the fall of the roman empire. By E. H. Bunbury, F.R.G.S. With twenty illustrative maps. In two volumes. London, John Murray 1879. Vol. I. pp. XXX, 666. Vol. II. pp. XVIII, 748.

Trotz des lebendigen Eifers, mit welchem bei dem allgemeinen Aufschwung der classischen Studien in unsrem Jahrhundert auch die Kenntniß der geographischen Leistungen des Alterthums gefördert wurde, ist noch nie in größrem Maaßstabe der Versuch unternommen worden, die Entwicklung der antiken Erdkunde zu einem bis ins Einzelne ausgeführten historischen Gesammtbilde zu vereinigen. Bunbury unterzieht sich dieser Aufgabe mit specieller Rücksicht auf die Bedürfnisse der Studierenden. Ihnen will er für das Verständniß und die Würdigung der geographischen Anschauungen der Griechen und Römer ein Führer sein, ihnen die reichen Resultate der in zahllosen Monographien zerstreuten modernen Forschungen auf diesem Gebiete gesammelt und kritisch gesichtet entgegen-

bringen.

Die Anlage seines Werkes ist eine streng historische. Ihrer Altersfolge nach werden die in Betracht kommenden Schriftsteller jeder für sich erledigt, in chronologischer Ordnung wird jeder Kriegszug, jede Entdeckungsfahrt in unbekannte Ferne geschildert. Selbst für die mathematische und physikalische Geographie wird dem sachlichen Zusammenhang keine Concession gemacht, sondern der Chronologie die Herrschaft über die Darstellung belassen. Kritische Fragen werden. um den Fluß der historischen Ausführungen nicht zu unterbrechen, am Schlusse iedes Capitels in längeren Noten, die bisweilen den Charakter von Excursen annehmen, discutiert. diese Anlage für den Verfasser die bequemste und auch für den Nachschlagenden, der nur tiber ein antikes Werk oder einen historischen Vorgang Belehrung sucht, vortheilhaft ist, soll nicht bezweifelt werden. Ob aber solch eine Gruppierung des Stoffs diesem die lehrreichste Beleuchtung sichert, die Entstehung und den Wandel jeder einzelnen geographischen schauung am klarsten aufdeckt, ist doch sehr problematisch. Der Verfasser hat das empfunden und, um das sachlich Zusammengehörige und chronologisch getrennte nicht ganz auseinander fallen zu lassen, sich ohne Scheu (p. IX) zu häufigen Wiederholungen entschlossen. welche den Umfang des Buchs entschieden erweitert, die Darstellung für den das ganze Werk bewältigenden öfter verwässert und doch dem Bedürfniß, dem sie entsprungen, nicht genügt haben. Wer sich z. B. ther die Versuche der

Alten in der Schätzung und Messung von Bergeshöhen informieren will, wird trotz der mehrfach wiederholten Erwähnung der Messungen Dicaearchs über diese Bestrebungen in ihrer Gesammtheit an keiner Stelle des Buchs ein befriedigendes Bild erlangen. Selbst wenn er — vom Index ganz ungenügend unterstützt — aus dem ganzen Werke sich die zerstreuten einschlägigen Notizen (I 617/8. 660 II 23. 251. 270. 385. 394. 407) mühselig zusammensucht, gewinnt er nur eine kleine Auswahl von Ziffern, nirgends einen Einblick in den Gedanken-Proceß, durch den die Alten zu ihren Höhen-Angaben gelangten.

Mehr noch als aus den z. Theil ansehnlichen Wiederholungen erklärt sich der stattliche Umfang des Werks aus der Aufnahme langer kriegsgeschichtlicher Berichte, die man ohne Bedauern vermissen würde. Einer Geschichte der Erdkunde liegt gewiß nicht die Verpflichtung ob, den Siegeszug Alexanders vom Hellespont bis Gaugamela zu erzählen, den Ueberwältiger Galliens auf seinen Kreuz- und Quermärschen von einem Gemetzel zum andern zu begleiten. Die welthistorischen Ereignisse dürfen bei dem Publikum, für welches solch ein Werk bestimmt ist, wohl als bekannt vorausgesetzt werden. Nur die Früchte, welche sie der geographischen Kenntniß eingetragen, bedürfen der Beleuchtung.

Wenn hier B. die Grenzen seiner Aufgabe zu weit gesteckt hat, hat er sie anderwärts überraschend eng gezogen. Das gilt zunächst von dem Kreise classischer Schriftsteller, auf den er — ich will nicht sagen sein Quellenstudium, aber sicher doch — die Besprechung beschränkt hat. Grade dort, wo der Novize im Studium der alten Geographie einer Hülfe besonders bedarf, beim Nachweisen entlegnerer Onellen läßt ihn B. im Stick. So stehen z. B. die für eine Geschichte der Erdkunde durchweg bedeutungsvollen Nachrichten über die Versuche der Alten in der Kartographie meist ziemlich versteckt in Schriftstellern, die im Allgemeinen für die Geographie keine oder nur eine ganz untergeordnete Wichtigkeit haben \*). solche verstreute Perlen am Faden der zusammenfassenden Darstellung mit aufzureihen und zu verwerthen ist die Sache eines Handbuchs. B. aber hat all seine Sorgfalt auf die bervorragendsten geographischen und geographischhistorischen Haupt-Werke des Alterthums concentriert. Die Zeugnisse, welche bei Classikern gelegentlich sich finden, hat er zu wenig beachtet, selbst wenn sie große Controversen so stark berührten wie z. B. Vitruv VIII 2 die Nilquellen-Frage in der Auffassung Jubas. Auch das reiche inschriftliche Material, welches speciell für die römische Kaiserzeit für den Mangel litterarischer Erzeugnisse uns vielfach entschädigt, ist nicht ausreichend verwerthet.

Schwieriger ist es vielleicht über die Begrenzung des Begriffs der Geographie mit B. zu rechten. Er faßt ihn so knapp wie möglich, meiner Anschauung nach allzu eng. Mathematische und physikalische Geographie spielen in seinem Werke eine entschieden untergeordnete Rolle. Kann er schon der Frage nach Gestalt und Größe der Erde nicht ausweichen, so schließt er wenigstens die Entdeckung der Erd-Rotation von seiner Darstellung aus. Der Name des

<sup>\*)</sup> Die meisten dieser Zeugnisse sammelte schon Reinganum. Geschichte der Erd- und Länder-Abbildungen der Alten. Jena 1839.

Hiketas fohlt in dieser Geschichte der antiken Erdkunde.

Anch die Abschnitte der mathematischen Geographie, in deren Besprechung B. eintritt, sind nicht immer mit der durchgreisenden Klarheit des Urtheils und der erschöpfenden Gründlichkeit behandelt, welche man ihm sonst nachrithmen muß. Werfen wir einen Blick auf das kurze Capitel "Physical philosophers" I. p. 120/6. Zu der gemächlichen Breite, mit welcher die von snäten Quellen dem Thales fälschlich zugeschriebnen weit vorgeschrittenen Anschauungen belenchtet werden, steht in befremdendem Gegensatz der in einer kurzen verächtlichen Bemerkung über Anaximander ausgegossene Spott. lst es denn wirklich so kindisch albern, wenn Assaimander, von planimetrischer zu stereemetrischer Anschauung fortschreitend, die Erdscheibe des Thales sich als einen niedrigen Säulenstumpf denkt, als einen Cylinder, dessen Höhe 1/4 des Querdurchmessers betrage? siffermäßig überlieferte Proportion (Euseb. praep. ev. L 8) giebt sicher eine minder abenteuerliche Verstellung als der rohe Vergleich mit einem Steinpfeiler (Plut. plac. phil. III. 10. Galen phil. hist. XXI. 2), mit welchem B. sich begnügt. Des gewaltigen Fortschritts, der in der kühnen Speculation Anaximanders lag, daß die Erde frei ohne Stütze mitten im Weltraum schwebe (Aristot. de caelo II. 13), that B. gar keine Erwähnung. Als ersten Vertreter der Anschauung von der Kugelgestalt der Erde und ihrer Zonen-Eintheilung bezeichnet B. Pythagoras, wiewohl die für ihn sprechenden Zeugen nicht schwer ins Gewicht fallen gegenttber den auf Parmenides sich vereinenden Stimmen von Theophrast und Posidonius, Männern, denen man die Fähigkeit nicht absprechen kann, das ihnen noch intact vorliegende Quellen-Material mit der solchen Fragen unerläßlichen Schärfe und Correctheit aufzufassen. Die Beweise, welche Aristoteles für die Kugelgestalt der Erde vorbringt (de caelo II. 14), führt B. I. p. 395/6 kurz an, ohne im Mindesten die geringe Stichbaltigkeit des ersten von den Wirkungen der Schwerkraft hergeleiteten, die mangelhafte Formulierung des zweiten von den Mondfinsternissen entlehnten. und die Halbheit des letzten hervorzuheben, der an die Aenderung des Horizonts mit wechselnder geographischer Breite anknupft, also nur für eine Krümmung der Erdoberfläche in der Richtung von Nord nach Stid beweisend blieb, bis Dicaearch (Martian. Capella de nupt. phil. VI. 590) ihn ergänzte. In Cap. XVI, wo die ersten Versuche einer Messung des Erdumfangs sprochen werden, muß natürlich auch die Frage, ob wir unter der Ziffer des Eratosthenes sogenannte olympische Stadien (8 = 1 röm. Meile) oder ein von diesen abweichendes Maaß zu verstehen haben, zur Erledigung kommen. That handelt B. mehr als einmal (I. p. 209-211. 544-546. 624. II. 26) tiber die von manangenommene Verschiedenheit Gelehrten des Stadien-Maaßes. Sonderbarer Weise zieht er es stets vor sich mit den alten längst abgethanen Begründungen, die d'Anville und Gosselin dafür ins Feld führten, herumzuschlagen. Nirgends tritt er den unleugbaren Schwierigwelche aus bemerkenswerthen keiten näher. Classiker-Stellen (namentlich Plin. h. n. XII. 13. 53) für die Amahme eines immer und überall gleichen Stadien-Maaßes erwachsen. Wenn vorsichtige, feine Köpfe wie Hultsch, (Metrologie der Griechen und Römer p. 49/50) sich entschließen, bei Eratosthenes ein älteres, kürzeres Stadien-Maaß anzuerkennen, ist ihrer reiflichen Erwägung gegenüber wohl mehr der von Berger (Die geograph. Fragmente des Eratosthenes p. 132—137) eingeschlagene Weg gründlicher Prüfung am Platze als die von Bunbury wiederholt aufgeführte Skiomachie. Fast muß man glauben, daß B. die neueren Vertheidiger des kürzeren Itinerar- oder Bematisten-Stadiums, vor Allen das 1862 erschienene Werkehen von

Hultsch gar nicht kennt.

Die Orientierung über die moderne Litteratur ist überhaupt nicht grade die stärkste Seite des Verfassers. Das Ziel, eine Darstellung der Entwicklung der antiken Erdkunde nach dem Standpunkt der heutigen Forschung zu geben, hat er nicht ganz erreicht. Nicht nur kleine werthvolle Monographien, auch bedeutende grö-Bere Werke sind ihm unbekannt geblieben. Müllenhoff's Deutsche Alterthumskunde, ein Werk, das mit seinen bemerkenswerthen Untersuchungen über Pytheas, Eratosthenes, Timaeus, Avien dem Studium der alten Geographie, wenn nicht durchweg solide Resultate, so doch eine Fülle fruchtbarer Anregungen bietet, ist dem Verf. augenscheinlich nie in die Hand gekommen. Bergers Erläuterung der Hipparch-Fragmente, die neue französ. Ausgabe der Peutinger'schen Tafel und sonst eine Reihe berücksichtigenswerther Ausgaben und Erklärungs-Schriften sind ihm entgangen. In dem Excurs über Hannibals Alpen-Uebergang (II. p. 37) bezeichnet er als heut noch concurrenzfähig nur die Anschauungen, welche den Uebergangspunkt nach dem Kl. St. Bernhard oder dem Mt. Cénis verlegen. Keinem Menschen falle es mehr ein (no one will any longer be found) sich für den - allerdings ganz außer Betracht liegenden — Gr. Bernhard oder den Mt. Genèvre zu entscheiden. Bunbury scheint gar nicht bemerkt zu haben, daß grade in neurer Zeit sich ein sehr energischer und wohlbegründeter Umschwung zu Gunsten des Mt. Genèvre unter den mit dem Terrain besonders vertrauten französischen Gelehrten (Desjardins, Elisée Reclus, Hennebert) zu voll-

ziehen beginnt.

Wenn so nach einigen Seiten das Werk B.'s nicht vollkommen die Erwartungen erfüllt, die seine Vorrede erweckt, kann man dem Verf. die Anerkennung nicht versagen, daß er in dem wichtigsten Punkte, in der klaren Darstellung und der Beurtheilung der geographischen Leistungen ieder einzelnen Epoche des klassischen Alterthums sich seiner Aufgabe durchaus gewachsen zeigt. Die Homerische Geographie (L. 31-84 mit einem wohl durchdachten Kärtchen), der Beweis gegen die Existenz eines directen Indienhandels zur Zeit der Ptolemäer (I. 580 ff.) sind schöne Proben besonnener, nüchterner Auffassung. Auch in der Würdigung der einzelnen geographischen Schriftsteller des Alterthums bekundet sich fast durchweg ein gesundes und selbständiges Urtheil. Nur in wenigen Fällen wurde man die Kritik schneidiger und consequenter durchgeführt wünschen, so gegenüber Polybius. Bei seiner Beurtheilung (II. 16-42) stimmt der Verf. im Ganzen noch kräftig ein in den von Niebuhr angeschlagenen und seither von den Meisten festgehaltenen Ton unbegrenzter Bewunderung. Und doch sind grade die geographischen Leistungen des Polybius besonders geeignet, den aufmerksamen Leser rasch von der Ueberschätzung dieses Schriftstellers grundlich zu kurieren. Daß Polybius auf Grund

der geographischen Kenntnisse, welche die Römischen Eroberungskriege gereift und Römische Schriftsteller z. Th. schon in historischen Werken niedergelegt hatten, vielfach in der Lage war, die Vorstellungen seiner Griechischen Landleute über die westlichen Mittelmeerländer zu berichtigen und zu erweitern, ist selbstverständlich. Das war sein Glück, nicht sein Verdienst. Will man dieses würdigen, dann hat man zu untersuchen, in wie weit Polybius es verstanden hat, aus seiner unerhört vortheilhaften Position für die Förderung der Erdkunde Nutzen ziehen. Die wohlfeile und deshalb in ihrer Ungeschliffenheit überaus widerwärtige Kritik, welche er an seinen Vorgängern - nach ihm lauter Ignoranten, Idioten und Schwindlern ausübt, fällt dabei für uns minder ins Gewicht, als die positive productive Leistung, welche Polybius aufzuweisen hat. Mit ihr steht es - das können wir trotz des Verlustes des XXXIV. Buchs getrost aussprechen - keineswegs glänzend.

Ueberschaut man nur flüchtig die zahlreichen Maaß-Angaben, welche Polybius für die Dimensionen der Mittelmeerküste, für Länge und Breite der damals bekannten Ländermassen beibringt, so empfängt man unwillkürlich zunächst denselben Eindruck wie Bunbury II. 34 ff. \*).

<sup>\*)</sup> Die Ziffern, welche Bunbury a. a. O. als Beispiele und zugleich als die wesentlichste Quintessenz der Anschauungen des Polybius vom Mittelmeerbecken anführt, sind — wohl in Folge von Benutzung schlechter Text-Ausgaben — meistens falsch. — S. 27 Anm. 1 wird als Beispiel für Verwerthung Römischer Straßenmessungen grade die Stelle III. 39 über die zu Polybius' Zeit noch gar nicht bestehende Via Domitia herausgegriffen. Schon Ukert hat die Stelle als interpoliert erkannt. Sie verräth ihre Unechtheit obendrein uoch durch die gewöhnliche Reductions-Ziffer: 8 Stadien = M. P. Polybins setzte 8<sup>1</sup>/<sub>6</sub> Stadien gleich einer Römischen Meile.

Man meint bier ein wohl durchdachtes, einiges System geographischer Anschauungen vor sich zu haben, dessen einzelne Theile durch gewissenhafte Erwägung unter einander in Harmonie gebracht sind. Prüft man genauer — wie es in der besten der neuren Monographien (M. C. P. Schmidt De Polybii geographia Berlin 1875) geschieht —, dann stößt man schnell auf über-

raschende Widersprüche.

Für ein und dieselbe Entfernung werden zum Theil unter Umständen, die jeden Gedanken an eine Textverderbniß ausschließen - uns an verschiedenen Stellen des Werks verschiedene. bisweilen weit divergierende Werthe angegeben. Ein Versuch, construierend die Gesammtheit der Polybianischen Maaße zu einem Kartenbilde zu vereinen, scheitert vollständig. Die Menge dieser Distanz-Angaben des Polybius ist nichts als ein ungenießbares Ragout aufgelesener Römischer Messungen und Alexandrinischer Rechnungs-Resultate. unter welche eigene, ungeprüfte Schätzungen zahlreich eingemengt sind. demnach dem Schriftsteller nicht die Anerkennung gezollt werden, daß er ein neues, verbessertes Gesammtbild der Oikumene entworfen, so lassen auch in den einzelnen Ländern, speciell in dem westlichen Mittelmeergebiete, auf dessen Darstellung er sich so viel zu Gute thut, seine Anschauungen oft selbst den Grad der Correctheit vermissen, den Andere vor ihm schon erreicht hatten.

Bunbury betont besonders den großen Fortschritt, welchen des Polybius Werk in der Kenntniß der Alpen bezeichne. Polybius erntet hier das Lob, das seiner vortrefflichen Quelle über Hannibals Alpenübergang gebührt, einer Quelle, deren Bericht Polybius mehrfach miß-

verstanden und durch Auslassung von Momenten, welche in seine grundfalschen Vorstellungen von den Alpen nicht hineinpaßten, verstümmelt hat. Was Polybius werthvolles zur Charakteristik und zur Topographie der von Hannibal durchzogenen Hochgebirgs-Landschaft sagt, gebört ganz seinem Quellen-Schriftsteller (Cincius Alimentus?) an, dem auch Livius (unabhängig von Polybius) folgt. Was Polybius selbst hinzuthut, ist falsch und verwirrend. Ganz in seinem Kopf gewachsen ist sicherlich die wunderbare Anschauung, welche er II. 15. 16 III. 47 XXXIV 10 von dem Grundriß der Alpen und dem Verlauf ihrer Hauptströme entwickelt. Nach ihm beginnen nördlich von Massalia, in Ligurien zusammenfallend, Alpen und Apenninen und streichen allmählich divergierend östlich (also die Alpen etwa O.N.O., die Apenninen O.S.O.). Den Nord-Abhang der Alpen begleitet der Rhone-Strom, der an ihrem O. Ende, n. vom Adriatischen Meere entspringt und von da an meist in enger Schlucht weststidwestlich (πρὸς τὰς χειμεφινάς δύσεις), zuletzt (III. 47, 9) gradezu nach Westen fließt, bis zu seiner Mündung ins Sardoische Meer. In dem Thale zwischen Alpen und Apenninen strömt von W. nach O. der Po, dessen Oberlauf (II. 16,7) von der in den Alpen belegenen Quelle bis in die Ebne hinab std wärts gerichtet ist. So wenig Respect mir diese Angaben vor des Polybius' geographischen Kenntnissen einflößen, muß ich doch gestehen, daß ich dem Schriftsteller das schwere Unrecht nicht anthuen möchte, diese irrigen Anschauungen als Frtichte einer Forschungs-Reise auf Hannibals Marsch-Route anzusehen. Wäre Polybius je im Tauriner-Lande gewesen, dann bätte er merken mitssen, daß der Po vor dem

Beginn seines östlichen Laufes nicht von Norden, sondern von Süden her kommt. ihm je vergönnt gewesen, von der Confluenz der Rhone und Isère an dem Hauptstrom abwärts bis in die Nähe der Mündung zu reisen, dann hätte er nimmermehr die Vorstellung gewonnen, daß die Rhone in ihrem Unterlaufe eine westliche Richtung innehalte. Wer 25 Meilen weit längs der unteren Rhone hinreist und etliche Tage lang die Mittagssonne stetig sich ins Gesicht scheinen läßt, ohne zu merken, daß die Rhone gegen Stiden fließt, der hat jeden Anspruch, für einen geographischen Beobachter zu gelten, verloren. Im Bergland sind grobe Orientierungsfehler möglich und entschuldbar. nie aber in einer offnen, breiten Thalsoble mit constanter Längs-Richtung. Grade weil ich Polybius ein reichliches Maaß gesunden Menschenverstandes zutraue, kann ich nicht glauben, daß er je dem Wege Hannibals durch das untre Rhone-Thal und die Alpen in das Tauriner-Gebiet gefolgt sei. Polybius selbst versiehert das III. 48, 12 auch keineswegs, sondern behauptet nur, sich auf einer Reise durch die Alpen (vermuthlich über den Col di Tenda\*) im Allgemeinen die Ueberzeugung verschafft haben, daß dies Gebirge keineswegs so über alle Begriffe fürchterlich sei, wie die lebhafte Phantasie mancher Schriftsteller es ausgemalt hätte. Wo die Schriftsteller von der Ausdehnung und dem Werth ihrer Reisen reden, wäh-

<sup>\*)</sup> Das ist der einzige Paß, den er überschreiten konnte, ohne seine Anschauung vom Oberlaufe des Po zu verbessern. Für ihn spricht auch der Umstand, daß für keinen Punkt des Westalpen-Gebiets im Norden Massalias sich der Beweis führen oder auch nur die Wahrscheinlichkeit sich darthun läßt, daß Polybius ihn gesehen.

len sie den Ausdruck gern so, daß der Leser von der Summe ihrer Reise-Erfahrungen eine möglichst hohe Meinung bekommt (vgl. z. B. Strabo II. p. 117). Man muß solche Stellen stets cum grano salis verstehen, nie mehr hineinlegen, als in ihnen bestimmt ausgesprochen ist. Wer sich von dieser Ueberzeugung leiten läßt, wird die auch von Bunbury aufgetischte fable convenue von Polybius' Forschungs-Reisen auf Hannibals Marschroute ins Schattenreich verweisen. Sie ist absolut unverträglich mit den unverantwortlich falschen Vorstellungen, welche Polybius vom untren Rhonelauf und vom Oberlauf des Po besaß. Polybius steht in diesem Punkte sicher erheblich unter dem Niveau der geographischen Kenntnisse, welche die Theilnehmer und Zeitgenossen des Hannibalischen Krieges sich erworben hatten \*).

Bunbury hebt ferner auch bei der Pyrenäen-Halbinsel die ungeheure Ueberlegenheit des Polybius tiber die Kenntniß der Vorgänger hervor. Gewiß mit Recht; denn Polybius war der erste griechische Geograph, welcher die Halbinsel selbst bereiste. Ueberraschender als die correkten Nachrichten, die er bringt, sind gewichtige Unklarheiten und Fehler, welche seinen Auffassungen anhaften. Die ausführliche Beschreibung Neu-Karthagos und seines Hafens (Polyb. X. 10) hat bereits H. Droysen (Rhein. Mu-

<sup>\*)</sup> Daß die gemeinsame Quelle des Polybius und Livius vom untren Rhone-Lauf eine richtigere Vorstellung besaß, lehrt Liv. XXI. 31. (Hannibal) profectus adversa ripa Rhodani mediterranea Gallius petit (also nordwärts!) Für Polybius war das unverständlich. Er ändert den Satz nach seinen Anschauungen: III. 47, 1 προήγε παρὰ τὸν ποταμὸν ἀπὸ θαλάττης ὡς ἐπὶ τὴν ἔω, ποιούμενος τὴν ποιρείαν ὡς εἰς τὴν μεσόγαιον τῆς Κὸρώπης.

seum XXX. 62-67) auf Grund specieller Küsten-Karten untersucht und gefunden, daß Polybius grobe, nicht einmal unter einander consequent übereinstimmende Orientierungs-Fehler begangen und auch wesentliche Züge, die dem Terrain-Bild in Wirklichkeit gar nicht eigen sind, in seine Schilderung hineingetragen hat. Man wird über diese Confusion im Stadtplan Neu-Karthagos milder urtheilen, wenn man einen bei Polybius auftretenden, weit ärgeren Irrthum bemerkt, auf welchen mein verstorbner Lehrer Carl Neumann mich gelegentlich aufmerksam machte. So unglaublich es klingt, ist es doch unzweifelhaft, daß Polybius sich im Unklaren darüber befunden hat, daß Sagunt stidlich vom Ebro liege. Seine Quellen sind in Punkte durchaus sicher und deutlich gewesen. Das sieht man aus den Stellen, an denen Polvbius einfach das in ihnen gefundene reproduciert, ohne eigene Reflexion einzumischen: III. 6, 1. 14, 9. 15, 5. 17, 2. 97, 5. 6. Merkwürdiger Weise stehen zu der hier niedergelegten correcten Anschauung die Stellen in unleugbarem Gegensatz, wo Polybius, ohne sich an den leitenden Faden eines wohl orientierten Quellenschriftstellers zu halten, eine selbständige Bemerkung macht, die ein Streiflicht auf seine persönliche Vorstellung von Sagunts Lage wirft. IV. 28, 1 benutzt er zur chronologischen Fixierung von Ereignissen in Griechenland das Datum der Belagerung Sagunts. ταῦτα δὲ ἐπράτιετο κατά τούς αὐτούς καιρούς καθ' ους 'Αννίβας, γεγονώς ήδη αύριος των έντὸς Ίβηρος ποταμού πάντων, ἐποιεῖτο τὴν ὁρμὴν έπὶ την Ζακανθαίων πόλιν. Wenn hier schon eine exacte Interpretation zu dem Resultat gelangt, daß Sagunt in des Schriftstellers An-

schauung auf dem linken Ebro-Ufer lag, tritt dieses selbe Ergebniß noch schlagender unwiderleglich hervor bei einer vollkommen aufmerksamen Lecture von III. 27-30. Innerhalb dieser 3 Capitel wird drei Mal (27, 9. 29, 3, 30, 3) sehr nachdrücklich der Inhalt des Vertrags zwischen Hasdrubal und den Römern dahin angegeben, daß die Karthager sich verpflichteten, den Ebro nicht mit Heeresmacht zu überschreiten. Eine besondere Bestimmung zum Schutze Sagunts, wie sie die Quellen nachweislich (Livius XXI. 2) bezeugten, hat nach Polybius' Meinung dieser Vertrag Hasdrubals nicht enthalten. Das vergegenwärtige man sich bei der Lecture des Abschnitts, in welchem Livius die Rechtsfrage zwischen Karthago und Rom discutiert, speciell die Frage, ob die Karthager mit dem Angriff auf Sagunt einen Vertrags-Bruch begangen und einen casus belli geschaffen hätten. Polybius bejaht diese Frage aus zwei Gründen: 1) weil der Friedens-Vertrag am Ende des ersten punischen Krieges die Karthager verpflichtet habe, Roms Bundesgenossen, zu denen Sagunt schon vor 220 gehörte, ungekränkt zu lassen, 2) weil die Karthager durch den Kriegszug wider Sagunt die im Hasdrubalischen Vertrage übernommene Verpflichtung verletzten, den Ebro mit Heeresmacht nicht zu überschreiten. Ich setze den griechischen Text der merkwürdigen Stelle bierher: εὶ μέν τις τὴν Ζακάνθης ἀπώλειαν αἰτίαν τίθησι τοῦ πολέμου, συγχωρητέον αδίκως έξενηνοχέναι τον πόλεμον Καρχηδονίους κατά τε τάς έπί του Λουτατίου συνθήκας, καθ' ας έδει τοις έκατέρων συμμάχοις την ύφ' έκατέρων υπάρχειν ασφάλειαν, κατά τε τὰς ἐπ' Ασδρούβου, καθ' ας ούν έδει διαβαίνειν τὸν Ίβηρα ποταμὸν ἐπὶ πολέμφ Καρχηδονίους. Polybius spricht hier unzweiselhaft in einer eigenen Restexion, welche uns einen Einblick in seine Anschauungen gestattet, die Ueberzeugung aus, daß die Karthager, um Sagunt anzugreisen, über den Ebrogehen mußten, daß also Sagunt nördlich von diesem Strome lag. Das ist freilich ein krasser Fall von Unklarheit und Gedankenlosigkeit gegenüber dem, was Polybius an andren Stellen desselben Buchs aus seinen Quellen über Sagunts Lage richtig abgeschrieben hat. Wem bei diesem 'blunder' nicht die Augen aufgehen über die Unklarheit der geographischen Anschauungen des Polybius, dem ist nicht zu helfen!

Um die Grenzen einer Recension nicht zu weit zu überschreiten, will ich - ohne weitere Einzelheiten herauszugreifen - nur im Allgemeinen noch auf eine Thatsache hinweisen. welche die Geschichtsschreibung des Polybius nach ihrem geographischen Werthe ausreichend beleuchtet. Ein durch Klarheit seiner geogranhischen Vorstellungen ausgezeichneter Historiker wird vor Allem das Ziel erreichen müssen, tiber den Schauplatz, auf welchem die von ihm erzählten Ereignisse sich zugetragen, seine Leser nicht im Zweifel zu lassen. Caesar ist das - ohne daß er darnach suchte - immer ganz oder annähernd gelungen. Polybius gelingt es aber nur innerhalb Griechenlands. Grade in den Gebieten, als deren Erforscher er paradiert, läßt er uns in den wichtigsten historisch-topographischen Fragen vollständig im Der Alpentibergang Hannibals, für den uns zum Glück noch der aus derselben vorzüglichen Quelle geflossene Bericht des Livins vorliegt, ist das Object einer unsterblichen Controverse, der Marsch über den Apennin und die

Arno-Sümpfe desgleichen. Ueber die Topographie und somit zum Theil auch über den inneren Zusammenhang der Ereignisse, die sich in Afrika abspielten, sind wir völlig im Dunkeln. Das gilt nicht nur von dem kurzen Feldzug des Regulus, nicht nur vom Söldnerkriege, noch mehr von dem Entscheidungskampfe, der den Hannibalischen Krieg beendete. Von der Schlacht bei Zama wissen wir - was die Oertlichkeit angeht — thatsächlich nur soviel mit Gewißheit, daß sie nicht in der Nähe von Zama geschlagen Wer sich getraut die Wahrheit zu sagen, der bekennt, daß es mit dem geographischen Verständniß des größten Kampfs um die Herrschaft über das westliche Mittelmeerbecken tiberall schlecht bestellt ist, wo wir auf Polybius allein angewiesen sind, und daß dieses Desieit nicht in der Mangelhaftigkeit der Quellen des Polybius, sondern in der Individualität dieses Schriftstellers begrundet liegt.

Demnach kann ich mit der von Bunbury in zu lichten Farben gehaltenen Beurtheilung der geographischen Leistungen des Polybius schlechterdings nicht einverstanden erklären. Sonst wird man meist in die Lage kommen, Bunbury's ruhigem, wohl erwogenem Urtheil beizustimmen. Studierende, welche auf dem Gebiete der alten Geographie sich zu orientieren wünschen, finden in ihm einen meist verläßlichen, im Ganzen angenehmen, wenn auch

etwas zu gesprächigen Führer.

Breslau. J. Partsch.

Ueber die Abstammung der Rumänen. Von Jos. Lad. Píč. Leipzig, Verlag von Duncker und Humblot 1880. 228 SS. 8°.

Selten erscheinen Schriften, deren Inhalt mit dem Titel so wenig im Einklange steht, als es bei der vorliegenden der Fall. Der Verf. hätte das Richtige getroffen, wenn er seine Schrift als einen Beitrag zur Geschichte der Verbreitung der Rumänen bezeichnet haben würde. Denn die Abstammungsfrage erörtert er nur insoferne, als er die bezüglichen "neuen Theorien" in gedrängter Kürze dem Leser vorführt und in seinen geschichtlichen Betrachtungen auf die Besiedelung der Balkanhalbinsel durch die Römer zurückgeht. So viel er dann auch außerdem über Slaven, Griechen, Magyaren, Albanesen (Altillyrier) u. s. w. vorbringt, so wird doch dadurch der Ursprung der rumänischen Race als einer ethnographischen Besonderheit nicht ins Klare gesetzt, sondern es bleibt seinen Bemerkungen nach unentschieden, welchen Antheil die vorgenannten Völker und die Thraker daran haben. Und hierauf kommt es doch eigentlich an, sobald die Abstammung nachgewiesen werden soll. Selbst Ausgangspunkt der Verbreitung Rumänen hat der Verf. sich kein bestimmtes Urtheil gebildet, sondern er spricht dartiber, nachdem er eine Menge negativer Momente des Langen und Breiten erörtert hat, S. 198 ff. seine "bescheidene Meinung" dahin aus, daß die Voreltern der heutigen Rumänen aus dem alten am linken Ufer der Dacien durch einen furchtbaren Verheerungssturm, der sie hinderte, über die Donau zu setzen, gegen Westen gedrängt wurden und daß sie auf dieser ihrer Flucht theils im Nord-

westen, theils im Stiden von Siebenbürgen, so wie in den anstoßenden Gebirgen Ungarns ein Versteck fanden, wo die folgenden Wogen der Völkerwanderung sie anbehelliget ließen. Von hier aus breiteten sie sich dann unter günstigeren Verhältnissen wieder gegen Osten aus, indem sie auf dem Boden des heutigen Fürstenthums Rumänien sich niederließen. In dieser Beziehung acceptiert also der Verf. die volksthumlichen Ueberlieferungen der Rumänen selber. Zahlreiche Spuren slavischer Einwirkung auf dieselben läßt er nicht nur gelten, sondern erklärt er auch aus langwierigem Beisammenleben derselben mit slavischen Völkerschaften an den Abhängen der Karpathen. Er widmet gerade diesen Bertthrungen einige der besten Kapitel seiner überhaupt viel Belehrung bietenden, aus den mannigfachsten and namentlich auch aus bisher fast unbenutzten Quellen geschöpften Schrift. Nicht minder interessant sind seine sonstigen Exkurse, die aber nur im Verhältnisse zu dem schlecht gewählten Titel als solche sich darstellen. hängen unter sich wie Theile eines systematisch ausgedachten Ganzen zusammen, das nur nicht identisch mit Dem ist, was der Verf. zu behandeln vorgiebt. Er nimmt dabei auch auf die Zinzaren (Cuzo-Walachen) Rücksicht; aber schließlich läßt er die Frage nach der Herkunft dieser unbeantwortet, ja er nimmt nicht einmal einen ernsthaften Anlauf zu positiver Feststellung des Weges, auf welchem dieselben nach dem Hämus-Gebirge kamen, geschweige denn, daß er ihre Verwandtschaft mit den Rumänen am linken Donauufer zu bestimmen sich herbeiließe. Blos die kulturellen Unterschiede zwischen beiden Gruppen betont er nachdrücklichst und nicht

ohne Erfolg, um daraus den Schluß zu ziehen. daß Letztere unmöglich aus der Balkanhalbinsel zugewandert sein können. Er sagt diesfalls S. 205: "Ob aber die Rumänen und Zinzaren eine einheitliche nationale Körperschaft gebildet haben und vielleicht durch die Völkerwanderung getrennt wurden, läßt sich vorläufig nicht angeben, da es unmöglich ist, nach den eben vorliegenden Quellen eine nach dem aurelianischen Dacien hintibergewanderte Dacoromanische Bevölkerung sicherzustellen oder zu verfolgen oder eine Auswanderung von der Balkanhalbinsel an das nördliche Donau-Ufer zu beweisen". Diese Stelle ist, was die Mängel der Schrift betrifft, in mehrfacher Hinsicht bezeich-Der Verf. spricht da von nationaler Zusammengehörigkeit, während er offenbar an genetischen Zusammenhang den kt oder wenigstens zunächst hieran hätte denken sollen. verzichtet da aber auch auf die Verwerthung einer ansehnlichen Menge von ethnographischen Behelfen, welche sich ihm dargeboten haben würden, wenn er in der einschlägigen französischen Literatur Umschau gehalten hätte. Ihm, der vorzugsweise das urkundliche Material berücksichtiget und für andere Erkenntnißquellen überhaupt wenig Sinn zu haben scheint, ist freilich die physiologische Beobachtung Nebensache. Dagegen bewährt er sich als einen Forscher, der die Aufzeichnungen der Vorzeit für seine Zwecke sehr gut zu verwerthen weiß. Dabei kommt ihm die Kenntniß der verschiedenen slavischen Schriftsprachen, die ihm russische, kroatische, czechische und bulgarische Texte zu benutzen ermöglicht, nicht wenig Er ist ferner in der historischen Literatur Ungarns, insbesondere was Urkundenwerke

betrifft, so bewandert, daß er den hiermit minder Vertrauten gewiß viel Neues erzählt, was zu weiterem Forschen anzuregen geeignet ist. Außerdem darf sein eindringliches Studium der byzantinischen Geschichtsquellen, die er dem griechischen Originaltexte nach citiert, nicht unterschätzt werden, weil er daraus manche Anregungen schöpfte, die seinen Vorgängern auf diesem seit Thumann vielbetretenen For-

schungsgebiete vorenthalten blieben.

Ist schon der mit "Bulgaro-Vlachien" überschriebene Abschnitt (S. 70-96), wodurch der Beweis hergestellt werden soll, daß das spätere walachische Fürstenthum sammt dem Fogaraser Lande in Siebenbürgen Bestandtheile des zweiten bulgarischen Reiches waren. - reich an Aufschlüssen, die kein künftiger Geschichtschreiber wird unbeachtet lassen dürfen. 80 birgt sich hinter dem unscheinbaren Titel "Das romanische Element im alten Dacien", welchen das III. Capitel trägt, eine sorgfältig ausgearbeitete Monographie über die Rumänen-Ansiedlungen im reiche der ungarischen Krone, mittelst welcher der Nachweis geliefert werden will, daß hier schon vor der Ankunft der Magyaren Rumänen seßhaft waren, ja selbst der politischen Organisation hier nicht entbehrten. Der Verf. folgert dies — und zwar, wie Ref. meint, mit Recht -, aus der unverkennbaren Ausnahmsstellung, welche die Rumänen im ungarischen Staate bis zur Neuzeit behaupteten und die ihnen als mittelalterlichen Colonisten nicht zu Theil geworden wäre. Denn Stellung weicht von der durch das Colonistenrecht begründeten in wesentlichen Punkten ab. Namentlich verdient der S. 128 citierte ungari-

sche Gesetz-Artikel Beachtung, welcher beweist, daß bis um die Mitte des XV. Jahrhunderts Walachen, Ruthenen und Slovaken in Ungarn nicht nur vom s. g. lucrum Camerae frei, sondern auch von der allgemeinen Wehrpflicht ausgenommen waren, wogegen sie dem Herkommen gemäß gewisse Kriegsdienste verrichten hatten. Dieser Gesetz-Artikel regelt keineswegs blos die Verhältnisse einzelner Ansiedlungen, sondern betrifft die genannten Nationalitäten im Allgemeinen, was nur von uralter Sonderberechtigung, welche die Magyaren denselben bei Errichtung des ungarischen Staates sozusagen abfindungsweise einzuräumen sich genöthigt sahen, herrühren kann. Es erhellt daraus zugleich, wie alt gerade in Ungarn das Nationalitätenrecht und wie falsch die Behauptung ist: es hätte in früherer Zeit ein solches dort nicht bestanden. Geringere Beweiskraft haben die vielen Citate aus Urkunden, welche der Verf. beibringt, um darzuthun, welche Gerechtsame die Rumänen an verschiedenen Orten Ungarns und Siebenbürgens vormals genossen. Denn diese Gerechtsame können durchweg Zugeständnisse sein, welche mittelalterlichen Colonieen gemacht wurden. Ja insoferne schwächt der Verf. sogar, indem er sich darauf beruft und mit emsigster Sorgfalt die urkundlichen Bedafür zusammenstellt, das Gewicht der übrigen Argumente ab, welche er für seine Behauptung: die Rumänen seien in Ungarn und Siebenbürgen schon vor Ankunft der Magyaren ansässig gewesen, - ins Treffen führt. die vielen mittelalterlichen Colonieen, welche er ersichtlich macht oder auf die er zum mindesten indirekt hinweist, lassen beinahe keinen Raum für ältere Ansiedlungen gleicher Nationa-

lität innerhalb bestimmter Territorien übrig und geben im Gegensatze zu der Thesis, welche der Verf. aufstellt. zu erkennen, daß ein sehr beträchtlicher Theil der in jenen Ländern wohnhaften Rumänen aus neueren Ankömmlingen besteht. Aber überraschend groß ist immerhin das Material, welches der Verf. in dieser Hinsicht zusammentrug und in ihrer Massenhaftigkeit machen diese detaillierten Notizen den Eindruck, als hätten die ungarischen Rumänen durch die Reformen der Neuzeit vor Maria Theresia einen verhältnißmäßig viel größeren Verlust an politischer Einzelnberechtigung erlitten, als die übrigen Nationalitäten, von den Deutschen, deren Privilegien weit größere Be fugnisse und Garantien enthielten, naturlich abgesehen. Die Rumänen standen tbrigens den Letzteren insoferne nahe, als gerade auch sie district weise organisiert waren und im Severiner Comitate sogar ihre besonderen General-Congregationen hatten, wie der Verf. aus Pesty's in ungar. Sprache erschienener Geschichte jenes Comitats nachweist (S. 152 ff.). Auch in Siebenbürgen standen die Rumänen einst an politischer Berechtigung hinter den tbrigen privilegierten Nationen des Landes nicht oder nur wenig zurück. Mindestens faßt unser Autor die im Frühjahre 1437 unter den rumänischen Bauern Siebenbürgens ausgebrochene Revolution als einen Beweis auf, daß dieselben ursprünglich keine Hörigen waren und in einer auf die Stillung dieses Aufstandes bezüglichen Urkunde vom Juli 1437 ist von einer Universitas Regnicolarum tam Hungarorum quam Valachorum die Rede (S. 168 ff.).

Daß der Verf. diese Reminiscenzen aus der älteren Verfassungsgeschichte Ungarns scharf

betont, hat seinen Grund nicht nur in der wissenschaftlichen Aufgabe, die er sich gestellt hat, sondern auch in seiner Tendenz, die magyarischen Hegemoniegelüste herabzustimmen. Deshalb vertauscht er schon im I. Abschnitte (S. 16) die ruhige Art seines Vortrags mit bei-Bendem Tadel, indem er auf die Ethnographie Ungarns von Hunfalvi Schwicker und (S. 17) auf Schwicker's Polemik gegen Jung's Buch "Römer und Romanen" zu sprechen kommt. Er spottet da tiber das "neue Evangelium" und tiber die neue Erfindung" (Hunfalvi's): daß die Magyaren von den jetzigen Bewohnern des Königreiches Ungarn die ältesten, somit auch über die anderen zu herrschen berufen seien. Auch snäterhin (so auf S. 122 u. 126) kann er diesen seinen Unmuth nicht unterdrücken. Wir danken vielleicht ebensosehr ihm als einem wissenschaftlichen Motive die Ausdehnung der Untersuchung über das alte Nationalitätenrecht Ungarns auf die Slovaken und Ruthenen (S. 131-144). Dabei werden an sich bekannte Thatsachen in einer Gruppierung vorgeführt. welche der tendenziösen Färbung ungeachtet. die ihr eigen ist. des Werthes für den Geschichtschreiber nicht ganz ermangelt. Was die Ruthenen anbelangt, so hat Ref. in s. Schrift Die ungarischen Ruthenen, ihr Wohngebiet, ihr Erwerb und ihre Geschichte" (2. Thl. 1. Heft) diese Verhältnisse gleichfalls besprochen, ist jedoch zu einigermaßen abweichenden Resultaten gelangt, so daß der Verf. der vorliegenden Schrift wohl aus diesem Grunde es nöthig fand, seiner Seits die nämliche Untersuchung anzustellen.

Des Vers.'s Hauptinteresse concentriert sich gegen den Schluß seiner Arbeit in der Ersor-

schung der Besiedlungsgeschichte der Marmaros (S. 146-149) und der anstoßenden Gebiete so wie in kirchengeschichtlichen Erwägungen (S. 201 - 228), deren Zusammenhang mit dem Thema, das er sich wählte, als ein naturgemäßer anerkannt werden muß. Das Alter der rumänischen Ansiedlungen in der Marmaros ist ein wichtiges Glied in der Kette seiner Beweisführung und von weitgehendem historischen Belange. Daher mag das von ibm dort über die Marmaros Bemerkte durch Angaben ergänzt werden, welche Ref. am Ende der 50er Jahre aus localgeschichtlichen Quellen zu schöpfen in der Lage war, deren Zugänglichkeit namentlich für deutsche Forscher dermalen sehr in Frage steht. Nach diesen unter amtlicher Autorität gepflogenen Erhebungen giebt es in der Marmaros nur wenige Ortschaften, deren Gründung hinter das XIV. Jahrhundert zurückreicht. Vielmehr sind dort die meisten Dorfgemeinden entweder nach der in ihnen fortlebenden Volksüberlieferung oder nach Urkunden, die den Sachverhalt klar stellen, erst in neuerer und neuester Zeit entstanden. Aber zu den ältesten Ansiedlungen gehören dort die ramänischen und wenn diese um die Mitte des XIV. Jahrhunderts durch die Abgabe eines Theiles ihrer Insassen an die Moldau sich leerten, 80 riickte anderer Seits alsbald Ersatz dafür aus Gegenden nach, wo Rumänen bis dahin noch dichter beisammenwohnten. Es erhielt sich auch dort eine größere Anzahl rumänischer Adelsfamilien, deren Grundbesitz ein Alter von 400 bis 500 Jahren hat, so daß im Südosten der Marmaros alle Culturspuren auf rumänische Einwirkung hinweisen, beziehungsweise Ausflusse solcher sind. Nirgends in Ungarn verlautet auch so viel von eingegangenen Klöstern und Bischofssitzen des griechisch-orthodoxen Bekenntnisses, als in diesem abgelegensten Winkel des Königreiches. Der Verf. der vorliegenden Schrift verräth unter diesen Umständen großen Scharfblick, indem er dieselbe mit Betrachtungen über die Verbreitung orientalischen Kirchenwesens in Ungarn schließt. Ueber die Einzelnheiten, die er darein verflicht, wollen wir hier nicht mit ihm ins Gericht gehen. Er hat jedenfalls auf dem engen Raume weniger Blätter da mehr gesagt, als vor ihm die meisten Historiker, welche dieses Thema nicht ex professo behandelten.

Die Eingangskapitel seiner Schrift haben. von der literar-historischen Einleitung sehen, ein vorwiegend antiquarisches Gepräge. Sie schließen sich an die bezuglichen Arbeiten eines Landsmannes des Verfassers, des Czechen Constantin Jirežek, an, dem er sichtlich nach-Die Wissenschaft verdankt diesem Wetteifer Aufklärungen über die älteste Geschichte der Balkanhalbinsel, welche eine feste Grundlage für weitere Forschungen abgeben. Doch mit der Frage nach der Abstammung der Rumänen haben sie, wie überhaupt die meisten Studienresultate des Verfassers, nur insoferne zu schaffen, als sie den älteren Anschauungen davon mehr und mehr den Boden entziehen, auf welchem diese wurzeln. Der Verf. leugnet da mit größter Bestimmtheit und gestützt auf Argumente, die alle Beachtung verdienen, daß auf der Balkaninsel das romanische Element Stürme der Völkerwanderung derart überdauerte, wie es der Menschenzahl und der politischen Organisation nach hätte mtissen, wenn von hier aus rumänische Staatswesen hätten begründet werden können (S. 67).

Dieses negative Ergebniß einer Seits und die positiven Wahrnehmungen über die Verbreitung und Stellung der Rumänen im Karpathengebiete anderer Seits führen den Verfasser zu der oben bemerkten Erkenntniß. Die Schrift ist in flie-Bendem und fast durchweg correctem Deutsch geschrieben, obschon der Verf. mit einzelnen Worten (wie z. B. S. 35 "zeigt" statt "zeugt", S. 144 "Umstand" st. "Zustand«) zu erkennen giebt, daß diese Sprache nicht seine Muttersprache ist, womit dann freilich die ziemlich emphatische Kundgebung slavischen Nationalbewußtseins auf S. 47 und daß der Verf. sich im Vorworte selber als eine "slavische Stimme" bezeichnet, die den Beruf hat, für die slavische Vergangenheit Ungarns und der Balkanhalbinsel einzutreten. - vollkommen übereinstimmt.

Ein paar Versehen, wie z. B. die ungleiche Datierung der Szegediner Landtagsartikel auf S. 128 u. 190, sind von ganz untergeordneter Bedeutung. Die Ausstattung der Schrift aber ist hervorragend schön.

Graz. H. I. Bidermann.

Handbuch der Moral nebst Abriß der Rechtsphilosophie. Von J. J. Baumann. Leipzig, Hirzel 1879. 445 SS. 8°.

Dies Buch nimmt in der Moral zum Ausgangspunkt Untersuchungen über den Willen. Es vertritt hierin die Ansicht, daß der Wille, d. h. die geistigen Zustände, wo auf Vorstellung und Werthschätzung innere oder zugleich auch äußere Bethätigung folgt, sich aus ursprünglich unwillkürlichen Bethätigungen erst herausbildet. Für die Begründung dieser Ansicht muß ich auf das Buch selbst verweisen, ich rechne zu dieser Begründung mit, daß von dieser Willensauffas-

sung aus sich Detailgesetze der Willensbildung aufstellen lassen, und daß bei ihr die Räthselhaftigkeiten verschwinden, die gerade in der Lehre vom Willen soviel ihr Wesen getrieben haben. Man kann gegen diese Ansicht nicht mit Recht einwenden, daß das Merkmal des Willens, ein Streben, ein conatus zu sein, sich mit ihr nicht vertrage; denn das Streben, der conatus ist theils unwillkürlich (eine sehr alte Lehre), theils ist es die auf Vorstellung und Werthschätzung eintretende Bethätigung selber, sofern sie allmählich sich hervorthut oder nur Auch, daß man die allgemeine schwach ist. Form des Wollens von dem besonderen Inhalt unterscheiden mitsse und darin ein Bedenken gegen obige Fassung des Willens liege, halte ich für keinen triftigen Einwand, weil ich eine allgemeine Form des Willens nur als eine Abstraction aus den einzelnen Willensregungen anerkenne; diese einzelnen Willensregungen sind die reellen Kräfte, durch analoge Ausdehnung in Folge der Willensbildung kann es allerdings scheinen, als ob mindestens in gewissem Umfang der Wille eine Gesammtkraft sei, aber, abgesehen von allgemeinen psychologischen Erwägungen, werden wir nur zu oft im Leben daran erinnert, daß jeder Wille und jede willkürliche Handlung ein Einzelakt, wenn auch darum kein isolierter Akt, ist, welcher stets einer besonderen Ausbildung bedarf, wenn wir seiner sicher sein wollen.

Der Punkt, welcher für die Ordnung der Untersuchungen maßgebend war, liegt in der Ueberzeugung, daß, so sehr die Seele ein geistiges Wesen ist, doch im gegenwärtigen Leben nicht nur ihre Bethätigung im Allgemeinen, sondern auch Inhalt und Richtung derselben von

dem innigsten Zusammenhang mit einem Organismus bedingt sind, daß also nur die physiologisch-psychologische Auffassung des Menschen zusammen und in möglichstem Verein die wahre Auffassung desselben ist. Dadurch fällt nicht nur die Trennung in ein niederes sinnliches und ein höheres geistiges Leben, sondern es bietet sich auch sofort als ein überwiegender Unterschied der Menschen dar, ob in ihnen die vegatative Lebensrichtung tiberwiegt (materieller Erwerb und Genuß) oder das Muskelleben oder das Nervenleben, jedes immer in physiologischpsychologischem Sinne zusammen verstanden. ein Unterschied, der nicht nur den inhaltlichen Gegensätzen der bisherigen Moralsysteme zu Grunde liegt, sondern auch, wenngleich in etwas mangelhafter Fassung - man bezog das Ueberwiegen des Muskelsystems blos auf kriegerische Bethätigung — im Mittelalter und in Plato sich aufweisen läßt. In all diese therwiegenden Lebensrichtungen zieht sich dann modificierend das sexuelle System hinein. Für die Anordnung des Buches ist diese Auffassung insofern maßgebend gewesen, als nach den Abschnitten "inhaltliche Grundlegung der Moral" und "die drei Cardinaltugenden" die physiologisch-psychologischen Hauptrichtungen mit Bezug auf das gefundene Moralprincip ausführlich abgehandelt werden: was dabei nicht zur Behandlung kam, weil es sich mehr oder minder auf alle Hauptlebensrichtungen zugleich bezieht, ist in einem Abschnitt \_ergänzende Gesammtbetrachtungen" hinzugefügt. - Von den grundlegenden Untersuchungen über den Willen und seine mögliche Ausbildung schreibt es sich her, daß die sittlichen Kräfte und ihre Entwicklung überall einen Hauptpunkt der Erörterungen auch im Detail bilden, weshalb nicht blos die pädagogischen Grundfragen hiertiber berührt werden, sondern noch mehr die Selbsterziehung der Erwachsenen und deren mögliche Einwirkungen auf einander beständig zur Sprache kommen. Das vertretene Moralprincip selbst kann man als eine Verschmelzung dessen, was man gewöhnlich Eudämonismus nennt (Werthschätzung des sinnlichen Lebens), und der sog. Cultursysteme mit dem Prinzip der Liebe, aber unter maßgebender Bedeutung der letzteren, ansehen, eine Verschmelzung, die wiederum durch die Lehre vom Willen und die physiologisch-psychologische Auffassung des Menschen nothwendig wurde. Aus der ganzen Auffassung endlich ergab sich die Immanenz der Moral, d. h. daß das moralische Leben seine Wurzeln und seine Aufgaben in der uns gegebenen Welt hat ohne daß darum Hoffnungen und Ausblicke über die Erde hinaus

ausgeschlossen sind.

Den "Abriß der Rechtsphilosophie" hätte ich der Moral selbst einverleiben können, denn auf das Bedürfniß einer solchen wird man mitten in den moralischen Untersuchungen geführt, aber der betreffenden Stelle einzuschalten wiirde eine störende Unterbrechung gewesen Der eigenthtimliche Standpunkt dieser Rechtsphilosophie ist durch folgende Erwägungen bestimmt. Die bloße logische Abstraction auf Grund der bezüglichen empirischen Erscheinungen ergiebt leicht den Formalbegriff des Rechtes, daß Recht die Lebensordnung einer größeren oder kleineren Gemeinschaft ist, deren Innehaltung von den Mitgliedern mit Nachdruck gefordert wird. Dieselbe Abstraction kann aber auch zeigen, daß inhaltlich das Recht differiert, sofern die Lebensauffassungen differieren, und zwar differieren diese keineswegs blos von Zeitalter zu Zeitalter und Volk zu Volk, sondern

auch bei demselben Volk und in derselben Zeit sind mehr oder minder verschiedene Lebensauffassungen meist vertreten gewesen. Man denke nur an die verschiedenen Religionen bei uns, welche stets auch mit oft großen Unterschieden in der Moral verbunden sind\*), oder man denke an die mannichfachen philosophischen Schulen der Alten, welche immer auch verschiedene Lebensrichtungen in der Praxis darstellten. wöhnlich machen es unsere Rechtsphilosophen und Moralisten so, daß sie ihre eigene Lebensauffassung als die allein richtige erweisen und die abweichenden Ansichten ausdrücklich widerlegen und dann thun, als wären diese letzteren eben damit ein für alle Mal aus der Welt geschafft. Geholfen hat diese Manier bis jetzt nichts, die Mannichfaltigkeit der Lebensansichten ist fort und fort wiedergekehrt. Der Grund dieser Erscheinung läßt sich nach der von mir vertretenen Ansicht vom Willen und der physiologisch-psychologischen Natur des Menschen wohl einsehen: die Elemente des Willens und der Lebensrichtungen liegen tiefer als die wissenschaftliche Reflexion, mit dieser allein läßt sich daher dieser Verschiedenheit nicht beikommen: noch schlimmer aber ist es zu dem Auskunftsmittel zu greifen, wozu Plato und Aristoteles und Augustin (compelle intrare) im Gefühl der Unzulänglichkeit blos theoretischen Moralisierens gegriffen haben, nämlich zum Zwang, sei er staatlich oder staatlich-kirchlich gewesen. verschiedenen Lebensauffassungen müssen mehr als blos theoretischen Mitteln, aber ohne Zwang mit einander um den Sieg in der Menschheit in friedlicher Weise ringen. Es ist also von der vertretenen moralischen Ueberzeugung selbst gefordert, daß die Lebensordnung der Gemeinschaft, welche schlechterdings un-

<sup>\*)</sup> S. meinen Aufsatz "Die klassische Moral des Katholicismus", Philosophische Monatshefte 1879, VIII.

erläßlich ist zu dem von allen Ansichten gewollten Zusammenleben, doch so gehalten sei, daß sie für religiössittliche Mannichfaltigkeit und Mannichfaltigkeit der Lebensansichten überhaupt principiell und nicht blos durch nachträgliche halbe Zugeständnisse Raum lasse. So ergab sich der (inhaltliche) Begriff vom Recht als derjenigen Einrichtungen, welche das freie Zusammenleben der Menschen unter einander ermöglichen und nothwendig sind, damit es sich entfalten möge, oder als des Inbegriffs der Forderungen von Mensch zu Mensch, welche für einen auf Freiheit Aller gegründeten Verkehr unerläßlich sind, eine Definition, deren ganzer Sinn sich natürlich erst in den Ausführungen lebendig erweist. braucht deshalb das Recht nicht von aller Moral zu trennen, wie manche gethan haben, es kann und wird stets in einer Gesammtlebensauffassung wurzeln, aber es darf nicht verlangt werden, daß diese bei jedem Menschen die gleiche sei. Auch nicht für blos provisorisch würde ich ienen Rechtsbegriff halten, etwa bis alle zu derselben Lebensauffassung gelangt sind, sondern selbst wo das einmal der Fall wäre, würde um der individuellen Freiheit willen doch jener Rechtsbegriff festzuhalten sein. Wenn ich von diesem Rechtsbegriff gesagt habe, daß er der Tendenz nach mit der kantischen Erklärung übereinkomme, so ist natürlich nur gemeint gewesen, daß auch Kant die Absicht gehabt hat, trotz gemeinsamer Forderungen von Mensch zu Mensch große Gebiete des Lebens der individuellen Freiheit und deren etwaigen besonderen Vereinigungen innerhalb der Rechtsgesetze offen zu lassen. der Ausführung und ganzen Methode nach bleibt deshalb meine Darstellung durchaus von der kantischen verschieden. Man könnte vielleicht meinen, eine solche Auffassung sei künstlich; aber künstlich im tadelnden Sinn ist nur, was mehr Umstände macht, als die Natur der Sache erfordert, diese ist aber selbst hier sehr compliciert. Der gewonnene Rechtsbegriff ist außerdem fruchtbar: das Recht und seine vollkommene Realisation im Staate geben dem Menschen nach allen Seiten seines Lebens Schutz und Förderung, aber mit der Vertheilung, bei der allein individuelle Freiheit gedeihen kann, daß die einen Seiten des Lebens durch Recht und Staat mehr blos geschützt, die anderen zugleich mehr gefördert werden. Oktober 1880. Baumann.

Für die Redaction verantwortlich: E. Rehnisch, Director d. Gött. gel. Anz.
Verlag der Disterich'schen Verlage - Buchhandlung.
Druck der Disterich'schen Univ. - Buchhruckerei (W. Fr. Kasstum).

## Göttingische gelehrte Anzeigen

## unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stiick 12.13.

23. u. 30. März 1881.

Zur Geschichte des Kanons. Zwei Abhandlungen von Franz Overbeck. Chemnitz, E. Schmeitzner 1880. 142 Seit. 8.

Der geehrte Verf., früher Professor in Jena, widmet die unter vorstehendem Titel zusammengefaßten Abhandlungen dem ehrwürdigen Nestor protestantischer Wissenschaft, Karl Hase, zu seinem fünfzigjährigen Jenenser Professorjubiläum. Die erste Abhandlung ist überschrieben Die Tradition der alten Kirche über den Hebräerbrief", die zweite "der neutestamentliche Kanon und das muratorische Fragment". den sind die bekannten Vorzüge der historischkritischen Arbeiten Overbecks, allseitige Beherrschung des gelehrten Stoffs, eindringende Schärfe der Forschung und Präcision des Ausdrucks in hervorragendem Maße eigen. Untersuchung über den Hebräerbrief sucht zunächst "die muthmaßliche Vorgeschichte dessel-

Inhalt: F. Overbeck, Zur Geschichte des Kanons. Von R. A. Légsiss. — F. Weber, System der altsynagogalen palästinischen Theologie, herausgeg. v. F. Delitzsch und G. Schnedermann. Von C. Siegried. — W. D. Whitney, Indische Grammatik, übers. v. H. Zimmer. Von E. Delbrück. — M. Lexer, Mittelhochdeutsches Handwörterbuch und M. Lexer, Mittelhochdeutsches Taschenwörterbuch. Von K. Bartsch. — F. Franciss, Der deutsche Episkopat in s. Verhältniss zu Kaiser und Reich unter Heinrich III. Von E. Bernheim.

<sup>=</sup> Eigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött. gel. Anz. verboten =

ben" zu ergründen. Der Verf. geht dabei von einer doppelten Voraussetzung aus: die eine ist die allgemeine, in der zweiten Abhandlung näher begrundete, daß die Aufnahme einer Schrift in den Kanon gleichbedeutend sei mit der Anerkennung apostolischer Verfasserschaft. man also keine anonyme Schrift, und ebensowenig eine von den Sammlern des Kanon für zweifelhaft geachtete kanonisiert habe. Dies angewendet auf den Hebräerbrief, so drückt seine Aufnahme in den Kanon das Urtheil aus, daß er wirklich von Paulus herrühre. Seine Stellung am Ende der Sammlung paulinischer Briefe bezeichnet keinen Zweifel an seinem Ursprung, da vielmehr die Aufnahme in den Kanon alle derartige Zweisel niederschlug, sondern nur die Erinnerung daran, daß er der schon bestehenden Sammlung nachträglich hinzugefügt worden war. Die zweite speciell auf den Hebräerbrief beztigliche Voraussetzung ist diese, daß derselbe ein wirklicher Brief an eine wirkliche Gemeinde sei, wie zuletzt Köstlins Untersuchung festgestellt habe. Von diesen Voraussetzungen aus kommt der Verf. zunächst zu dem Ergebnisse, daß das Fehlen des Eingangsgrußes nicht ursprünglich sein könne, einfach darum, weil kein wirklicher Brief so anfangen könne. Aber auch die Ueberschrift πρὸς Ἑβραίους, welche so wie sie laute nur palästinensische Juden bezeichnen und von den Sammlern des Kanon auch nur in diesem Sinne gemeint sei, könne auf keinen Fall richtig sein und sei wahrscheinlich ein absichtlicher Zusatz, welcher die wahre Bestimmung des Briefes verhülle, wobei der Verf. übrigens die Möglichkeit offen läßt, daß der Brief ursprünglich an den jüdischen Theil einer christlichen Ortsgemeinde oder Provinzialkirche ge-

richtet war. Bei der Aufnahme in den Kanon sei also Anfang und Eingangsgruß gestrichen, and die neue Ueberschrift noos Espaious vorgesetzt worden. Zugleich aber hätten die Sammler des Kanon dem mit 13, 21 abgeschlossenen Brief den Schluß 13, 22-25 hinzugefügt, welcher an den Paulusschüler Timotheus und an die römische Gefangenschaft des Paulus knüpfe, offenbar in der Absicht, den Brief als einen paulinischen erscheinen zu lassen. Gegen die Ursprünglichkeit des Schlusses macht Overbeek neben der Zusammenhangslosigkeit von Vs 22 (denn in der Kürze des Briefes liege doch kein Grund das darin Gesagte zu beherzigen!) namentlich die Thatsache geltend, daß im Hebräerbriefe sonst nirgends das uns bekannte apostolische Zeitalter anklinge; derselbe gehöre vielmehr einem Bereiche an, über den die Tradition sonst verloren ist. Von den beiden an sich offenstehenden Möglichkeiten, daß die Kanonisation des Briefes ein vorhandenes Dunkel über seinen Ursprung gewaltsam beseitigt, oder aber eine ursprüngliche Kunde durch eine künstliche Tradition ersetzt habe, entscheidet sich Overbeck für die zweite Alternative. rend nun das Abendland, in welchem uns die erste Bekanntschaft mit dem Briefe schon gegen Ende des ersten Jahrhunderts begegnet (im Korintherbriefe des römischen Clemens), anfänglich die paulinische Verfasserschaft des Briefes bestritt und folgerichtig seine Aufnahme in den Kanon ablehnte, erfolgte seine Kanonisation im Morgenlande durch gewaltsame Unterdrückung des auch hier anfangs sich geltend machenden Widerspruchs, welcher sich tibrigens nicht auf doctrinelle Bedenken stützte, sondern lediglich gegen die angebliche paulinische Abkunft richtete und außer seinem Anfang namentlich stilistische Bedenken geltend machte. Zur Zeit des Clemens Alexandrinus und des Origenes war diese Gegnerschaft noch nicht verstummt: doch war dem Clemens ebenso wie dem "Presbyter", auf dessen Autorität er sich beruft, der Brief bereits als Paulusbrief in der gegenwärtigen Form tradiert. Mit den Zweifeln fand Clemens durch die Annahme sich ab. Paulus habe den Brief hebräisch verfaßt, der griechische Text aber sei eine von Lukas veranstaltete Uebersetzung. Origenes, der die auch im Orient noch immer nicht allgemeine Anerkennung seiner paulinischen Abkunft durch die Ueberlieferung der apyator avores zu stützen sucht, läßt die Frage nach einer hebräischen Urschrift als bedeutungslos fallen, scheidet aber zwischen dem paulinischen Gedankengehalt und der unpaulininischen Form: letztere werde von den Einen dem Lukas, von den Andern dem Clemens (Romanus) zugeschrieben, während Origenes selbst sich hierüber iedes Urtheils enthält. Eusebios ist von der paulinischen Abkunft überzeugt, wenn er auch gelegentlich "über seine Gelehrsamkeit stolpert"; der letzte Nachklang der alten Zweifel ist die Bestreitung durch die Arianer, welche aber der Befestigung der herrschenden Tradition nur förderlich sein konnte. Geschichte der abendländischen Tradition fällt nach Overbeck in drei Perioden: die Periode des ältesten Streites zwischen Abendland und Morgenland, die Periode der Ignorierung des Briefes im Abendlande und die Periode seiner Aufnahme auch in den abendländischen Kanon. Für die erste Periode, welche Overbeck bis zur Wende des 2. und 3. Jahrh. erstreckt. gewinnt er folgende Ergebnisse: Der Wider-

spruch gegen den Brief beruhte auch im Abendlande ursprünglich nicht auf dogmatischen Bedenken, sondern auf Bestreitung seiner apostolischen Herkunft. Die römische Kirche, bei welcher uns die erste Spur einer Bekanntschaft mit dem Briefe begegnet, wußte tiber seinen Ursprung mehr als andre, eine Thatsache, welche auch Overbeck durch die ursprüngliche Bestimmung nach Rom aufzuhellen geneigt ist, für welche Annahme manche, wenn auch nicht eben starke Indicien sprechen. Irenaus und Hippolyt kennen den Brief, bestreiten aber seine paulinische Abkunft und haben ihn nicht in ihrem Kanon: Cajus verwirft ihn im Streite mit Proklus: Tertullian schreibt ihn (de pudicitia 20) ausdrücklich dem Barnabas zu, und hat ihn trotz des Ansehns, das er in den Gemeinden genoß, nicht im Kanon. In dieser allerdings ganz isoliert stehenden Angabe des Tertullian ist Overbeck sehr geneigt, die ursprüngliche Tradition der römischen Kirche über den Hebräerbrief wiederzuerkennen, da seine frühere Meinung, die Barnabashypothese sei das abendländische Seitenstück zur orientalischen Paulustradition. der Thatsache scheitere, daß die dann zu supponierende Tendenz dem Briefe zu kanonischem Ansehen zu verhelfen ja, wie das Beispiel Tertullians zeige, ihren Zweck verfehlt habe. Gegen Barnabas spreche nichts (9, 4 lasse sich "kaum", 7, 27 "nicht mehr" dagegen anführen); jedenfalls sei die Barnabashypothese "die einzige des Anhörens werthe". ten Periode weist Overbeck namentlich auch das muratorische Fragment zu, welches nach ihm wahrscheinlich erst aus der ersten Hälfte des 3. Jahrh. stammt. Da nämlich die Frage nach der Kanonicität des Hebräerbriefs so früh ins Abend-

land gedrungen sei, als der Brief überhaupt im Kanon erscheine, an einen eignen völlig selbständigen Enistelkanon des Abendlandes aber nicht gedacht werden könne, so weise das völlige Schweigen des Fragments über den Brief deutlich in die zweite Periode: denn die Zeit, in welcher etwa die paulinischen Briefe ohne den Hebräerbrief kanonisiert waren, liege ganz im Dunkeln und sei jedenfalls für das Fragment Als weitere Zeugnisse für die viel zu früh. zweite Periode macht Overbeck außer Cyprian und Victor von Pettau geltend die systematische Gliederung der paulinischen Briefe in 9 Schreiben an 7 Gemeinden und 4 Privatbriefe, welche für den Hebräerbrief keinen Raum lasse, sowie seine völlige Ignorierung in den novatianischen Streitigkeiten des Abendlandes. Obwohl es nun neben dem eigentlichen Kanon auch einen "Seitenkanon" gab, so habe der Hebräerbrief doch auch in letzterem keinen Raum gefunden, denn er füge sich in keine der beiden Classen ein, aus denen jener bestand. Dagegen soll nun gerade jene völlige Ignorierung des Hebräerbriefs die Möglichkeit geboten haben, ihn in der dritten Periode (etwa seit 350) auch in den abendländischen Kanon aufzunehmen: man überhaupt nichts mehr von ihm; daher das ursprüngliche Hinderniß seiner Aufnahme nicht mehr im Wege. Aus dem interessanten Zeugenverhör ist hier namentlich hervorzuheben. daß Hilarius, Ambrosius, Rufinus den Brief unbedenklich als paulinisch brauchen. Dieselbe Stellung soll nach Overbeck Hieronymus einnehmen, obwohl er der ursprünglichen Differenz gedenke; dagegen lasse Augustin die paulinische Verfasserschaft des Briefes offen, betone aber desto bestimmter seine Kanonicität. Die Stelle bei

Philaster haer. 89 betrachtet Overbeck, weil aus Hieronymus (de vir. illustr. 5) geflossen und in Widerspruch mit der haer. 88 festgehaltenen Zahl von 13 paulinischen Briefen, als interpoliert, übrigens nicht ohne die Andeutung eines — nicht weiter begründeten — Zweifels an der jetzt geltenden Zeitbestimmung der haeresiologischen Schrift Philasters.

Bei der strengen Geschlossenheit der Overbeckschen Untersuchung erwies sich schon um derselben wirklich gerecht zu werden vorstehende gedrängte Uebersicht erforderlich. Manches was für sich genommen bedenklich erscheinen mag. gewinnt seinen Halt erst in seinem strengen Zusammenhang mit dem Ganzen dieser methodisch musterhaft durchgeführten Abhandlung. gilt z. B. auch von der auf den ersten Blick wenig empfehlenden Annahme, daß der Schluß des Briefes spätere Zuthat sei. Wer diesen Schluß, übereinstimmend mit der kirchlichen Tradition seit der Kanonisierung des Briefes, nur aus der Lebensgeschichte des Paulus zu deuten und wer mit dem Verfasser andrerseits darin tbereinstimmt, daß der Brief ein wirklicher. einem uns sonst unbekannten Bereiche des apostolischen Zeitalters, insbesondre nicht dem paulinischen Kreise angehöriger Brief sei - der wird mit logischem Zwange zu der Annahme Verfassers getrieben. Von diesen beiden Prämissen halte ich nun die erste für unabweisbar, wenn sie auch noch etwas anders als bei Overbeck zu begründen sein wird; die zweite wird zu modificieren sein, doch ohne daß sich dadurch für die vorliegende Frage etwas ändert. Die Annahme, daß der Brief nach 13, 23 u. 24 aus der römischen Gefangenschaft des Paulus geschrieben sein wolle, kann ich freilich nicht theilen. Mir scheinen die Worte vielmehr umgekehrt vorauszusetzen, daß der (wirkliche oder angebliche) Verfasser sich auf freiem Fuße befindet, also wenn Paulus gemeint ist, daß er aus seiner Gefangenschaft wieder befreit ist und daß die Leser dies wissen. Denn nur so erklärt sich das ὄψομαι ὑμᾶς, welches an keine andre Bedingung geknupft ist, als an die erwartete Ankunft des Timotheus. Dieser ist offenhar als Gefährte des Schreibers gedacht: der letztere benachrichtigt die Leser über die Schicksale des Timotheus, obwohl beide Männer nicht an demselben Orté befindlich sind, und meldet sein Vorhaben, in Begleitung des Timotheus die Leser zu besuchen, wenn anders derselbe schnell genug kommt, d. h. schnell genug der Anforderung des zur Reise gertisteten Schreibers entspricht, zu ihm zu stoßen. Ein persönliches Verhältniß, wie es hier zwischen dem Schreiber und Timotheus vorausgesetzt wird, ist aber geschichtlich nur für Paulus und Timotheus bezeugt. Die Brüder ἀπο Ἰταλίας können, wie auch Overbeck geltend macht, recht wohl die von Italien aus gritßenden sein. In diesem Falle wäre der Brief nach den Schlußversen von Rom aus, nicht an die Römer geschrieben. Dies alles führt auf eine Situation wie sie 2 Tim. 4, 9, 21 vorausgesetzt wird, wo nicht gradezu auf Abhängigkeit von diesem Briefe, der ja auch frühzeitig als Zeugniß für eine Befreiung des Paulus aus der römischen Gefangenschaft verwerthet wurde. Die Annahme eines solchen Abhängigkeitsverhältnisses aber schließt von selbst die Folgerung ein, daß die Schlußverse spätere Zuthat sind, aus einer Zeit, da die Kanonicität der Pastoralbriefe schon feststand, die des Hebräerbriefes aber erst noch der Fixierung bedurfte. Die nur hier erwähnte Gefangenschaft des Ti-

motheus steht nattirlich der Annahme einer Abhängigkeit von 2. Tim. nicht entgegen; daß wir uns aber von Ort und Umständen dieser Gefangenschaft keine Vorstellung machen können, beruht auf der Unklarheit, welche meistentheils erdichteten Situationen eigen zu sein Was nun aber die zweite Voraussetzung Overbeeks betrifft, daß der Brief aus einem Kreise urchristlicher Lehrtberlieferung stamme, von dem uns keine sonstige Kunde erhalten sei, so darf es wohl als feststehend gelten, daß derselbe nicht einfach in die Literaturproducte paulinischer Richtung einzuverleiben ist, also ebensowenig wie von Paulus selbst von einem seiner Schüler herrührt. Doch läßt sich die letztere Behauptung nur unter der Einschränkung aufrecht erhalten, daß man unter "Schülern" des Apostels Männer versteht, deren Theologie sich völlig in den Voraussetzungen des paulinischen Lehrsystems bewegt. Denn ich halte noch immer die Annahme für unwiderlegt, daß die paulinischen Briefe und die paulinische Theologie allerdings einer der Factoren sind, welche auf den Anschauungskreis des Hebräerbriefs eingewirkt haben, möge man nun den Antheil dieses höher oder niedriger veranschlagen. Die Rechtfertigungslehre des Briefes schließt sich an die paulinischen Formeln an; Stellen wie Hebr. 11, 11 flg.; 19 beruhen auf directer Reminiscenz an den Römerbrief. Ebenso unverkennbar ist andrerseits, daß die paulinischen Formeln in einem andern als dem ächt paulinischen Sinne verwerthet sind, und daß die wirklichen theologischen Grundlagen, auf denen die Lehre des Briefes sich auferbaut, einerseits im urapostolischen Christenthum andrerseits im ittdischen Alexandrinismus liegen. Ich darf mich

hierfür der Kürze halber auf die Dissertation von Schmiedel berufen, in welcher sich diejenige Auffassung des Hebräerbriefs, welche auch ich gegenüber Hilgenfeld und Pfleiderer einerseits. gegen Weiß andrerseits immer vertreten habe, in bundiger Weise zusammengefaßt findet. Ich kann also den Satz, in dem Hebräerbriefe klinge nirgends das sonst bekannte apostolische Zeitalter an, nur mit der durch Vorstehendes an die Hand gegebenen Beschränkung mir aneignen. diese Differenz trägt für die Beurtheilung des Schlusses unsres Briefes nichts aus. Will man also nicht wieder zu der Schwegler'schen Annahme, daß der Brief schon von dem ursprtinglichen Verfasser dem Paulus untergeschoben sei zurückkehren, so sehe ich meinerseits nicht ab. wie man der Overbeckschen Consequenz hinsichtlich der Schlußverse aus dem Wege gehn will. Die Schwegler'sche Ansicht halte auch ich für unmöglich; eher noch könnte man geneigt sein, die Briefform für eine unserm Dokumente erst bei der Kanonisierung aufgedrungene. letzteres in seiner ursprünglichen Gestalt eine allerdings an einen ganz bestimmten Höreroder Leserkreis gerichtete theologische Abhandlung zu halten, eine Annahme, bei welcher die Schlußverse nicht besser fahren würden, während sich dagegen der gegenwärtige Anfang freilich nicht die Ueberschrift — als ursprünglich rechtfertigen ließe.

Viel bedenklicher als jene kritische Neuerung erscheint mir die wenn auch mit Vorsicht vorgetragene Zustimmung Overbecks zu der jetzt vielbeliebten Barnabashypothese. Es hört sich zwar ganz gefällig an, daß der Widerspruch der abendländischen Kirche gegen die paulinische Abkunft des Briefes sich am Besten aus einer

ursprünglichen besseren Kunde über seinen wirklichen Ursprung erkläre und daß eben diese Kunde in der bekannten Stelle Tertullians noch erhalten sei. Aber es wäre doch ein sonderbarer Zufall, daß Tertullian als der Einzige unter allen Abendländern uns diese richtige Kunde aufbewahrt hätte. Wenn ferner nach Overbecks treffendem Nachweise anch im Oriente zur Zeit des alexandrinischen Clemens und des Origenes die Gegner des paulinischen Ursprungs noch lange nicht verstummt waren, so würde man diesen mit demselben Rechte wie den abendländischen Gegnern eine noch in ihrem Besitze betindliche bessere Kunde über die wirkliche Herkunft des Briefes schreiben dürfen. Nun haben aber im Morgenlande die Einen den Brief dem Lukas, die Andern dem römischen Clemens beigelegt: denn die Verwerthung dieser Namen bei dem alexandrinischen Clemens, beziehungsweise bei Origenes sieht doch ganz wie ein Ausgleichungsversuch zweier widersprechender Traditionen aus. Nach den Worten des Origenes hat man dann allerdings anzunehmen, daß dieser Versuch schon älter als die genannten beiden Kirchenlehrer, und von diesen bereits vorgefunden ist; nur um so mehr treten aber dann die Lukas- und die Clemenshypothese der Barnabashypothese ebenbürtig zur Seite. Will man zu Gunsten der letzteren ihre gerade für den Hebräerbrief wichtige abendländische Bezeugung ins Feld führen, so spräche für iene beiden das höhere Alterthum der vorauszusetzenden Zeugen. Natürlich fällt mir es nicht ein, den Brief im Ernste dem Lukas oder dem Clemens Romanus zuzuschreiben; mir liegt hier nur daran zu zeigen, wie unsicher die Stelle Tertullians als historisches Zeugniß ist. Die Bedenken speciell gegen die gute Kunde Tertullians

lassen sich aber noch verstärken. Overbeck kann selbst nicht verschweigen, daß der Brief schon bei Tertullian unter der Ueberschrift ad Hebraeos erscheint. Diese letztere aber soll erst von den Sammlern des Kanon herrühren, setzt also das Vorhandensein des Briefes in seiner gegenwärtigen bei den Orientalen bereits damals als paulinisch recipierten Gestalt bereits voraus. Mit welchem Rechte wird nun dem Afrikaner in dem Einen Punkte eine noch ursprüngliche Kunde zugeschrieben, während er doch in dem andern sich so wenig als zuverlässiger Zeuge erweist? Auf die von Bleek u. A. hervorgehobene Möglichkeit einer Verwechselung des Hebräerbriefs mit dem sogenannten Barnabasbriefe lege ich hierbei wenig Gewicht. Wohl aber ließe sich fragen, ob nicht die ganze Barnabashypothese erst aus dem (unächten) Schlusse erwachsen sei. indem man für den λόγος παρακλήσεως Hebr. 13, 22 keinen geeigneteren Verfasser glaubte ausfindig machen zu können als den νίος παραzλήσεως Act. 4, 36. Mindestens böte diese Annahme den Vortheil, die Barnabashypothese erklären, ohne daß man zu der von Overbeck selbst früher gemuthmaßten Tendenz, den Brief kanonisch zu machen, seine Zuflucht nehmen mtißte. Er blieb auch unter des Barnabas Namen außerkanonisch, wenn auch 'receptior' als der Hirte des Hermas. Aber auch die innern Gründe scheinen mir für die Barnabashypothese nicht günstig zu liegen. Zwar der Anschluß des Verfassers an die Rechtfertigungslehre des Paulus, der doch in Wahrheit kein Anschluß ist, ließe sich ungezwungen erklären. Aber schon der ausgebildete Alexandrinismus fügt sich kaum in das sonstige Geschichtsbild des cyprischen Schwerer fällt noch ins Gewicht, daß Barnabas trotz Gal. 2, 13 die Abschaffung des

mosaischen Gesetzes auch für Israel, wenn auch in einem anderen so doch nicht weniger radicalen Sinne als Paulus verkündigt haben soll. Das Gesetz gilt dem Verfasser nicht mehr. nachdem das alttestamentliche Priesterthum abgeschafft ist (7, 12); mit der lnauguration des neuen Bundes durch Christi Hohepriesterthum hat der alte Bund seine Geltung verloren. es wahrscheinlich, daß diese Gedanken von demselben Manne ausgesprochen sind, der sich von seinem alten Missionsgefährten trennte, als dieser die praktischen Consequenzen seines Heidenevangeliums auch für die jüdischen Christen zu ziehen unternahm? Auf die vielbetonte Unkenntniß des zweiten Tempels durch einen Leviten (Hebr. 9, 4) lege ich weniger Gewicht. Aber nur darum nicht, weil ich längst ausgeführt habe - freilich unter Hilgenfelds Widerspruch - daß der Hebräerbrief gar nicht den zweiten Tempel, sondern die Stiftshütte im Auge hat, und gar nicht das praktische Interesse verfolgt, einen Rückfall der Leser in den angeblich noch fortbestehenden Tempelcultus wehren, sondern lediglich dem theoretischen Zwecke dient, die höhere Vorztiglichkeit des Christenthums, welches er principiell als Cultusinstitut auffaßt, dem Judenthum gegenüber zu entwickeln. Wenn er auch — nämlich von dem Cultus der Stiftshtitte — gelegentlich im tempus praesens redet, so liegt ihm doch nach andern Stellen das alttestamentliche Cultusinstitut deutlich in der Vergangenheit. Dies alles denn doch wohl über die muthmaßliche Lebensdauer des Barnabas binaus und in eine Zeit hinein, in welcher die principielle Loslösung auch der jüdischen Christen von der Synagoge eine vollzogene Thatsache war. Wenn hiernach das durch die Barnabashypothese angezundete Licht sich als Irrlicht erweist, so bleibt freilich der wirkliche Ursprung des Hebräerbriefes vollständig in Dunkel gehüllt. Es mag sein, daß die römische Kirche anfänglich eine geschichtliche Kunde darüber besaß; sicher aber war dieselbe zu Tertullians Zeit vergessen.

Von sonstigen Punkten, die sich etwa beanstanden ließen, hebe ich nur die S. 46 ff. gegebene Ausführung über den "Seitenkanon" des N. T. hervor. Als Elemente desselben glaubt Overbeck folgende zwei Classen verzeichnen zu dürfen "1) Bücher deren apostolische Herkunft nur als weniger beglaubigt gilt (gewisse katholische Briefe, die Petrusapokalypse, später die διδαχή των αποστόλων u. dgl. m.); 2) Bücher anerkannt nichtapostolischen Ursprungs, deren Anspruch auf höhere Autorität aber auf ihrer Form beruht (Bücher prophetischer Form wie z. B. der Hirte des Hermas, oder katholischer wie z. B. der sogenannte Brief des Barnabas)". Ich möchte hierbei und zwar unter Berufung auf Overbecks eigene Ausführungen der zweiten Abhandlung nur den Punkt beanstanden, daß "die katholische Bestimmung" einer Schrift für ihre Aufnahme, wenn auch nur in den "Seitenkanon", ursprünglich maßgebend gewesen sein soll. Für diese Rubrik, speciell für die Einordnung des sog. Barnabasbriefes in sie, vermisse ich den geschichtlichen Beleg. Weit näher liegt es doch hier, bei der Vorstellung stehn zu bleiben, die ja auch bei Tertullian in dessen Urtheil über den Hebräerbrief durchblickt, daß "die Nähe des Verhältnisses zu den Aposteln" oder die Apostelschülerschaft als "formelle Autorität" geltend gemacht wurde. Bleibt doch Overbeck

selbst hinsichtlich der Legitimation des Lukas als kanonischen Schriftstellers bei der Thatsache stehn, "daß er ein Apostoliker sei" (S. 138). Daß der Barnabasbrief häufiger als andre Documente dieser Art im "Seitenkanon" erscheint, erklärt sich hiernach aus der ausgezeichneten, nahezu apostelgleichen Stellung des Barnabas; ein ähnliches Urtheil scheint aber doch hindurchzublicken, wenn gelegentlich der erste Clemensbrief, die Ignatianen oder der Brief Polykarps als Bestandtheile jenes Anhangs erscheinen.

Weit kurzer kann ich mich über die zweite Abhandlung Overbecks fassen. Dieselbe bietet eine eingehende Beurtheilung der neuerdings von Harnack auf Grund des muratorischen Fragmentes aufgestellten "Thesen" über die älteste Geschichte des neutestamentlichen Kanon. Insbesondre sucht Overbeck die Harnack'sche Behauptung zu widerlegen, daß das Princip der Apostolicität in der Zeit von Irenäus und Tertullian durch das der Katholicität in zwiefacher Beziehung beschränkt gewesen sei: durch die Rücksicht einmal auf die katholische (allgemein kirchliche) Bestimmung, zum Andern auf den katholischen (der kirchlichen Tradition sprechenden) Inhalt einer Schrift. Während Harnack demgemäß annimmt, daß einerseits nicht alles Apostolische als solches als kanonisch gegolten habe (z. B. nicht der Privatbrief an Philemon) und daß andrerseits nicht alles Nichtapostolische aus den Kanon ausgeschlossen gewesen sei, versucht Overbeck den gegentheiligen Nachweis, daß die Apostolicität von vornherein der einzige Maßstab für die Kanonicität einer Schrift gewesen sei. Dies geschieht zunächst in einem allgemeinen Abschnitt, welcher "die allgemeine Unwahrscheinlichkeit" der von Harnack

aufgestellten Ansicht zu zeigen sucht, und sodann in einer speciellen Bekämpfung der Harnack'schen Interpretation des muratorischen Fragments, welches jener Ansicht als hauptsächlichste Stütze dient. In dem ersten Abschnitte zeigt Overbeck, daß die Harnack'sche Vorstellung nicht einfach genug ist, wenn sie die Geschichte des Kanons statt unter der ausschließlichen Herrschaft des noch ganz naiv aufgefaßten Princips der Apostolicität mit einem verschiedener Principien beginnen läßt. "die Katholicität des Inhalts" kein zweites Princip neben dem der Apostolicität abgegeben haben könne, wird an der Traditionstheorie Tertullians, daß dies ebensowenig von "der Katholicität der Bestimmung oder der Adresse" gelte, an der Traditionstheorie des Irenäus und dem langen Schwanken gerade über die katholischen Briefe gezeigt. Gewisse Bedenken gegen den Philemonbrief wegen seines Privatcharakters und seiner dogmatischen Indifferenz werden erst der Zeit schriftgelehrter Beschäftigung mit dem bereits bestehenden Kanon zugewiesen, und von der Stelle Tertull. adv. Marcion. V. 21 gezeigt, daß hier der Philemonbrief nur benutzt wird, um die marcionitische Verwerfung der Pastoralbriefe zu bekämpfen. Endlich gegen die behauptete verhältnißmäßige Gleichgiltigkeit der kanonbildenden Zeit gegen die apostolische Herkunft kanonischer Schriften beruft sich Overbeck auf die Tradition über den Hebräerbrief. Der zweite Abschnitt, welcher sich speciell mit dem muratorischen Fragmente beschäftigt, unternimmt den eingehenden Nachweis, daß auch für den Fragmentisten kein andres Princip des Kanonischen als das einfache der Apostolicität in Betracht komme. Zunächst wird die Ansicht

bekämpft, daß die Kanonicität des N. T. dem Fragmentisten im Unterschiede vom A. T. auf der kirchlichen Reception beruhe, also ein besonders hohes Bewußtsein der Kirche von ihrer Macht über den Kanon voraussetze. Im Einzelnen wird zunächst an dem Abschnitte des Fragmentes tiber die Apokalypsen gezeigt, demselben von principiellen Bedenken gegen apostolische Apokalypsen nichts zu finden sei. Dann wendet sich Overbeck dem Abschnitte über die naulinischen Briefe zu, beweist, wie in der Behandlung des Problems der Kanonisierung von Gelegenheitsschriften" keineswegs ein Merkmal ursprünglicher Bedenken gegen ihre Kanonisierung, sondern lediglich ein ganz gewöhnliches Stück Apologetik des (bereits bestehenden) Kanons vorliege, widerlegt die Annahme, als ob der Fragmentist für die sogenannten katholischen Briefe "ein Vorurtheil" gehabt habe, und bestreitet die Meinung, der Fragmentist habe noch gewußt, daß die Pastoralbriefe nicht von Anfang an in der Sammlung heil. Schriften gestanden hätten. Im Einzelnen werden besonders die auf die vier Briefe des Paulus an Einzelne bezüglichen Worte durch ihren Parallelismus mit dem vorhergehenden Absatze erläutert, und die Stelle über die vier größeren paulinischen Briefe ('de quibus singulis necesse est etc.') einer sorgfältigen Erklärung unterzogen. Schließlich weist Overbeck auch an den Worten über das Lukasevangelium und tiber die Weisheit Salomonis nach, daß auch durch diese das Princip der Apostolicität keineswegs erschüttert werde. Mit der Stelle über das Weisheitsbuch kann freilich auch er nichts Rechtes anfangen: "so wie die Worte über die Sapientia Salomonis lauten, sprengen sie alle in der Geschichte des Kanon

bekannten Formen". Aber auch die Spuren noch freierer Ansichten über die Apostolicität des Kanons", welche nach Harnack in den Worten über das Lukasevangelium liegen sollen, erklärt Overbeck "nicht sehr viel ernster" nehmen zu können. Er bestreitet hier zunächst die Coniectur 'itineris': — der Fragmentist wolle sagen, Paulus habe bei seiner zweiten Verantwortung vor Gericht den Arzt Lukas als eine Art Rechtskundigen bei sich gehabt; dann erläutert er das von Harnack geltend gemachte 'suo nomine ex opinione' sehr einfach aus dem Prologe des Lukasevangeliums, und führt aus, daß auch wenn die Harnacksche Auslegung Worte als Abweisung einer Betheiligung des Paulus an der Abfassung des Evangeliums richtig sei, doch hiermit nur eine auch später ziemlich allgemeine Meinung ausgesprochen wäre.

Abgesehen von den noch manches Fragezeichen lassenden Ausführungen über die paulinischen Briefe bin ich in der Lage, den Ausführungen Overbecks gegen Harnack beitreten zu müssen. Daß er sich bei der dunklen Stelle über die Sapientia auf ein non liquet zurückzieht, mag als ein Mangel erscheinen, doch gestehe ich meinerseits, nichts Besseres zu wissen, als etwa die Erneuerung der alten Conjectur 'ut' statt 'et'. Größere Bedenken bleiben hinsichtlich des Lukasevangeliums zurück. klar, daß der Fragmentist, wenn er gleich die Annahme einer wenigstens mittelbar paulinischen Abkunft des Evangeliums nicht bestreitet sie doch auch nicht theilt: ihn aber sich bei der Annahme bloßer Apostelschülerschaft des Evangelisten beruhigen zu lassen, hat die gerade von Overbeck selbst so energisch geltend gemachte Thatsache wider sich, daß sonst überall die Apostolicität im strengen Sinne das einzige

Kriterium der Kanonicität ist. Mir scheint, daß es aus dieser Verlegenheit nur dann einen Ausweg giebt, wenn man die eigenthumliche Stellang der Evangelienschriften im Kanon berücksichtigt. Das was denselben schon längere Zeit vor Zusammenstellung des Epistelkanons ihre kirchliche Geltung sicherte, war nicht sowohl ihre apostolische Abfassung, als vielmehr die höhere Autorität der Lóyot zvotazol. Wie schon Hegesippos in der bekannten Stelle der Autorität von Gesetz und Propheten die des zvoios hinzufügt, so ist es dieselbe Autorität, welche auch in der nächsten Folgezeit die kanonische Geltung des trotz vierfacher Darstellung zaza Ματθαΐον, κατά Μάρκον, κατά Λουκαν und κατά 'lωάννην in sich einheitlichen εὐαγγέλιον sicher stellte. Es liegt aber auf der Hand, daß neben der Autorität des Herrn als des eigentlichen Urhebers des εδαγγέλιον wenigstens nach dessen wesentlichem Kern die persönliche Beglaubigung der einzelnen Evangelisten nur eine subsidiäre Geltung beanspruchen konnte. So durfte man hier wohl auch mit der Autorität eines Apostelschülers vorlieb nehmen, während die kanonische Geltung der Briefe streng an das Merkmal der Apostolicität gebunden blieb. Die weiter hieran sich anschließende Frage nach dem Hergange bei der Aussonderung unsrer vier kanonischen Evangelien kann ich natürlich in diesem Zusammenhange nicht erledigen. Doch darf man bedenken, daß die einzige Evangelienschrift, welche außer unsern vier noch in Frage kommen konnte, das εὐαγγέλιον καθ' Έβοαίους. zeitweise und in gewissen Kreisen einer ganz oder doch nahezu kanonischen Dignität sich erfreut hat, von dem katholischen Kanon aber sicher nicht wegen vermeintlicher Häresie, sondern lediglich als (angebliche) hebräische Urschrift des in einem Kanon der griechisch redenden Kirche allein verwendbaren griechischen Matthäus ausgeschlossen blieb. Alle übrigen um die Mitte des 2. Jahrhunderts und später noch umlaufenden Evangelienschriften trugen aber, mochten sie sich mit noch so stolzen Namen schmücken, das haeretische Gepräge zu deutlich an der Stirn, als daß von ihrer Aufnahme die Rede sein konnte.

Ich scheide von dem Overbeckschen Buche mit dem aufrichtigen Danke für vielfache Belehrung, die mir dasselbe gewährt hat. Die äußere Ausstattung ist gut, doch ist es mir un angenehm aufgefallen, daß in den Anmerkungen fast durchweg statt b ein umgekehrtes q gedruckt ist. Druckfehler habe ich außer den am Ende verzeichneten nur wenige bemerkt. S. 3 Z. 10 ist "des 1. Jahrhunderts" statt "des 2. Jahrhunderts" zu lesen.

Jena.

Lipsius.

System der altsynagogalen palästinischen Theologie aus Targum, Midrasch und Talmud. Von Ferdinand Weber. Nach des Verfassers Tode herausgegeben von Franz Delitzsch und Georg Schnedermann. Leipzig 1880 Dörffling u. Franke. XXXIV. 399 S. 8°.

Das vorliegende Buch ist eine erfreuliche Erscheinung zunächst um des Verfassers willen, welcher, ein evangelisch-lutherischer Pfarrer Mittelfrankens von kirchlich gläubiger Gesinnung, nicht gemeint hat die letztere in Schmähung des Judenthums, sondern durch liebevolle Versenkung in die Erforschung der Eigenthümlichkeit desselben bethätigen zu sollen, und dabei zugleich an die gute alte Zeit erinnert, da die

lutherischen Pfarrer es für eine Ehrensache hielten, mit der Festigkeit in ihrem Glauben zugleich auch eine wissenschaftliche Solidität zu verbinden. Er sollte die Früchte seines Fleißes. welchen er auf den oben bezeichneten Gegenstand in 20iährigem sorgsamen Studium gewendet hat, wohl reifen sehen aber leider nicht mehr einbringen, er starb vor Beginn des Druckes dieses Werkes dahin und es haben die oben genannten Freunde des Verstorbenen sich ein Verdienst dadurch erworben, daß sie diese schöne Frucht tiefdringender Forschung der theologischen Welt zugänglich gemacht haben. ist dies Buch der erste Versuch aus selbständiger Durchforschung der Quellen ein Gesammtbild der palästinischen Theologie zu gewinnen, welche in Targum, Midrasch und Talmud in tausend zersplitterten Einzelheiten vorliegt. Der Verfasser hat diese gesammelt aus der Aggada der jüdischen Schriftauslegungstradition, wie sie besonders in den Werken des Midrasch vorliegt. bisweilen aber auch mit der Halacha dem religiösen corpus iuris der Juden compliciert erscheint. Die gesammelten Details hat der Verf. sodann gesichtet und, soweit das möglich ist bei einer Theologie, die nie zum Abschluß kam und es zu keiner eigentlichen Dogmatik brachte, hat er sie in ein System gebracht. — Insofern das Wesen dieser Theologie der Nomismus ist, hat die Darstellung derselben ihren Ausgangspunkt zu nehmen von dem Wirken des Esra, welcher das Gesetz zum ersten Male zu der das ganze Israel verpflichtenden Norm erhob. Durch dieses Prinzip ward das Leben Israels nach einem. Buche geregelt und es konnte sich von da ab um nichts andres als um Auslegung und Anwendung des Inhaltes dieses Buchs handeln.

Daraus folgte Alles andre. Die Herrschaft im Volksleben mußte, sobald die Nation dieser Richtung zustimmte, was seit Esra geschah. Kennern des Gesetzes zufallen. Die Geltung aller andern Autoritäten war nur eine Frage der Zeit, die königliche Macht in Israel fiel mit Eintritt der Römerherrschaft, die priesterliche Zadokiten (Sadducäer) mit der Zerstörung Tempels: die Kenner der Thora, die, wie sich von selbst verstand, zugleich ihre eifrigsten Beobachter waren: die Pharisäer blieben als Sieger auf dem Platze. Diese Entwickelung Dinge beschreibt der Verf. in reicher stofflicher Ausführung im ersten Capitel seines Buchs, welches von der geschichtlichen Einpflanzung Nomokratie in das neuitidische Gemeinwesen In den folgenden Capiteln giebt er dann eine Darstellung der eigentlichen nomistischen Grundlehren, gewissermaßen einen ersten Theil der Prolegomena dieser Dogmatik, welche das Materialprinzip des Nomismus umfassen. zeigt wie die jttdische Theologie die Thora als Abbild des göttlichen Wesens und darum ewig bei Gott präexistent faßt, wie sie in der Thora die einzige Heilsoffenbarung und einzige Heilsgut erblickt, wie dann hieraus als Folge sich ergiebt, daß auf jüdischem Standpunkte Frömmigkeit wesentlich als Liebe zur Thora erscheint, welche Liebe sich sowohl als Studium wie als praktische Erfüllung derselben zu bethätigen habe. Aus letzterer Anschauung ergiebt sich weiter als nothwendige Consequenz, daß, da man keine andere Form der Frömmigkeit als die Gesetzlichkeit kennt, nun auch nachgewiesen wird, daß bereits die Frommen der alten Zeit Thorastudium und Thorabeobachtung Ebenso mußte das nomistische Prinbetrieben.

sip allmählich alle andern überlieferten religiösen Formen und Frömmigkeitserweisungen verso besonders den Opferdienst, der drängen: durch vorschriftsmäßigen Gebetsdienst ersetzt werden kann. Eine anderweite Consequenz des Nomismus ist, daß die Frömmigkeit vorzugsweise Sache des Wissens ist. der Ungebildete Amhaarez gehört nicht zur Gemeinde, nur der talmudisch gebildete ist der eigentlich werthvolle Jude. Daß dieses Wissen die gerechte That zur nothwendigen Folge habe, scheint den talmudischen Lehrern eben so ausgemacht zu sein, wie dem Plato\*), daß die Tugend lehrbar sei: eine Parallele, die der Verf. nicht bringt, welche uns aber in der That das Sachverhältniß am Besten klar zu machen scheint. Die Rabbinen meinten offenbar, daß jemand, der einmal ein Jude sei, von selbst das thun werde, was er als gesetzlich erkannt habe. Aus dem nomistischen Prinzip fließt aber noch weiter der Grundsatz, daß Gottes Gegenwart in Israel mit Studium und Uebung der Thora solidarisch verknüpft ist. Sein Wohlgefallen bezieht sich nur auf das gesetzliche Verdienst des Menschen, sein Mißfallen Uebertretungen. Israel, welches das Gesetz auf sich genommen, ist dadurch Gottes Volk geworden; in diesem Besitz beruht seine Heiligkeit, denn aus dem Besitz folgt ja, wie wir sehen, die Uebung der Gebote, und da der Besitz des Gesetzes in die uranfänglichen Zeiten des Volks zurückgeht, so ist diese schon den Erzvätern inhärierende Heiligkeit gewissermaßen ein hypothekarischer Besitz Israels geworden. Die Heidenwelt, die das Gesetz ablehnt, kann daher keine Heiligkeit erlangen, weder ihre Vä-

<sup>\*)</sup> Protagoras 352-357. Meno 17 B ff. Gorgias 466.

ter noch sie selbst haben je etwas mit dem Gesetze zu schaffen gehabt. Andrerseits folgt für Israel, da. die Heiligkeit auf dem Besitz der Thora beruht, daß es auch in der Verbannung seinen character indelebilis nicht verlieren kann, denn es dient ja auch hier Gott, obwohl die vollendete Gottesgegenwart erst in dem wiederhergestellten heiligen Lande stattfinden wird. — Ein zweiter einleitender Abschnitt unsres Buchs beschreibt dann das Formalprinzip des Nomismus. Hier stehen nebeneinander das geschrie bene Wort und die mündliche Ueberlieferung. An jenes schließt sich der Schriftbeweis, in dieser tritt die rabbinische Autorität hervor.

Die Bibel gilt als Gottes Werk, sie enthält Gottes Rede, wie letztere den heiligen Männern inspiriert wurde durch den heiligen Geist. Doch findet innerhalb der heiligen Schriften eine gewisse Abstufung hinsichtlich der Dignität statt. Die Thora ist die Hauptoffenbarung, welche von den Propheten eigentlich nur angewendet und geltend gemacht wird, sie fügen nichts Neues hinzu, die Thora enthält bereits Alles. Offenbarung der Propheten ist gewissermaßen nur eine secundäre: dies markiert sich auch in der gottesdienstlichen Werthschätzung, die eigentliche Schriftvorlesung erfolgt aus der Thora, Haphtharen sind nur Anhangsperikopen. - Im Allgemeinen aber baftet den heiligen Schriften als göttlichen Ursprungs eine Art objectiver Heiligkeit an, ihre Berührung "verunreinigt die Hände". — Sie sind für die Lehre normativ und haben einen unendlich reichen Inhalt, der durch Deutung erschlossen werden muß. Letzterer Umstand schließt die Forderung authentischen Interpretation in sich. der norma normans muß eine norma normata als Ergän-

zung zur Seite treten. Daher gentigt die bloße Schrift nicht, es muß die Ueberlieferung, die hinzu kommen. Letztere ward nach der Ansicht einiger dem Mose zugleich mit dem schriftlichen Gesetz von Gott selbst übergeben. Indeß ward sie nicht immer tren bewahrt, ihre Reconstruction war aber deshalb möglich, weil sie aus dem geschriebenen Gesetz immer wieder abgeleitet werden kann. Mit diesem Geschäfte befaßten sich Josua, Samuel, die Propheten, die große Synagoge, das Synedrium, die rabbinischen Autoritäten bis zum Abschluß des Talmud. Die Lehrüberlieferung selbst zerfällt in 2 Theile: Halachoth das religiös juristische Herkommen, die religionsgesetzliche Observanz, und Haggadoth: die überlieferte, für die Gemeinde gultige Schriftauslegung. Diese Ueberlieferungen galten neben der Schrift als Thora. die älteste Sammlung derselben in der Mischnah ist Auslegung der Schrift, die spätere in der Gemara ist Auslegung der Mischnah und insofern auch wieder Auslegung der Schrift. Was gültige Halacha ist, wird per majora durch ein rite berufenes Collegium von Autoritäten entschieden, die Haggada bewegt sich Ueberhaupt ist die Ueberlieferung entwickelungsfähig, die Schriftdeutung kann sich im Laufe der Zeit ändern, die Schrift selbst dagegen bleibt etwas Festes. Im Prinzip steht daher die Schrift höher, doch in der Praxis gilt eigentlich nicht sie, sondern die Ueberlieferung, diese muß man daher vorzugsweise studieren und ihre Uebertretung erfordert Bestrafung. - Es fragt sich nun: auf welche Weise von den Lehrern die Schriftauslegung zu vollziehen sei? Darüber giebt es 13 Regeln, in denen die Kunstgriffe der Deutung enthalten sind. Was sich auf diesem

Wege aus der Schrift entwickeln läßt, hat einen eigentlichen Schriftbeweis im engern Aber es giebt Mittel noch mehr herauszubekommen, über Manches giebt die Schrift Wink (רמז) oder man hat in ihr daftir eine Stütze (אסמכתא). Solche können liegen in den Accentzeichen, Buchstabenverzierungen, puncta extraordinaria, in Vertauschung von Buchstaben, Umstellung derselben, Berechnung ihres Zahlwerths, im Sinne der Partikeln, in der Stellung der Worte, in akrostichischer Deutung Worte, in der Verbindung der Verse, Abschnitte u. a. m. Damit nun aber nicht jeder nach seinem Belieben aus der Schrift mache was er wolle, ist die Ausübung dieses Verfahrens in die Hände eines Standes der Weisen welchen Mose begründete und mit der geistlichen Leitung der Gemeinde betrauete. Dieser Stand ist seitdem nicht wieder erloschen. denn in den Gesetzesschulen, die schon Mose einrichtete, wurden Schüler gezogen סלמרים von den Weisen חכמים, an deren Spitze das Schulhaupt (יבר unser Lehrer) stand. Das Ansehen dieser Stufen wurde durch ein sehr pretiöses Ceremoniell anfrecht erhalten. Die durch Ordination (סמיכה) in den Stand der Lehrer erhobenen haben Antheil an der gesetzgebenden Gewalt in der Feststellung der Halacha, an der Gerichtsbarkeit des großen Sanhedrin zu Jerusalem, oder des kleinen, der in jeder Stadt errichtet werden konnte, oder des sogenannten Dreimännergerichts, das jede beliebige Gemeinde haben durfte — und die Gemeinde fügte sich ihren durch keinerlei materielle Gewalt unterstützten Aussprüchen; endlich hatten sie das Recht der Lehre, d. h. der Mittheilung der Ueberlieferung oder der casuistischen Gesetzeserläuterung.

Nachdem so in einem grundlegenden Theile die Prinzipien zur Darstellung gekommen sind, wendet sich der Verf. in einem zweiten Theile zur Behandlung der einzelnen Lehren. Die erste Abtheilung desselben betrifft den theologischen Lehrkreis, aus welchem zuerst der jüdische Gottesbegriff zur Sprache kommt. Das Grundbekenntniß des Judenthums gegenüber dem heidnischen Polytheismus, sowie auch dem christlichen Trinitätsglauben gegenüber ist das der Einheit Gottes; die Doppeltheit der Gottesnamen Elohim und Jahve wird demnach auf zwei Verfahrungsweisen desselben Gottes bezogen, der bald Recht, bald Gnade walten läßt. Sonst zeigt die ältere Phase des Judenthums ein Streben nach möglichst transcendenter Fassung des Gottesbegriffs und Beseitigung aller Anthropomorphismen: die spätere Entwickelung, welche nicht bei der abstracten Leerheit des islamischen Gottesbegriffs sich beruhigen konnte, sondern einen lebendigen nationalen Gott brauchte. wie ihn die Väter gehabt hatten, kam dazu Gott zu judaisieren und ihn in dasselbe Verhältniß zur Thora zu setzen, in welchem man selber Er beschäftigte sich danach mit der Thora vor Erschaffung der Welt, schuf die letztere blos um ihretwillen und beobachtet sie auch fortwährend. Alle jttdischen Freuden und Schmerzen empfindet er mit. Aus diesem letzteren Gesichtspunkte finden zahlreiche Scandalosa der Eisenmenger, Schudt u. a. ihre historische Erklärung. Der phantasievolleren Auffassung des göttlichen Wesens entspricht es dann auch, daß die Umgebung desselben: seine Wohnung, der Thron seiner Herrlichkeit und der Glanz der

letzteren selbst mit reicheren und hunteren Farben ausgemalt werden. Die Engelwelt zeigt dabei so recht den emanatistischen Zug der semitischen Mythologien, zahlreiche Engel werden von Gott ad hoc gebildet und vergehen wieder. entströmen vorübergehend dem Glanze der göttlichen Herrlichkeit, andre als Engel des Dienstes haben aber eine bleibende Function. Daß sie alle blos hebräisch verstehen, erschwert zwar den allgemeineren Verkehr mit ihnen, nützt aber den Weisen Israels sehr. Unter den Dienstengeln ist Metatron der nächste Vertraute Gottes, eine Art himmlischer Großvezier, der besonders die Geschäfte Gottes mit Israel zu besorgen hat. Von den mittlerischen Hypostasen des Memra und der Schechina gehört die erstere nur den Targumim an, die letztere ist bei den Targumim nur ein Symbol der Gnadengegenwart Gottes bei seinem Volke, im späteren Judenthume aber die alleinige Vermittlerin der göttlichen Wirksamkeit in der Welt.

Der heilige Geist ist im Judenthum der besondere Vermittler der göttlichen Wirkungen auf den menschlichen Geist. Die Auffassung schwankt zwischen Personifikation und Betrachtung des Geistes als Kraft: als letzterer kann er auch durch Handauflegung übertragen werden oder als Gottesstimme (Bath kol) sich vernehmbar

machen.

Eine 2te Abtheilung behandelt dann den kosmologischen und anthropologischen Lehrkreis. —

Die Weltschöpfung hat die Verwirklichung der Thora zum Zweck, denn letztere setzt das Vorhandensein einer Menschheit und diese wieder einen Schauplatz voraus, auf dem sie sich bewegen kann. Darum verdankt die Welt der Thora ihr Dasein, in welcher auch der Weltplan

enthalten ist. Freilich ist der engere Zweck dabei die Schöpfung Israels, auf welche es eigentlich allein ankommt. Im späteren Judenthum erscheint die Materie bei der Schöpfung als eine Gott gegenüber in gewissen Beziehungen selbständige Macht, die der Bändigung. Verbesserung und einer gewissen contractlichen Veruflichtung unterworfen wird. Ebenso eigenthümlich die Scheidung der 2 Welten, der oberen und der unteren: wodurch ein gewisser Dualismus in das Schöpfungswerk kommt. Die Phantasie verfolgt dann die Ausgestaltung der ersteren bis zu 7 Sphären. - Die Erhaltung der Welt vollzieht sich dadurch, daß jedes Geschöpf im Organismus derselben seine Bestimmung erfüllt, doch hat sich Gott vorbehalten. unter Umständen besondre Kräfte oder Engel des Segnens oder des Verderbens herabzusenden. Den Grund der Welterhaltung bildet Israel, wie um seinetwillen ja auch die Schöpfung erfolgte.

Den Menschen läßt die ittdische Theologie nicht nach dem Bilde Gottes, sondern nach dem

der Engel geschaffen werden.

Dem Leibe des Menschen, der mit 613 verschiedenen Theilen behufs Erfüllung der 613 Gebote der Thora ausgestattet war, wurde der böse Trieb (יצר הרע) eingepflanzt, der zunächst nichts anderes als der sinnliche Trieb ist. Böse wird er darum genannt, weil alle Sinnlichkeit etwas blind Wirkendes ist. Die Seele wird als etwas Besonderes aus dem himmlischen Vorrathshause Herbeigeholtes hinzugethan. Nach der Schöpfung befand sich der Mensch 6 Stunden lang im ungestörten Frieden des Urstandes: denn vorhandene böse Trieb ruhte noch, war gewissermaßen noch latent. In diesem Urstande hatte er die Vorztige der Weisheit und Schönheit.

außerdem war ihm zum Gegengewicht gegen den bösen Trieb der gute (יצר מוב) gegeben, durch welchen er jenen überwinden konnte und sollte. Es kam aber anders, der in der Schlange wirksame Satan verführte zuerst die Eva durch Steigerung des bösen Triebes zur Beiwohnung mit sich. Eva mischte dann dem Adam Wein. so daß ihn der böse Trieb antrieb, die verbotene Frucht zu essen. Die weiteren Folgen werden sehr verschiedenartig beschrieben, die Hauptsache ist iedenfalls die seitdem eingetretene Steigerung der Uebermacht des bösen Triebes. In den gegenwärtigen Menschen ist die von Gott eingeschaffne Seele prinzipiell rein, denn der bose Trieb gehört dem unreinen Leibe an. es bleibt daher das Verhältniß der Seele zum Leibe ein äußerliches: doch kann jene die Thaten des Leibes durch ihre Erkenntniß beeinflussen. Auch nach dem Falle hat der Mensch die Wahlfreiheit, er kann den guten Trieb dem bösen vorziehen, obwohl dies sehr schwer ist. Die meisten Menschen bringen es nicht fertig, daher kann man von allgemeiner Sündhaftigkeit der Menschheit reden, denn in der ordinären Wirklichkeit begegnen uns keine Beispiele von Sünd-Die Naturanlage des bösen Triebs bringt allerlei Thatsunden zu Wege: innere und änßere, wissentliche und unwissentliche, kleine und große. Wer nur wenige und kleine Sunden begeht ist gerecht (צדיק) und fromm (חסיד). wer viele und schwere begeht ist ein Freyler רשת ). - Die Schwere der Sünde wird vom göttlichen Gericht abgeschätzt, daraus entsteht der Begriff der Schuld. In Ansprach genommen wird der Mensch eigentlich nur für die mangelnde Gegenwehr gegen den bösen Trieb, denn für diesen selbst kann er nicht. Je nach der

Größe der in jener Unterlassung liegenden Schuld trifft ihn zur Strafe ein Uebel. Hier neigt die Auffassung, wie auch schon in den Zeiten des A. T.'s, dazu Schuld und Strafleiden als strenge Aequivalente zu fassen: für jede Krankheit eine ganz bestimmte Sünde als Ursache vorauszusetzen. Der Tod kam seit Adams Sünde in die Welt, hat indessen über den einzelnen nur Macht infolge der eignen Versündigung desselben: daher ganz Sündlose ohne den Tod zu schmecken in das Paradies eingehen. Außerdem ist aber der Mensch wegen seiner Sünde auch der Macht der Dämonen, der Zauberei, des bösen Blicks u. dgl. preisgegeben. —

Die 3te Abtheilung, den soteriologischen Lehrkreis betreffend, beschäftigt sich zunächst mit Gottes Heilsrathschluß. Derselbe beruht darauf. daß die Gerechtigkeit in Gott durch die Barmherzigkeit temperiert ist. Dieser Umstand bestimmt ihn, dem stindigen Menschen einen Weg der Wiederherstellung offen zu halten. Dies ist der Weg der Buße (השיבה), der Demüthigung vor Gott, an welche sich als zweites Heilsmittel das Studium und die Beobachtung des Gesetzes anschließt. Diesen Weg haben die Israeliten beschritten, welche das Gesetz am Sinai über sich nahmen: durch diese Erklärung ward eigentlich der Zustand der Sündlosigkeit für Israel wieder hergestellt. Indessen der Exod. 32 berichtete Abfall zum Götzendienst war gewissermaßen ein zweiter Sündenfall und zwar ein speciell israelitischer. Der böse Trieb kam Israel wieder zur Herrschaft. Es kommt nun darauf an, den Stand der sittlichen Reinheit wieder zu erwerben. Diese Gerechtigkeit vor Gott wird erlangt durch Verdienst (חכרת). Die חזכרת schließt in sich die Gesetzesgerechtigkeit und

zugleich einen Lohnanspruch. Sie kommt zu Stande durch Erfüllung der Vorschriften (מצורת); hat ein Mensch diese alle erfüllt, so ist er בריק. Solche waren z.B. die Erzväter. Man kann das aber selbst gar nicht wissen, ob man zu diesen "Gerechten" gehört, denn die Rechnung von Gott gemacht, dessen Buchführung wir nicht übersehen. Er regelt das Conto eines ieden Menschen täglich, abschließend aber am Ende seines Lebens: da wird ihm gewissermaßen die göttliche Generalrechnung vorgelesen. kann kein Mensch genau wissen, wie es ihm steht. - Außer der Erfüllung der bestimmten Vorschriften ist aber auch die Verrichtung guter Werke ein Heilsmittel für den Menschen. wie Almosengeben und andre Liebeswerke, weshalb auch über diese Buch geführt wird. dieser verwickelten Methode giebt es natürlich sehr viele Stufen der Gerechtigkeit und der Ungerechtigkeit. Es giebt solche, die vorwiegend Gutes, solche, die vorwiegend Böses thun, zwischen ihnen viele, die mit guten und bösen Thaten abwechseln und auch dieses wieder in sehr verschiedenen Verhältnissen, auch ist die Qualität der guten und bösen Werke im Einzelnen eine sehr ungleiche — kurz es ist offenbar eine Sache, die Gott viel Mühe macht, immer eine reinliche Uebersicht zu haben. Eine sehr angenehme Aushülfe für solche, die sich eines starken Deficits an guten Werken bewußt sind, bietet die stellvertretende Gerechtigkeit der Väter: an dieser kann man Antheil haben, wenn man seinen israelitischen Stammbaum nachweist: ebenso hilft die Gerechtigkeit lebender Heiliger dem Zeitgenossen. — Wer aber eigne Werke aufweisen kann, hat Anspruch auf Lohn, letzterer regelt sich nach Qualität der Leistung, frei-

lich hilft dabei die nachsichtige Beurtheilung Gottes mit. Der Lohn ist sowohl irdisch als himmlisch, gegenwärtig als zukünftig; er wird nicht nur dem Einzelnen selbst, sondern um seinetwillen auch dem ganzen Volke zu Theil. So waren alle Siege oder sonstige glückliche Ereignisse in Israel Folgen seiner Verdienste. Die Versöhnung wird herbeigeführt durch Besänftigung des zürnenden Gottes in der Buße. der Mensch entschließt sich von der Gesetzestbertretung abzulassen und sich der Gesetzeserfüllung zuzuwenden. Es erfolgt zuerst יירוי Sündenbekenntniß, das auch innerlich geschehen kann, damit verbindet man Fasten und Casteiung. Bei Unterlassungen ist die Buße hinreichend zur Versöhnung, bei Uebertretungen schiebt sie die Strafe bis zum Versöhnungstage auf. Der letztere hebt für alle gewöhnliche Sünden den göttlichen Strafbeschluß für das bevorstehende Jahr auf; indessen ist damit noch keine völlige Sthne geschaffen, es mitssen noch Leiden hinzutreten, bei den schwersten Stinden ist der Tod des Sünders nöthig. Auch hier aber kann fremde Sthne stellvertretend eintreten, auch sthnen gute Werke und Thorastudium und das Selbstopfer des Märtyrers. Bei alledem giebt es aber auch hier keine absolute Sicherheit, ob man wirklich vollkommen Versöhnung erlangt habe. —

Die 4te Abtheilung endlich beschäftigt sich mit dem eschatologischen Lehrkreis. Der Tod ist für den Frevler Strafvollzug, für den Gerechten freilich auch der Sold früherer Sünden, indessen in milderer Form als נשיקה Kuß Gottes eintretend. Im Tode geht die Seele wieder aus dem Leibe, doch nur zögernd, die der Gerechten geht hin zu Gott, die der Gottlosen zum Scheol. Die Anschauungen vom Zustand nach

dem Tode sind sehr verschieden: es ist nicht recht klar, ob Scheol und Gehinnom zu unterscheiden sind, ob Gan Eden der einzige Aufenthalt der Gerechten ist oder ob sie einem Zwischenzustand durchmachen. Nach einigen Stellen kann man aus dem Gehinnom durch Buße zuletzt in den Gan Eden gelangen, oder auch Abraham holt die Büßer durch sein Verdienst heraus. —

Die Seligen im Gan Eden haben auch Abstufungen ihrer Paradiesesfreuden, die zum Theil sehr sinnlich geschildert werden. - Die Vollendung des ganzen Israel wird durch den Messias herbeigeführt, dessen Kommen durch Buße und Gesetzeserfüllung beschleunigt wird. Man hat seine Ankunft theils durch apokalyptische Rechnung, theils durch gewisse Anzeichen Wehen des Messias) für die Hoffenden bestimmbar zu machen gesucht. Sein Wegbereiter wird der Prophet Elia sein: er stellt Israel äußerlich als Volk und innerlich als Gottes Knecht her. Der Messias wird, obwohl präexistent, doch nie als göttliche Hypostase gedacht. Er ist ein davidischer Sproß, wie alle andern Davididen und wird stets nur als irdischer König gedacht. Seine Ankunft wird anfangs verborgen sein, in der Stille wird er für sein Werk reif, er übt sich in der Beobachtung des Gesetzes, wenn er hervortritt wird er zu leiden haben, doch zuletzt Israel befreien (גראל) wie einst Mose. Dann wird er das Reich aufrichten, im Kampfe gegen die Abtrunnigen sein Leben wagen und das Gosetz in Israel erneuern. Um mit Jesaj. 53 zurechtzukommen, erfand man noch einen zweiten leidenden Messias, der durch seinen Tod Israels Stinden stihnt und als Sohn Joseph's bezeichnet wird. — Der messianische König aber zertrüm-

mert die Weltmacht des vierten oder letzten Weltreichs mit seiner Hauptstadt Rom, er sammelt die Zerstreuten Israels, steigt auch in den School, die gestorbenen Israeliten herauszuführen, es erfolgt die Auferstehung der Todten, die neue Weltzeit (עולם הבא) tritt ein. sem messianischen Zeitalter wird eine verschiedene Dauer bestimmt, doch stimmen alle Ansichten darin überein, daß sein Umfang eben ein begrenzter sein werde. Während desselben wird Jerusalem wieder gebaut und herrlich erneuert, namentlich die Pracht des Tempels wird alles tibertreffen. Der Tempeldienst wird wieder hergestellt und die Thora zur unbedingten Geltung erhoben. Infolge dessen herrscht in der Gemeinde Israels Gerechtigkeit, daher sich dann der Segen Gottes über Volk und Land ungehemmt in seiner ganzen Fülle ergießen kann. Ist die Herrschaft des Messias über Israel festbegrundet, so kann er dazu schreiten, seinen weiteren Beruf als Weltherrscher zu erfüllen: dies wird aber nicht so geschehen, daß die Weltvölker einfach zwangsweise judaisiert wurden, vielmehr werden die letzteren bewogen durch die Vorztiglichkeit Israels den Anschluß an dasselbe suchen. Gleichwohl ist man nicht geneigt, Proselyten anzunehmen, nur eine kleine Schaar Heiden wird wirklich in das Judentham übergehen, die übrigen werden sich begnügen müssen, dem Volke Israel reiche Tribute und Geschenke darzubringen.

Das Ende dieser messianischen Weltherrschaft wird durch eine mächtige Erhebung der Völker herbeigeführt, das Zeitalter Gog und Magog beginnt. Dieser gewaltige Kampf hat das Ende der Welt zur Folge: Gott schreitet selbst ein, es beginnt das Weltgericht. Die

Todten, doch blos die aus Israel, erstehen auf, die überlebenden Heiden werden in das Gehinnom gesendet, dessen Qualen verschieden beschrieben werden. Israel wird wegen seiner Gesetzesbefolgung gerecht gesprochen. Darauf erfolgt Schöpfung eines neuen Himmels und einer neuen Erde, deren Lebensformen bald mehr spiritualistisch, bald mehr sinnlich aufgefaßt werden. Die Seligkeit der Gerechten hat verschiedene Stufen, alle aber stehen in Gemeinschaft mit Gott, der ihren Reigen anführt. —

Wir haben den Rahmen des Systems vorgeführt, die solide Ausfüllung desselben mit reichen Stoffmassen bei Seite lassend, aber wir glaubten grade dadurch, daß wir nur diese Umrisse nachzeichneten, dem Leser einen Eindruck davon zu geben, auf welch gediegnem Unterbau ein Ganzes ruhen muß, das eine solche Geschlossenheit und Gliederung seiner Theile zeigt. Uns ist bei der Durcharbeitung desselben aufs Neue klar geworden, wozu uns auch die eigne Beschäftigung mit den Quellen des Judenthums geführt hat, daß so scharf auch der prinzipielle Gegensatz des Christenthums gegen das Judenthum ist und so zahlreich infolge dessen auch die Lehrabweichungen im Einzelnen sein mtssen - doch die historische Entwickelung des Christenthums zahlreiche jüdische Stoffe in sich aufgenommen hat, welche bis auf den heutigen Tag nachwirken. Wir können darum den Ausdruck des Verfassers (Einl. p. XXXI), daß denen alles Verständniß für den Gegensatz beider Religionen abgehe, "welche meinen, die Lehrweise Jesu und der Apostel in ihren Grundzügen aus Talmud und Midrasch ableiten zu können" - nicht für sehr glücklich gewählt halten. Denn grade die "Lehr weise"

Jesu und der Apostel, namentlich des Paulus, hat doch mit den Formen des Midrasch außerordentlich viel Verwandtes, wie dies ja doch wohl auch bei ihrem Hervorgehen was dem jüdischen Volke nur natürlich ist. Was kann es z. B., um nur bei dem vom Verf. selbst berührten Stoffe stehen zu bleiben, Uebereinstimmenderes geben als die Art, wie Paulus den Messias den durch Adams Stindenfall allgemein gewordnen Tod aufheben läßt und die Allgemeinheit des letzteren dadurch erklärt, daß alle Menschen die Uebertretung Adams gewissermaßen wiederholt hätten (Röm. 5, 14) — was kann es dem Aehnlicheres geben als die vom Verf. p. 238— 240 dargestellten judischen Lehren? - Ist ferner nicht die Eschatologie der Apokalypse fast bis auf den Buchstaben die des alten Judenthums. wie sie der Verf. in den §§. 81-90 darstellt? Ist die Lehre vom Gericht, das den Einzelnen nach seinem Tode trifft p. 273 nicht genau dasselbe, was wir Ebr. 9, 27 lesen? Sind nicht die Vorstellungen vom Gehinnom (p. 328 ff. 373) dieselben, welche uns Lucae 16, 23 ff. begegnen?\*) Dies nur einzelne flüchtige Andeutungen, zu denen der Stoff des Buchs selbst die Handhabe bot, die Vervollständigung des Bildes würde selbst ein Buch erfordern. - Eine bemerkenswerthere Erscheinung als diese ist es aber, daß das historische Christenthum, sobald und sooft es Kirchenthum wird und so die Formen des Nomismus annimmt, wie durch eine Art Atavismus eine Rückbildung in das

<sup>\*)</sup> Dem Umstande, daß der Messias in den Scheol steigt, um die dortigen Israeliten zur Theilnahme an seinem Reiche heraufzuführen (vgl. p. 351), verdanken wir das zazeldota ele ta zazutaza descendit ad inferna des symbolum apostolicum.

Judenthum zeigt. Diese Erscheinung wiederholt sich zu den verschiedensten Zeiten der kirchlichen Entwickelung. So ist die dogmatisierte Inspirationslehre eine Arbeit der Synagoge (vgl. p. 78-81), deren Folgesatz, die alleinige normative Autorität der heiligen Schrift, wir im Talmud gerade so formuliert finden wie in der Concordienformel (vgl. p. 83 unsres Buchs mit F. C. 572). Die damit sehr wohl sich vertragende Anschauung, daß die Schrift norma normans sei. der eine norma normata als Ergänzung zur Seite gehen müsse, ist zunächst eine altiudische, welche Deutung des Gesetzes durch die Weisen verlangt (vgl. p. 86 ff.). Für den authentisch interpretierenden Sanhedrin dürfte es wohl nicht schwer sein, das christliche Seitenstück der ökumenischen Synoden und Concilien ausfindig zu machen. Und wie die ittdischen Interpreten aus der Ueberlieferung (קבלה) schöpfen (vgl. p. 89) und wie als geltendes Gesetz (הלכה) von ihnen dasjenige festgestellt wird, was 1) allgemein seit unvordenklichen Zeiten als in Geltung stehend anerkannt ist und 2) was sich auf eine legitime Autorität zurückführen läßt: so finden wir, daß ganz ebenso die römische Kirche aus der Tradition schöpft und daß als solche zu gelten hat quod semper quod ubique quod ab omnibus creditum est. — Und wenn die Schrift interpretiert wird durch die Mischnah, die Mischnah aber durch die Gemara: so wird in der lutherischen Kirche die Schrift durch die augsburgische Confession, diese aber durch die Concordienformel ausgelegt, was also mutatis mutandis auf Eins berauskommt. Auch in andern Lehrstücken finden sich manche Aehnlichkeiten. Die ittdische Lehre, daß die Buße eine verdienstliche Leistung sei (p. 252. 300), ist bekanntlich von der römischen Kirche wiederholt worden. Auch die 3 Stücke derselben: die contritio cordis confessio oris und satisfactio operis finden wir bereits im

Judenthum (vgl. p. 303-305).

Ganz und gar das Vorbild der katholischen Gerechtigkeitslehre finden wir im Judenthum. Die Gerechtigkeit setzt sich zusammen aus einer Summe einzelner Handlungen, über die Gott Buch führt, daraus geht für den einzelnen in Bezug auf seinen Stand im göttlichen Urtheil eine völlige Unsicherheit hervor (vgl. p. 273. 320 f.). Ebenso lehrt die römische Kirche. Bei ihr ist die dem Menschen inhärierende Gerechtigkeit die Bedingung der Seligkeit, der Einzelne kann aber niemals wissen, ob er genng von derselben besitzt. Ferner, wenn das eigne Thun durch gute Werke die Gerechtigkeit erlangt, die vor Gott gilt, so ist damit die Möglichkeit gegeben, daß einzelne wirklich die vollkommene Gerechtigkeit erwerben. Dies geschah nach itidischer Lehre von den Erzvätern (vgl. p. 278), nach katholischer von den Heiligen. Diese Gerechten können durch ihre guten Werke den Defect ihrer Volksgenossen in Israel decken (vgl. p. 280 ff. 286) wie in der römischen Kirche die Heiligen durch den thesaurus meritorum. th. supererogationis perfectorum. — Auch darin stimmen beide Systeme, daß in ihnen dem Glauben ein Verdienst zugesprochen wird (vgl. p. 292. 295 mit dem meritum de congruo des Tridentinums) - und aus den Erörterungen von p. 300 geht klärlich hervor, daß in der Anselmischen Satisfactionstheorie nicht der biblische, sondern der talmudische Stihnebegriff in Kirche übergegangen ist. — So ließe sich noch vieles anführen, doch wird das Gesagte genügen, diese interessante historische Erscheinung zu veranschaulichen. ---

Heben wir zum Schluß noch einige Punkte hervor, bei denen nach unsrem Dafürhalten die Aufstellungen des Verf.'s sich nicht als richtig erweisen. Nach unsrer Meinung kann man nämlich nicht behaupten, daß die specifisch jüdische Theologie von der Lehre des gesammten alten Testaments unterschieden sei (Einl. p. IX), wenn man, wie der Verf. selbst, von dem Grundsatze ausgeht, daß dieses Neue, durch welches das Gesetz der ausschließliche Mittelpunkt des religiösen Denkens und Lebens in Israel ward, von Esra begründet sei. Denn Esra gehört ja doch iedenfalls auch dem A. T. an und daß wie er Nehemia\*) und der Verfasser der Chronik gesinnt sind und daß seinen Anschauungen Ezechiel sehr nahe steht und daß die mittleren Bitcher des Pentateuch sich wesentlich auf demselben Boden bewegen, dürste doch kaum bezweifelt werden können. Demnach erscheint es uns nicht richtig, den Nomismus dem A. T. entgegenzusetzen, sondern gesagt werden zu müssen, daß die spätere ittdische Theologie nur die consequente Fortbildung der bereits im A. T. im sogenannten Mosaismus hervortretenden nomistischen Richtung gewesen sei, welche sich in späterer Zeit, besonders seit dem Exil, im Gegensatz zu der prophetischen entwickelt und diese allmählich verdrängt hatte. Und darum können wir dem Verf. nicht beistimmen, wenn er Oehler deshalb lobt, weil er die biblische Theologie des

<sup>\*)</sup> Man vergleiche des Nehemia Buchführung über seine guten Werke: c. 5, 19. 13, 14. 22. 31. besonders in Beziehung auf das Gottesvolk mit den Grundsätzen der jüdischen Theologie, welche der Verf. p. 274 f. ausführt.

A. T. von dieser jüdischen Theologie abgrenzt, denn diese Theologie kann abgegrenzt werden nur gegen den Prophetismus, mit dem Mosaismus dagegen hängt sie so eng zusammen wie nur möglich. Die israelitische Prophetenreligion war eine Religion des Geistes und der Freiheit. der Gesinnungen und der sittlichen Thaten, die jüdische Gesetzesreligion war eine Religion des Buches und des Buchstabens mit seinem Zwange und legte ein Joch auf, für dessen Aufbürdung damit sie ihm gelinge Esra die Maske Moses vornahm: sie war eine Religion der Werke und der Ceremonie, der Gelehrsamkeit und Kopfes, denn das Thorastudium, dem die Erfüllung der Gebote wie ein Schatten nachfolgt. ist es was selig macht. Auch selbst auf dieser Stufe ist Großes erzielt worden, wir wollen es nicht verkennen - die judische Theologie, der gesammte Nomismus von Esra (Mose) an bis zum Abschluß des Talmud hat es zu einem großartigen Organismus, einem Werk voll staunenswerthen Scharfsinns und Reichthums Geistes gebracht, aber man thut den Propheten Unrecht, wenn man ihnen nachsagt, es sei ihnen jemals in den Sinn gekommen "das Gesetz zur Basis ihrer Heilslehre" (Einl. "p. IX) zu nehmen. Das thaten sie so wenig, daß der Prophet Jeremia sogar behauptet, es sei Jahve gar nicht eingefallen beim Auszuge aus Aegypten irgend welche Vorschriften über Opfer zu geben c. 7, 22. vgl. c. 6, 20 und daß er kurzweg leugnet, daß an der Bundeslade irgend etwas gelegen sei c. 3, 16, —

Die Kritik des jüdischen Gottesbegriffs vom christlichen aus (p. 145. 149) hätten wir, so sachlich und maßvoll sie auch gehalten ist, doch anders gewünscht. Der kirchlich trinitarische Gottesbegriff ist nach unserm Dastirhalten dem Judenthum gegenüber keine besonders günstige Position. — Warum ist p. 284. 286 der talmudische Tractat Edijoth statt nach der gewöhnlichen Schreibung Edujoth genannt? Zu den Berichtigungen auf der letzten Seite tragen wir noch nach: p. 382 Z. 7 ist zu lesen "vor dem Wolf" statt "vor dem Volk"; p. 328 Z. 1 lies "dem" statt "denn".

Jena.

C. Siegfried.

In dische Grammatik, umfassend die klassische Sprache und die älteren Dialecte von William Dwight Whitney. Aus dem Englischen übersetst von Heinrich Zimmer. Leipzig, Druck und Verlag von Breitkopf und Härtel 1879 (a. u. d. T.: Bibliothek indogermanischer Grammatiken bearbeitet von F. Bücheler u. s. w. Band II).

den indogermanischen Grammatiken. welche im Verlage von Breitkopf und Härtel erscheinen sollen, sind bis jetzt die indische von Whitney und die griechische von G. Mever ansgegeben worden, beides treffliche Werke, aber erheblich verschieden an Anlage und Ausführung. Die Grammatik von Meyer hält sich genauer an den der Sammlung vorgezeichneten Plan, indem sie ihren Gegenstand durchaus vom Standpunkt modernster Linguistik aus behandelt, während die Whitneysche Arbeit sich im Wesentlichen nach dem alten grammatischen Schema richtet. Diese Verschiedenheit mag zum Theil auf einer verschiedenen Stellung der Verfasser zu den sprachwissenschaftlichen Problemen beruhen; hauptsächlich aber hat sie ihren Grund in dem allgemein bekannten Zustand der Sanskritgrammatik, für welche die Zeit zu einer solchen Behandlung, wie sie Meyer dem Gricchisehen hat angedeihen lassen, noch nicht gekommen ist.

Die indischen Grammatiker haben für ihre europäischen Nachfolger zwei Aufgaben tibrig gelassen, die geschichtliche Darstellung des aus der Literatur gezogenen Sprachstoffs und die Einfügung der indischen Grammatik in den linguistischen Rahmen. Das Verdienst Whitneys nun besteht darin, in der vorliegenden Grammatik mehr als irgend Jemand anders nach der ersten der angegebenen Richtungen hin geleistet zu haben. Ueberall ist das was die Grammatiker liefern von dem was die Sprache selbst bietet, streng gesondert und die Sprache ist in einem Umfange ausgebeutet worden, wie nie zuvor. Nicht nur die vedischen Sanhitas sind sorgfältig benutzt (wobei Whitney schon die neuerlich erschienene ebenso mtihselige nutzbringende Arbeit von Charles R. Lanman On noun-inflection in the Veda, New-Haven 1880 zu Rathe ziehen konnte), sondern auch aus der gewaltigen Masse der Brähmana-Literatur ist zum ersten Mal reichlicher Stoff beigebracht worden. Für die Mittheilung dieser Sammlungen, durch welche ein fester Grund für eine geschichtliche Behandlung des Sanskrit worden ist, sind alle Benutzer der Grammatik dem Verfasser zum lebhaftesten und aufrichtigsten Danke verpflichtet, und besonders warm wird die Anerkennung derjenigen sein, welche etwa aus eigener Erfahrung abschätzen können, wie viel entsagender Fleiß in diesen anspruchs-Für eine zweite losen Sätzen enthalten ist. Auflage wäre nur etwa zu wünschen, daß Wh. bei selten (zwei oder dreimal) vorkommenden Formen die Citate beiftigte, und vielleicht wäre es möglich, den Stoff noch durch Herbeiziehung des Epos, für dessen Sprache das Wörterbuch von Böhtlingk und Roth eine reiche Fundstätte ist, zu bereichern. Wenn so der Stoff immer vollständiger herbeigeführt sein wird, wird es auch an der Zeit sein, die Darstellung streng geschichtlich zu gestalten, während jetzt die klassische Sprache noch eine bevorzugte Stellung einnimmt, wie etwa das Attische in den

bisherigen griechischen Grammatiken.

Die linguistische Behandlung des Sanskrit ist von Bopp glorreich begonnen und nach ihm in verschiedenen Monographien und Aufsätzen weiter geführt worden, aber zu einer zusammenfassenden Darstellung ist man noch nicht gelangt. Auch Whitney beansprucht nicht, eine solche geliefert zu haben. Fehlt doch die Lautlehre, welche das Lautsystem des Sanskrit aus dem der Grundsprache herzuleiten hätte, noch ganz. Daß Whitney in dieser Beziehung zurtick gehalten hat, kann man nur billigen. im Einzelnen in sprachwissenschaftlichen Werken z. B. von Ascoli für die Lautlehre des Sanskrit geleistet worden ist, so wird doch noch viel Wasser zum Meere fließen, ehe man an die Aufstellung einer systematischen Lautlehre wird gehn können. Gelehrte, welche den Feinheiten der modernen Lautforschung gewachsen und mit tibrigen indogermanischen Sprachen kannt sind, finden hier einen reichen und dankbaren Stoff.

Die Anordnung der Whitneyschen Grammatik ist diejenige, welche uns aus den griechischen, lateinischen und den meisten indischen Grammatiken geläufig ist. Nach einer kurzen Einleitung (in welcher auf S. XVII neben der Maiträyani-Samhitä und dem Käthakam numehr auch noch die jüngst in Bruchstücken nach

Europa gekommene Kapishthala-Samhitā zu erwähnen sein würde) folgt eine Orientierung über Lautsystem und Aussprache, und darauf in ausführlicher und lehrreicher Behandlung die Wohllautsregeln, sodann die Declination der Substantiva, Adjectiva, Zahlwörter (welche herkömmlither Weise vollständig aufgeführt werden, obgleich, wie mir scheint, diese Aufzählung im Grunde nicht in die Grammatik gehört) und der Pronomina, darauf die Conjugation, übersichtlich und besser als bisher irgendwo geschehen war, nach Tempussystemen geordnet, dann die Indeclinabilia. und endlich die Stammbildung. Dieses dem Plan der Grammatiken gemäß als Zugabe zu betrachtende Capitel wird mit Dank entgegengenommen werden, weil es vollständiger als bisher irgendwo geschehen war, den belegbaren Wortstoff zusammenstellt. Mit Benutzung dieser Sammlungen wird man nun einen nothwendigen Schritt weiter gehen können, der freilich noch in keiner Stammbildungslehre einer indogermanischen Sprache (soweit mir bekannt ist) geschehen ist. Es wird nämlich nun der Versuch gemacht werden müssen, dasienige was in dem Gebiet der Stammbildung speciell indisch ist von dem was indogermanisch ist, zu sondern. Reiche Indices, wie wir sie noch bei keiner Sanskritgrammatik in gleicher Vollkommenheit besitzen, schließen das Werk ab.

Es ist selbstverständlich, daß jeder der aus dem Sanskrit ein Specialstudium macht, aus dem endlosen Stoff mancherlei nachzutragen findet, und in manchen Punkten eine andere Auffassung haben wird, als der Verfasser. Ich theile aus demjenigen, was ich mir zu dem Verbum notiert habe, einige wenige Einzelheiten mit, die vielleicht von Interesse sein können.

In dem Abschnitt über die Personalendungen § 543 erwähnt Witney die sonderbare von var absulcitende Form vam, welche RV. 10, 28, 7

erscheint, in dem Verse:

ápa vrajám mahiná dācúshe vam. Ich habe früher (Altindisches Verbum S. 24) vam im Anschluß an Ludwig aus \*varm gedeutet, wobei ich annahm, daß m direct an die Wurzel getreten sei. Diese Auffassung ist, wie neulich Benfey (Gött. Nachr. vom 17. März 1880) bemerkt hat, unrichtig, da das Suffix ja am lautet, und nicht m. Ob aber Benfeys Auffassung, wonach vam für vram (aus varam) stehen soll, richtig ist, ist mir zweifelhaft, da ich keinen Grund sehe, warum die Form vram sich nicht ebensogut wie vran hätte halten sollen. möchte jetzt annehmen, daß vam eine durch die Mittelstufe \*varm gegangene Verkürzung varam sei. Für die Annahme einer solchen gewaltsamen Verkurzung spricht der Umstand, daß vam am Ende einer trochäisch verlaufenden Reihe steht. Es scheint mir nämlich, daß Graßmann Recht hat, wenn er dieser Stelle des Verses derartige seltsame Verkürzungen zutraut. Er hat sich darüber zuerst in seiner Anzeige meines Altindischen Verbums geäußert (Jenaer Literaturzeitung 1874 Nr. 20, Seite 299), wo er bei Gelegenheit der Aoristform sishvap und acicnat sagt: "Wenn der Verf. aus einzelnen Formen, in welchen dem Aorist kein a angefügtist, den Schluß zieht, daß dieses a nur einer verhältnismäßig jungen Erweiterung angehöre, so kehrt derselbe das Verhältniß geradezu um. Nehen den mehr als 150 Aoristformen mit angefligtem a kommen ohne dasselbe nur vor sishvap und acionat, beide nur am Schlusse von Trishtubh-Zeilen (jenes zweimal, dies einmal), wo

Zusammenziehungen und Verktirzungen, est von sehr gewaltsamer Art, gäng und gebe sind" u. s. w. Wenn man diesen Gedanken Graßmanns weiter anwendet, wird man manches Räthsel sich lösen sehn. So war uns bisher die Form dart sehr anstößig, welche zweimal als zweite Person erscheint in den Versen:

saptá yát púrah cárma cáradir dárt

RV. 1, 174, 2 und ebenso 6, 20, 10, und einmal als dritte Person in dem Verse

vrieivato yad dhariyupiyayam

hán púrve árdhe bhiyásáparo dárt, 6, 27, 5. Man wird anzunehmen haben, daß in beiden Fällen eine um des Metrums willen vollzogene Verkürzung aus dárdar vorliegt. Auch aus dem Nomen schließt sich manches mit Leichtigkeit an. So möchte ich darauf binweisen, daß üti als Instrumentalis des Pluralis nur am Versende auftritt, und daß die Form ánhas RV. 6, 3, 1 in dem Verse

déva pási tyájasā mártam anhah, welche Graßmann gegen den Accent als Ablativ von anh auffaßt, entschieden für ánhasas stehen muß. Die Durchgangsform möchte \*anhass gewesen sein. Auch das fatale nrin möchte Graßmann in der Anmerkung zu seiner Uebersetzung von RV. 1, 146, 4 als gewaltsam verkürzt anschen. Jedenfalls verdient dieser Gedanke Graßmanns, welcher, wenn ich nichts übersehen habe, bis jetzt nicht weiter beobachtet worden ist, eingehende Prüfung. Dabei wird zu berticksichtigen sein, was Benfey, namentlich im 19ten Bande der Göttinger Abhandlungen über den Einfluß des Metrums auf die Sprachform bemerkt.

§ 545 gedenkt Whitney der dritten Personen

auf e wie caye er liegt (von denen einige wie ice duhé vidé sich bis in die Brahmanazeit gerettet haben). Bei dieser Gelegenheit mache ich auf eine sehr merkwürdige Form aus der Maitrāvanī - Samhitā aufmerksam, welche Böhtlingk in seinem neuen Wörterbuch angeführt hat, nämlich aica als dritte Person Sing. des Imperfects. Die Stelle lautet nach L. v. Schröder's Mittheilung so: (M. S. 1, 6, 8) agnīshomiyam purodācam dvitivam anunir vanet. tád bhúvo havyám úpagāt. nó asyānyá īçe. várhi vá etám purá brahmaná nirávapans tárhy eshām ná káccanáica (kác caná aica). ná hí vá etám idánim nirvápanty áthaisham sárva ice. D. h. "er bringe dazu noch einen zweiten für Agni und Soma bestimmten Opferkuchen dar. damit ist er dann zu der tiberlegnen Opfergabe gelangt, und Niemand hat über ihn Gewalt. Als noch die Brahmanen diesen darbrachten, da hatte Niemand über sie Gewalt. Jetzt nun. da sie ihn nicht mehr darbringen, hat Jedermann tiber sie Gewalt". Die Form aica hat meines Wissens in dem gesammten Sanskrit keinen Genossen. Sie ist vermuthlich eine im Augenblick vollzogene Analogiebildung. Wie neben vahate das Imperfectum ávahata steht, so entstand dem suchenden Schriftsteller neben ice das Imperfeotum aiça. (Gelegentlich mache ich auch darauf aufmerksam, daß in dieser Stelle sicher na und hi als zwei besondre Worte erscheinen).

§ 788 heißt es: "Die spätere Grammatik giebt die Regel, daß mit a anlautende und mit mehr als einem Consonanten endigende Wurzeln als reguläre Reduplication an haben; Perfecta derart werden vorgeschrieben von Wurzeln wie aks, arj, und anc oder ac; die einzigen andern belegbaren Formen scheinen anarchat (MBh)

und anarsat (TA.) zu sein, welche danach als Plusquamperfecta eingeordnet werden". Whitney die Formen anarchat und anarsat mit Zuversicht als Plusquamperfecta betrachtet, ist mir nach der Fassung dieses Absatzes nicht ganz klar. Ich muß gestehn, daß es mir auch nicht gelingt, zu einer entschiedenen Meinung über diese Formen zu gelangen. Denn da reháti lediglich ein Praesensstamm ist, neben welchem das Perfectum ara lauten wurde, so ist ein Plusquamperfectum anarchat sehr auffällig. Man mußte also anarchat doch wohl als Imperfectum betrachten, dessen Bildung mir freilich nicht recht deutlich ist. Dagegen mache ich darauf aufmerksam, daß in der Brahmana-Sprache eine von Whitney nicht erwähnte Form existiert, welche ich nur als Plusquamperfectum auffassen kann, nämlich susbupthas. Eine von den Vorschriften nämlich, welche der Lehrer dem Schttler ertheilt und welche gewöhnlich heißt: mā svāpsih lautet im Cat. Br. 11, 5, 4, 5 má su-Augenscheinlich ist sushupthäs ein shupthāh. unechter Conjunctiv oder nach Brugmanscher Bezeichnung ein Injunctiv vom Perfectstamme d. i. ein Indicativ Plusquamperfecti ohne Augment. Des Perfectum sushupe ,ich schlafe' ließe sich lateinischen Perfectis, wie memini vergleichen. Doch genug von diesen Einzelheiten!

An vielen Stellen möchte ich Whitneys Grammatik mehr sprachwissenschaftliche Färbung wünschen. So scheint es mir (um nur einen Fall aus dem Perfectsystem anzuführen) nicht das richtige Verfahren, wenn Whitney der Perfecta babhūva und sasūva nur als eines besonderen Falles von "Unregelmäßigkeit" erwähnt. Es wäre, glanbe ich, nittzlich gewesen zu sagen, daß hier Reste der uralten Reduplicationsweise

vorliegen, welche sich in den europäischen Sprachen reiner erhalten hat, als im Sanskrit. Jedoch liegt es mir sehr fern, Whitney wegen dieser Zurückhaltung tadeln zu wollen. Ueberhaupt haben die wenigen kritischen Bemerkungen, welche ich der neuen Sanskritgrammatik gewidmet habe, keinen anderen Zweck als den Punkt genau zu bestimmen, wo die außerordentlichen Verdienste dieser von allen Sprachforschern freudig bewillkommneten Arbeit liegen.

Der Uebersetzung kann ich keinen besonde-Mir scheint, daß ren Geschmack abgewinnen. sie, indem sie sich dem englischen Text allzu buchstäblich anschließt, nicht selten undentsch wird. Auch laufen Uebersetzungen mit unter, welche zu Mißverständnissen Anlaß geben können. So liest man S. XV folgende Aeußerung tiber die Sanskrit-Literatur: "Sie ist fast ganz metrisch: nicht nur poetische Werke, sondern auch Erzählungen, Geschichten (soweit man von irgend etwas, das diesen Namen verdient, als vorhanden reden kann) und wissenschaftliche Abhandlungen jeder Art sind in Verse gebracht". Dabei ist "Geschichten" irre leitend. Es wäre dem modernen deutschen Sprachgebrauch entsprechender gewesen, histories durch, Geschichtswerke', , Geschichtsschreibung' oder einfach ,Geschichte' wiederzugeben. -Im § 37 Whitney: "It is usual among European scholars to pronounce both classes of aspirates as the corresponding non-aspirates with a following h: for exemple u dh. as in madhouse". setzt für madhouse "Kind-heit" ein, obgleich wir doch das d in Kindheit nur schreiben, nicht sprechen. - Im § 1051 bezeichnet Whitney die Verbaladiective auf tavya- und ya- als gerundiv, die Indeclinabilien auf tva, ya und am

als gerund. Ich halte diese Bezeichnung nicht für empfehlenswerth, sie ist aber consequent, während Zimmer die Form auf tvā als Gerundiv und die parallele auf ya als Gerundium bezeichnet. Diese und ähnliche Irrthümer und Druckfehler finden ihre Entschuldigung in dem Umstand, daß die Uebersetzung rasch angefertigt werden mußte. da die deutsche Ausgabe zu gleicher Zeit mit der englischen erscheinen sollte. Sie werden bei einer zweiten Auflage leicht zu vermeiden sein.

Jena.

B. Delbrück.

Mittelhochdeutsches Handwörterbuch von Dr. Matthias Lexer, o. ö. Professor der deutschen Philologie in Würzburg. Zugleich als Supplement und alphabetischer Index zum Mittelhochdeutschen Wörterbuch von Benecke-Müller-Zarncke. 3 Bde. Leipzig, Hirzel 1872—78. (I: XXIX S., 2262 Sp.; II: VII S., 2050 Sp.; III: VI S. u. 1226 u. 406 Sp.). Lex.-8°.

Mittelhochdeutsches Taschenwörterbuch, mit grammatischer Einleitung. Von Matthias Lexer. Leipzig, Hirzel 1879 (XXIII, 314 S.) kl. 80

Nach zehnjähriger Arbeit hat Lexer sein Handwörterbuch abgeschlossen, welches nicht bloß ein Register zum 'Mittelhochdeutschen Wörterbuch', sondern eine wesentliche und unentbehrliche Ergänzung desselben geworden ist. Wir haben alle Ursache dem Verf. dankbar zu sein für die mithevolle Arbeit. Ein Abschluß ist freilich bei einem derartigen Werke auf einem Gebiete nicht zu erreichen, wo jede neu aufgefundene oder zum ersten Mal benutzte Quelle Nachträge liefert. Der 406 Sp. umfassende Anhang des 3. Bandes enthält bereits eine reiche Lese von Ergänzungen, die naturgemäß sich zum größeren Theil auf die vordere Hälfte des Wh. erstrecken. Auch an Berichtigungen kann es nicht fehlen: einiges ist schon in den 'Nachträgen' berichtigt; so das wunderliche anse-zech-man (I, 27), das ansezech (ansaezec) man ist: so das broedeliche name (I. 358) Ruland, das broede lîchename ist, wo das richtige Verständniß dem Verf. erst durch meine Ausgabe gekommen zu sein scheint. Vgl. ferner die Nachträge unter dingelin, kiver, niun. Sicher kein Wort ist das ungeheuerliche asaloft (N. 34). das in asal ofte (ofte steht fehlerhaft zweimal) zu trennen sein wird. badelat ist gewiß nicht 'Einladung zum Bade'; wie wäre das durchgängige t in dem Worte zu erklären, das der Schreibung der betreffenden Quelle gar nicht gemäß ist? bîmenzelte steht für bîment-zelte. Das beigefügte blås in Klammer war zu sparen. da die Kürze in blas unzweifelhaft ist. schëre ist wohl richtiger blechschaere. borel, das unerklärt geblieben, ist altfr. burel, ein Wollenstoff. Unter diezen steht, aus einem unbegreiflichen Fehler Strobls beibehalten, als plur. prät. dôzen und flôzen. dignicheit steht nicht für digenheit, sondern ist Ableitung von franz. digne. entsamen, entsamet ist an den angeführten Stellen nicht adj., das es tiberhaupt nicht giebt, sondern Composition mit guot. gerech N. 195 kann an der angeführten Stelle nicht adj., sondern muß infin. sein. gile, unerklärt geblieben, ist franz. guile, Betrug, und sunder gile nicht = sunder spot, sondern = sunder (ane) trüge. In honec-krate ist der zweite Theil wohl lat. crates, worüber vgl. J. Grimm bei Haupt 8, 421 f. jara ist unrichtig statt jara angesetzt. Mehrfach finden wir in den Nachträgen, auf die ich mich bier beschränken will, Wörter als neu (in

größerem Druck) aufgeführt, die unter derselben oder in anderer Form schon im Hwb. standen. So amasûr, das I, 48 schon in der Form amazsûr vorkam: ferner anemuotunge, angrif (steht unter anegrif, ein Beweis, wie unzweckmäßig es war, die Compositionen in zwei Reihen, mit an und ane, zu trennen, ebenso wie rîter- und ritter-. während bei mite- richtig alle mit- eingereiht sind), bedrücken, berille, besterben, brennaere. burcmûte, drîstrenge, eirkuoche (s. eierkuoche), erbietunge, erlîn, gabeltrager (mit demselben Citate schon I, 721), gebande, gedoeze, gelender, gelêren, genüegen, gevögelze, gewarten, göckelman, grüesec, harmschar, hëlse, hülsîn, hûsgemach, umernôt, îsenhalde, jegerhorn, kîben, kilber, kirchwât, krâmergewihte, leimdecker, pûster, sahs, sturmwöter, tunkelmeister, ungeriht, verrelingen, vrônhimelrîche. Anderseits sind Wörter klein gedruckt, die als neue Wörter zu bezeichnen waren. Der Name Betewin ist nicht identisch mit betewin, sondern hier ist win, wie in andern Namen entstellt aus win. Vgl. ferner bettegegate, bruodertohter, entwaenen, geblåsen, gezounen, goltblüemelin, grûsenen, hêric, hërkomen, hërzslehte, holzbîhel, îferîe, kerstranc, originâl, quitenwazser, rihtegelt, rôsînekîn. Die Reihenfolge der Worte ist nicht selten nicht streng alphabetisch, was bei einem Nachschlagebuch immer unangenehm und störend ist. Mitunter ist es nur Vertauschung von zwei Wörtern, worauf weniger ankommt, wie wenn antsegede vor antsaezic, arzetaere vor arzentuom, ascherzelte vor aschermitwoche, banlinc vor banier steht (vgl. noch S. 58. 59. 69. 75. 75. 84. 113. 119. 137. 142. 145. 168. 171. 173. 185. 195. 203. 209. 227. 237. 249. 258. 277. 277. 279. 280. 289. 294. 314. 316. 324. 329. 336. 343. 345. 353.

392), aber stärkere Mißgriffe sind, wenn banmeise auf Sp. 43 statt 41 steht; wenn blåterspil, blatise, blatzen, blatharnascher, blatlôs in dieser Reihenfolge stehen; wenn gelide erst nach einer Reihe von Wörtern mit gelih- steht; gezal, gezâfen, gezagel so folgen; hantbeschouwerin auf Sp. 228 statt 227 sich findet; commissionbrief auf Sp. 278 statt 277: vergenlon auf Sp. 392 statt 391. Manche Verweisungen standen schon im Hwb. und sind daher in den Nachträgen zu streichen (s. åser, bebenelle, beguingen).

Nachträge hier zu liefern fällt mir nicht ein. so leicht es auch wäre. Ich will nur ein paar Worte erwähnen zum Beweise, wie auch längst und allgemein bekannte Quellen Ergänzungen liefern und wie nur die Einseitigkeit des Verf. daran schuld ist, daß sie fehlen. Hätte er außer Lachmanns Ausgabe der Klage und der Nibelungen auch andere benutzt, so würden ihm Belege für digeliche (das fehlt), herrenliche (Nib. C), hôhen, vlêhelîche daraus zu Gebote gestanden haben. Das seltene Wort uohaltic fehlt. steht in der Litanîe.

Endlich noch eine Bemerkung über die Art der Quellenbenutzung. Gewiß ist es einem Lexicographen erlaubt, Specialwörterbücher auszubeuten, nur muß dann die betreffende Quelle Bei Konrads Rolands auch genannt werden. lied ist nun, wie sich leicht nachweisen läßt, das Wortverzeichniß meiner Ausgabe excerpiert, die Citate aber sind in die der Grimmschen Ausgabe umgeschrieben worden, so daß es den Anschein hat, als habe Lexer den Roland neu ausgezogen, während er doch mich ausgeschrieben hat. Man vgl. unter den Nachträgen alwaltic, anebôz, aneminne, anschîn, begurten (wo ich aber an der Construction mit doppeltem

Accus. unschuldig bin!) edelinc, einvar, ergraben, erleiden, ernenden, ersmielen, ersprengen, erwagen, erwarmen, geleidigen, genüege, gerich. gesalben, gewerden, gewichen, gezogenliche etc. Ja L. giebt sich sogar den Anschein, als habe er die Varianten bei Grimm excerpiert, vgl. unter bezeichenen, entvürhten, gelëdigen, gewonen, hôrsame, îserîn, loube, nieware, sêrigen, sëz. Nur ein paarmal bei abweichendem Texte wird meine Ausgabe erwähnt: s. bewallen, selle, undergeben, wislîchen; die beiden letzten Belege im Hwb., denn vom t an verschwindet das Rul. unter den Nachträgen und erscheint im Hwb. selbst, weil inzwischen meine Ausgabe erschienen war. Eine ehrliche Art der Quellenbenutzung ist das keinesfalls.

Das 'Taschenwörterbuch' ist ein Auszug aus dem Hwb., der gewiß allen denen, die nicht Germanisten von Fach sind, gute Dienste leisten wird. Es ist eine verständige Auswahl getroffen, wobei die Rechts- und Urkundensprache Berücksichtigung gefunden hat. Denn gerade auch für Juristen und Historiker ist dies Buch bestimmt. Vorangeht eine kurze grammatische Einleitung, die ebensogut hätte fehlen dürfen, da sie einem Bedttrfnisse kaum entspricht und außerdem nicht durchaus auf dem heutigen Standpunkt der Forschung steht. Unrichtig ist bîmente mit î angesetzt, ebenso bîsant statt bisant. Statt bivelde war besser die Form bivilde oder bîvilde anzusetzen. galîde ist falsch, es muß galeide heißen (mlat. galeiida); der Reim des Oesterreichers Ulrich von dem Ttirlin kann nichts beweisen. galeide verhält sich zu galie wie vespereide zu vesperie. Unverständlich ist mir der aus dem Hwb. hertibergenommene Ausdruck sieher, der aufbildende (ausbildende?

hende?) Pfleger. Daß das gar, nicht existierende, nur auf einer Lachmannschen Schrulle beruhende schierliche auch in diesem Taschenwörterbuch fortexistiert, ist ebensowenig zu billigen wie bei uosezzel, das an der betreffenden Stelle des Lanzelet einfach aus weizel, Charpie, entstellt ist.

Heidelberg.

K. Bartsch.

Der deutsche Episkopat in seinem Verhältniß zu Kaiser und Reich unter Heinrich III. 1039—1056. Von Franz Franzis. Theil I. Programm zum Jahresberichte über das kgl. Lyzeum und die kgl. Studienanstalt zu Regensburg im Studienjahre 1878/79. Stadtamhof, Druck von J. Mayr 1879. 72 Seiten. 8°.

Der Verfasser beabsichtigt, das genannte Thema in 4 Theilen zu behandeln, nemlich 1. Wahl und Einsetzung der Bischöfe, 2. die staatliche Stellung und politische Wirksamkeit derselben, 3. Besitz des Episkopats, 4. die deutschen Päpste in ihren Beziehungen zu Heinrich III. Es ist der erste Theil, den wir hier vor uns haben, der die Wahl und Einsetzung der Bischöfe unter Heinrich III. behandelt.

Die Untersuchung schließt sich an die von Friedberg und von dem Referenten tiber Lothar III., die von Witte tiber Konrad III., und die von Gerdes tiber Otto I. an und ist zugleich, wie alle diese Spezialuntersuchungen, ein Beitrag zur Regierungsgeschichte des betr. Königs und zur Geschichte der Bischofswahlen tiberhaupt. Der Verfasser ist nach beiden Beziehungen den Anforderungen seines Themas mit tiberlegter Kritik und einsichtiger Auffassung gerecht geworden; er kennt und benutzt sorglich das einschlägige Material an Quellen und Literatur,

namentlich stützt er sich natürlich auf Steindorff, Jahrbücher des deutschen Reiches unter König Heinrich III, Theil 1; und nach beiden genannten Beziehungen ist seine Arbeit nicht ohne ver-

dienstliche Resultate geblieben.

Man ist, wenn man das Verhalten eines Regenten bei der Einsetzung der Bischöfe während seiner ganzen Herrschaft abgesondert betrachtet, in der auf dem Gebiet des früheren Mittelalters seltenen glücklichen Lage, die wirkliche Regierungsthätigkeit des Monarchen, seine innere Politik in einem der wichtigsten Zweige verfolgen und erkennen zu können, weil die Bischofswahlen eben der einzige Zweig der 'Art sind, über den uns die Quellen jener Zeit (aus bekannten Gründen) eingehendere Nachrichten überliefert haben. Bei gesonderter Betrachtung der Bischofswahlen werden wir daher fast in jeder Regierungsepoche konkrete bestimmte Anschauungen von der Regierungsweise des Herrschers gewinnen, welche nicht immer neue Züge deren bisher bekanntem Charakter binzuftigen, aber jedenfalls immer die bekannten Züge eigenartig bestätigen, sieherer und ausgeprägter markieren werden. Das letztere ist hier der Fall: wir sehen Heinrich III. das unumschränkte Verfügungsrecht bei Besetzung der bischöflichen Stühle üben, indem er die Bischöfe bald designiert, bald geradezu ernennt, und unter den ihm vorgeschlagenen Kandidaten bald beliebig auswählt, bald alle verwirft, so daß er ungeachtet der verschiedenen Formen des Wahlverfahrens immer die Entscheidung in letzter Hand behält: wir sehen ihn mit Vorliebe Männer seines persönlichen Vertrauens befördern, seine Kaplane, Kanzler, seine Verwandten, ungern wählt er ihm Fernstehende, Unbekaunte; allein er läßt sich keineswegs rücksichtslos nur von seinen Herrscherinteressen leiten, wie etwa ein Konrad II., sondern er hat auch das Interesse der Bisthümer, der Kirche selbst wohl im Auge. So wird das Bild dieses Herrschers, wie es uns Giesebrecht dargestellt hat, in markan-

ten Zügen bestätigt und verschärft.

Für die Geschichte der deutschen Bischofswahlen kommt besonders der zweite Abschnitt der Schrift S. 17-28 in Betracht, wo der Verfasser eine zusammenhängende Untersuchung tiber die Art der Ernennung und Einsetzung der Bischöfe giebt und mit guter Kenntniß die Gesichtspunkte, auf die es ankommt, hervorhebt. Doch hat er es, vielleicht mit Rücksicht auf sein spezielleres Thema, unterlassen, die Resultate seiner Untersuchung für die allgemeine Geschichte der Bischofswahlen zu verwerthen, bezw. auf deren Bedeutung in dieser Beziehung aufmerksam zu machen. Ich möchte dies mit Hinblick auf Waitz's Verfassungsgeschichte, besonders Band 7 S. 269 ff., und auf Gerdes' Dissertation, 'Die Bischofswahlen unter Otto dem Gro-Ben in den Jahren 953 bis 973', Göttingen 1878, in einigen Hauptpunkten hier thun. Zunächst ist da zu bemerken, daß wir in den meisten Fällen auf die Form des Wahlverfahrens sto-Ben, welche schon zur Zeit der Ottonen tiblich war (Gerdes S. 45 Zeile 4 von unten ff.) und noch im 12. Jahrh. als die gewöhnliche beschrieben wird (Waitz VII S. 282 Note 1): eine Deputation bringt die Insignien des erledigten Stiftes an den Hof, und dort wird der neue Bi-Daneben kommt aber ein ausschof ernannt. führlicheres Wahlverfahren vor, welches ebenfalls schon unter Otto I. (Gerdes S. 42 ff., 52 ff.) und noch im 12. Jahrhundert (Waitz l. c.

282 Note 3) finden: es werden am Orte der Sedisvakanz mehrere oder es wird ein Kandidat gewählt und diese bezw. dieser dem Könige präsentiert, der dann den Präsentierten bezw. einen der Präsentierten nominiert, nicht selten aber auch ohne Rücksicht auf die Vorgeschlagenen einen Andern ernennt. Ein charakteristischer Fall des ersten Modus ist die Wahl Lietberts von Cambray (Franziß S. 17 Note 5 und S. 64), charakteristische Fälle des zweiten Modus sind die Wahlen Halinard's von Lyon (Franziß S. 11 Note 3 und S. 57), Wazo's von Lüttich (Franziß S. 17 Note 2, S. 19/21, S. 49), Wido's von Mailand (Franziß S. 8 Note 1 und S. 56) - deutliche Anzeigen dafür, daß diese Wahlmodi beide aus längerer Praxis hervorgegangen sind und daß keiner der beiden zu irgend einer Zeit plötzlich und willkürlich in Anwendung gebracht worden ist. Nicht minder deutlich erhalten wir den Nachweis kontinuierlichen Zusammenhanges mit früheren und späteren Formen, wenn wir die einzelnen Akte des Wahlverfahrens ins Auge fassen. Ich gehe dabei auf die Unterscheidungen und Bezeichnungen von Gerdes zurtick, welche sich in sachlich und formell empfehlenswerther Weise an die ähnlichen Vorgänge bei den Pabstwahlen anlehnen (vgl. meine Abhandlung in den Forschungen zur Deutschen Geschichte XX, S. 362). Da begegnet uns bei dem ausführlicheren Wahlmodus wie zur Zeit Otto's I. die "Vorwahl" am Orte der Sedisvakanz durch Klerus und Laien, vgl. Gerdes S. 42 mit Franziß S. 8 Note 1 bezw. Mon. Germ. SS. VIII 74, 32 ff. bei der Erhebung Wido's von Mailand civibus convenientibus in unum tam clericis quam laicis longas solventes orationes in populo, quatenus de acquirendo et

eligendo archiepiscopo consulerentur, elegerunt etc. und mit Franziß S. 11 Note 3 bezw. M. G. SS. VII 236, 10 ff., bei der Erhebung Halinards von Lvon vox totius cleri cum consensu populi etc. und mit Franziß S. 19-21 bezw. M. G. SS. VII 219, 32 ff. bei der Erhebung Wazo's von Lüttich a clero et populo ad episcopatum reposcitur, a cunctis eligitur. Innerhalb dieser Vorwahl findet eine "Vorberathung" (consulere ist der technische Ausdruck dafür, der in der obenangeführten Stelle gebraucht ist, vgl. Gerdes S. 43) und eine "Abstimmung" (eligere ist der Ausdruck in den angeführten Stellen, vgl. Gerdes S. 48) statt. Nach solcher Wahl der Kandidaten geht eine Gesandtschaft mit der "Bitte um Bestätigung" an den König (petitio ist die dafür gebrauchte Bezeichnung, vgl. Gerdes S. 52/53 und die nachher anzuführende Stelle aus Anselmi gesta episc. Leod.), wobei die Kandidaten selbst mitziehen oder nur in absentia postuliert werden; die Petitio geschieht mundlich, aber auch durch der Gesandtschaft mitgegebene Briefe der Gemeinde. Dann findet nach Berathung des Königs und der Kurie, wobei die Prüfung der zu Wählenden auf ihre kanonische und sonstige Zulässigkeit, die ohne Zweifel schon in der Vorwahl eine Rolle gespielt hat, nicht unterbleibt, die "königliche Bestätigung" des zu erhebenden Kandidaten statt. Daß auch Verwerfung der präsentierten Kandidaten seitens des Königs zu Gunsten irgend eines von diesem beliebten vorkommt, habe ich vorhin schon erwähnt. Alle diese Modalitäten sehen wir bereits unter Otto I. in Uebung, vgl. Gerdes S. 42 ff., 52 ff. mit folgenden Stellen: M. G. SS. VIII 74, 32 ff. bei der Erhebung Wido's von Mailand cives . . . quatuor majoris ordinis viros

sapientes optimae vitae bonaeque famae elegerant, anibus electis universae civitatis ordines ipsos ad imperatorem Henricum . . . summa cum diligentia direxerunt, et his imperatori repraesentatis ipse discreté provideret consciliis rimatis, quatenus unum de istis quatuor archiepiscopum laudando anulo et virga pastorali confirmaret, quem confirmatum cives majores et minores indubitanter tenerent: M. G. SS. VII 236. 10 ff. bei der Erhebung Halinard's von Lyon vox totius cleri cum consensu populi . . . ut pastoris curam in iis gereret deprecatur. ad imperatorem legationem mittunt, ut domnus Halinardus pontifex eis detur exposcunt. imperatoris praeceptum mittitur, ut domnus Halinardus inthronizetur praecipitur; nachher verfügt Halinard sich an den Hof, um die Belehnung und Bestätigung persönlich entgegenzunehmen\*), worüber

\*) Ich halte an der Meinung Giesebrechts fest, daß der Bericht des Chron. S. Benigni Divion. l. c. ein geschlossenes Ganze sei, Steindorff Jahrb. d. deutschen Reichs unter Heinrich III. S. 303 Note 2 will zwei verschiedene Berichte, die an einander gereiht seien, an-nehmen und nur den zweiten gelten lassen, Franziß ist ihm darin gefolgt. Steindorff's Annahme stützt sich 1) darauf, daß der erste und zweite Theil der ganzen Wahlgeschichte durch eine Abschweifung über Halinards Amtsführung unterbrochen ist - solche vorgreifende Abschweifungen begegnen aber zu oft bei mittelalterlichen Autoren, um einen Verdachtgrund gegen die Einheit der dadurch unterbrochenen Erzählung zu bilden; 2) darauf, daß Halinard im ersten Theil des Berichtes Bedenken gegen die Uebernahme des Pontifikats überhaupt hegt. im zweiten Theil nur gegen einen einzelnen Punkt, nemlich die Ableistung des dem Könige schuldigen Treueides. diese Angaben, meint Steindorff, wären von einander abweichend, wenn nicht einander widersprechend - aber dieselben sind wohl mit einander verträglich; denn wenn man dem Gange der Erzählung folgt, erkennt man, daß diese beiden verschiedenen Bedenken zu verschiedener

gleich Weiteres zu bemerken sein wird; M. G. ŠS. VII 219, 32 nach der einstimmigen Vorwahl wird Wazo als Kandidat von Lüttich nach Regensburg an den Hof gesandt, virga pastoralis cum ecclesiae nostrae litteris praesentatur, res agenda in crastinum differtur, postera die a rege cum episcopis et reliquis palatii principibus consulitur; nach lebhaften Debatten dringt die Kandidatur Wazo's durch, Bischof Bruno von Wirzburg und Hermann von Koeln regiae majestati petitionem nostram conciliant et procerum animos in sententiam suam traiciunt. Und dieselhen Modalitäten finden wir noch im 12. Jahrhundert fast ebenso in Uebung. Auch die Formen, in denen die "Verleihung" des Bisthums seitens des Königs vor sich ging, sind wesentlich dieselben, wie schon zur Zeit Otto's I. und wie noch zur Zeit des Investiturstreites; und mit den Formen die dafür gebrauchten technischen Ausdrücke: Wido von Mailand soll der König laudando anulo et virga pastorali confirmare, M. G. SS. VIII 74, 38; von Halinard von Lyon heißt es M. G. SS. VII 236, 37 propter donum episcopatus . . . Heinrici caesaris cu-

Zeit bei verschiedenen Stadien des Wahlverfahrens statgefunden haben: das erste, als der König auf die Petitio der Gesandtschaft von Lyon das Bestätigungsdekret erlassen hatte (und hier konnte sehr wohl das Zureden des Pabstes helfen, da wir wissen, daß Halinard die Uebernahme des Bisthums bereits früher einmal aus angeblich rein kanonischen Gründen abgelehnt hatte, s. Steindorff a. a. O. S. 135); das zweite, als Halinard wie üblich die Belehnung und Bestätigung des Königs entgegen nehmen sollte, da das vorher noch nicht geschehen war, weil er der Erzählung gemäß bei Gelegenheit der Petitio nicht selbst mit an den Hof gegangen war. Wenman dies in's Auge faßt (vgl. oben im Text das über die Investitur Gesagte), so ist an der ganzen Erzählung im Chron. S. Benigni Divion. wohl kein Anstoß zu nehmen.

riam adiit . . . imperator ut moris est propter datum honorem episcopii requisivit ab eo fidei sibi debitae sacramentum: vgl. Gerdes S. 56/57. Waitz V. G. VII. S. 280 ff.; hervorzuheben ist hierbei, daß der Ring als Symbol des Bisthumsbesitzes unter Otto I. noch nicht tiblich ist. Die Gegenleistung des Belehnten ist der Treueid. der schon unter Otto I. aus einem Treuversprechen und Handschwur besteht (vgl. Gerdes S. 56) und noch im 12. Jahrhundert und späterhin unter denselben Ceremonien vor sich geht (vgl. Waitz l. c. S. 287); nur ist für die letztere Ceremonie noch nicht der technische Ausdruck hominium aufgekommen. Aber daß die Sache unter Heinrich III. wesentlich dieselbe war. ergiebt sich deutlich aus der Erzählung der Chron. S. Benign. Divion. M. G. SS. VII 236, 40 ff. Der König verlangt von Halinard von Lvon wegen der Verleihung des Bisthums fidei sibi debitae sacramentum. Das ist eben der Treueid nebst Handschwur, der von jeher dem orthodoxen Klerus zuwider war und gegen den sich immer wieder Einzelne sträubten (s. Waitz V. G. VI, S. 389/390, VIII, S. 454). Halinard verweigert denselben aus kanonischen Bedenken: der König wünscht wenigstens si non vult sacramentum facere, vel ad hoc se proferat, ut videatur fecisse, ne mos patriae nostrae adnulletur, begntigt sich aber schließlich solummodo verbo et promissis ipsius fidem assentiens derselbe Ausweg, welchen Lothar III. gegenüber den analogen Bedenken Konrads von Salzburg einschlug. Auch bei der Erhebung Lietbert's von Cambray wird die Ableistung des Treu-eides mit den Worten facta fidelitate imperatori erwähnt, M. G. SS. VII 492, 12, vgl. des Referenten Schrift Lothar III. und das Wormser

Konkordat S. 73. Wenn der Kandidat nicht selber bei seiner Ernennung am Hofe mit zugegen war, mußte er selbstverständlich sich später dorthin begeben, um die Belehnung vom Könige zu empfangen, vgl. Gerdes S. 55 und die eben erwähnte Wahlgeschichte Halinard's von Lvon. Was die Ceremonien beim Einzug und bei der Einführung der Bischöfe betrifft, so möchte ich nur hervorheben, daß während in den Quellen aus König Heinrich's Zeit electio publica (vgl. Gerdes S. 59 und Forschungen zur deutschen Gesch. XX, S. 361 ff.) nicht ausdrücklich erwähnt wird, der feierliche Empfang des Neuerwählten in der Bischofsstadt unter derselben technischen Bezeichnung Susceptio wie zur Zeit Otto's I. und Lothar's III. vorkommt, vgl. Gerdes S. 60 und Forschungen zur deutschen Gesch. XX, S. 365 mit den Stellen M. G. SS. VIII 75, 9 usu antiquo ac imperiis imperatoris urguentibus honorifice ac devote susceptus est und M. G. SS. VII 220, 16 in sedem episcopii reducitur, honorifice ut decebat suscipitur. Der kürzere Wahlmodus verläuft, so weit uns die vorhandenen Nachrichten sehen lassen, in seinen einzelnen Stadien wesentlich ebenso, mit der Ausnahme, daß eben die vorherige Ernennung von Kandidaten, die Vorwahl am Orte der Sedisvakanz wegfällt zu Gunsten königlicher Designation oder Nomi-Ernst Bernheim. nierung.

Auf mehrfache Anfrage.

Es wird bei den Gött. gel. Anz. als selbstverständlich betrachtet, daß wer eine Schrift dahier bespricht, dieselbe nicht auch anderwärts, auch nicht 'in kürzerer Form', anzeigt.

Für die Bedaction verantwortlich: E. Rehnisch, Director d. Gött. gel. Ans. Verlag der Disterich'schen Verlage-Buchhandlung. Druck der Disterich'schen Univ.-Buchdruckerei (W. Fr. Kaustner).

## Göttingische gelehrte Anzeigen

unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stück 14.

6. April 1881.

Inhalt: A. Samter, Das Eigenthum in seiner sozialen Bedeutung. Von G. Hartmann. — A. H. Sayce, Introduction to the Science of Language. Von A. Fick. — A. H. Chartarir, Canonicity. A Collection of Early Testimonies to the Canonical Books of the New Testament. Von O. v. Gebhardt.

😑 Rigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött. gel. Anz. verboten 🕿

Das Eigenthum in seiner sozialen Bedeutung, von Adolph Samter. Jena, Verlag von Gustav Fischer 1879. XXX u. 503 S. 8°.

Als ein Zeichen der Zeit wird auch vorstehendes Werk in diesen Blättern erwähnt zu werden verdienen. Seine Haupttendenz richtet sich gegen die Vorherrschaft des Individualismus in der Auffassung und Gestaltung des Eigen-Nach des Verfassers eigenen Worten gipfelt das Gesammtresultat seiner Untersuchungen darin: "daß weder das Privateigenthum noch das Collectiv-Eigenthum Anspruch auf ausschließliche Geltung hat; daß sowohl Privateigenthum wie genossenschaftliches wie Staats- und Gemeinde-Eigenthum und demgemäß sowohl die privatwirthschaftliche wie die gemeinwirthschaftliche Productionsweise Existenzberechtigung habe". In dieser Allgemeinheit scheint die Aufstellung allerdings von unerschütterlicher Stärke zu sein. Alles wird aber darauf ankommen.

wie man sich das allgemeine Princip im Einzelnen ausgebildet und angewendet denkt. Und ob hierin der Verfasser, trotz seines unverkennbaren Strebens zum Maßhalten, doch nicht zu weit nach der Seite des Sozialismus hin sich neigt, das kann mit Recht gefragt werden. gilt dies namentlich hinsichtlich der Behandlung des Grundeigenthums. Weil der Grund und Boden nicht beliebig vermehrbar ist, weil er in der fortschreitenden Gesellschaft die Tendenz einer andauernden Werthsteigerung verfolgt, weil sich in ihm die productive Kraft der Natur unmittelbar verkörpert: eignet sich, nach der vom Verfasser angenommenen sozialistischen Lehre, das Grundeigenthum besonders dazu "als gesellschaftliches Eigenthum zu functionieren und der Gemeinschaft überwiesen zu werden" (S. 458). "hat die Natur selbst dem Grundeigenthum den Stempel der Gesellschaftlichkeit aufgedrückt, es zum Gemeingut bestimmt" (S. 462). das ähnlich, wie wenn Emile de Laveleye, in seinem fleißigen und lehrreichen Buche "de la propriété et de ses formes primitives", in der Schweizerischen Allmende das Urbild und den idealen Typus alles Eigenthums ,le type du vrai droit de propriété, qui doit servir de base à la société de l'avenir<sup>a</sup> und "la solution du problème sociale" entdeckt hat.

Unser Verfasser denkt sich freilich die praktische Ausgestaltung und Anwendung des Grundgedankens in anderer Weise. Der Boden kann und muß, nachdem er in's Staatseigenthum übergegangen ist, "am zweckmäßigsten ver pachtet werden und zwar in solch kleinen Parzellen, daß die Familie ausreichen des Ein-

kommen findet" (S. 491).

Nicht der finanzpolitische Gesichtspunkt soll

bei dem gesellschaftlichen Eigenthum des Staates im Vordergrunde stehen. Vielmehr soll dadurch dem ausschließlichen Spiel des individuellen Eigennutzes ein Gegengewicht geboten. soll den im Kampf um's Dasein Bedrängten eine gesellschaftliche Zufluchtsstätte geboten, der Misere soll ein Ende gemacht werden. nicht in der Consequenz dieses Gedankens auch das liegen würde, daß den Vätern zahlreicher Familie von Staatswegen das Pachtgeld zu remittieren wäre? Und ob sich nicht bei der begrenzten Möglichkeit der Vermehrung solcher einträglichen Pachtstellen, gegenüber dem steten Andrange einer überzähligen Bevölkerung, ganz ähnliche Schwierigkeiten ergeben würden, wie sie schon vorlängst durch Aristoteles (politic. lib. II, c. 3 § 5-7) gegenüber verwandten antiken Gesellschaftsidealen berührt worden sind?

Der Verfasser selbst betont übrigens wiederholt, daß keineswegs "durchaus aller Grund und Boden in den Besitz der Gemeinschaft überzugehen braucht" (S. 489). Er verwahrt sich und uns gegen die Aussicht, daß plötzlich ein Gesetz erlassen wird, kraft dessen alle s oder nahezu alles in den Händen der Einzelnen befindliche Grundeigenthum enteignet und den Händen des Staates bezw. der Gemeinde tiberantwortet würde (S. 463). Es werde dies das Resultat einer allmählichen geschichtlichen Entwickelung sein, freilich in unsrer schnell dahineilenden Zeit immerhin mit größerem Geschwindschritt, als mit welchem in der ältesten Geschichtsperiode das ursprüngliche, in den Händen der Gemeinschaft befindliche Grundeigenthum zum größten Theile in die Hände der Einzelnen gekommen ist.

Der Anktindigung einer so weit gehenden

Verdrängung des einmal herausgebildeten Individual-Eigenthums durch Staats- und Collectiveigenthum stehen wir gewiß nicht vereinzelt gegenüber mit dem Bedenken: daß einer solchen Entwickelung gewisse constante Grundtriebe der menschlichen Natur glücklichen und erfolgreichen Widerstand leisten werden, die nicht schwächer geworden sind seit sie Aristoteles bei der Berührung des Eigenthums-Problemes (politic. lib. II, c. 2) weise erwog.

Unser Verfasser verfolgt ganz consequent die gleiche Tendenz, die er bei der Behandlung des Grundeigenthums einschlug, auch bei der Auffassung des anderweitigen Staatsproductiveigenthums. Bestimmt verwahrt er sich hier tiberhaupt gegen die ausschließliche Collectivarbeit (S. 429). Wie die literarisch-artistische Production, um die Möglichkeit einer geistigen Knechtschaft auszuschließen, der Centralisation entzogen bleiben muß: so kann auch in anderen Richtungen die Collectivarbeit schädlich wirken und bedarf jedenfalls des Gegengewichts durch die Einzelthätigkeit und durch das pri-Andererseits vate Productiveigenthum. fordert auch das System der individualistischen Privatwirthschaft ein Gegengewicht in der wirth-Staatsthätigkeit schaftlichen und im productiveigenthum. Der Staat pflichtmäßig dem unter seiner Obhut productiv Thätigen möglichst viel Lohn geben, während der Arbeiter vom Privatlohnherrn möglichst wenig erhält. Die Erweiterung der Sphäre wirthschaftlicher Productivthätigkeit des Staates auf Kosten der rein individualistischen Wirthschaft soll sich am passendsten anbahnen und einleiten durch das Zwischenstadium einer kräftigen Entwickelung des Genossenschaftswesens

des genossenschaftlichen Productiveigenthums. In welcher Weise aber der Staat ein ausreichendes Maß von Productiveigenthum an sich zu nehmen und in welcher Weise er dasselbe zu verwenden hat, bleibt als "Frage der Zukunft" von genauerem Eingehen ausgenommen. Als leitendes Ziel der Staatsthätigkeit aber wird aufgestellt: "eine Gesellschaftsordnung herzustellen, in welcher die Einzelnen zur Entfaltung ihrer berechtigten Bestrebungen zu gelangen vermögen und durch welche die Ungleichheiten beseitigt werden, die sich im Laufe der geschichtlichen Entwickelung herausgebildet haben". (S. 447).

Es enthält dieser letzte Satz, anders als die vorhergehenden Sätze, in der That ein so allgemein lautendes humanes Programm, daß ziemlich ein Jeder es wird unterschreiben können. Wenngleich gar Mancher das Moment der berechtigten Bestrebungen strenger und einschränkender auffassen wird als unser Verfasser und gar Mancher viel mehr Ungleichheiten auf die Rechnung einer unerbittlichen Naturnothwendigkeit setzen wird, als auf die Rechnung einer freien geschichtlichen Eutwickelung.

Allen den Ausführungen des Verfassers über die praktische Function des Eigenthums geht voraus eine umfangreiche Entwickelung der Eigenthumsbildungen der Vergangenheit. Hierbei sind aber die interessanten Rechtsbildungen des Hellenischen Alterthums gar nicht behandelt, die des Mosaischen Rechts nur flüchtig berührt. Lediglich die Entwickelung des Eigenthums im Römischen Reich und im deutschen Mittelalter wird eingehend erörtert. Dies geschieht jedoch nach eigenem Zugeständniß des Verfassers so gänzlich an der Hand seiner Auto-

ritäten, besonders an der Hand von Th. Mommsen, Maurer, Arnold, Gierke, daß ein genaueres

Eingehen darauf unnöthig ist.

Auch eine genauere Kritik der, schon früher selbständig publicierten Abhandlung über den Eigenthumsbegriff (S. 1-41) kann uns erspart bleiben. Bittet ja der Verfasser selbst, bei den rechtswissenschaftlichen Auseinandersetzungen nicht außer Acht zu lassen, daß er weder Jurist sei, noch für Juristen schreibe. Da ist ihm denn durchaus anerkennend zuzugestehen. daß er sich mit Fleiß und im Ganzen mit Verständniß in die juristischen Grundlagen hineingearbeitet hat. Nur hat auch in seiner Beurtheilung das Röm. Recht kein besseres Glück gehabt, als es so oft zu haben pflegt. Dem echten Römischen Recht ist jedenfalls die Vorstellung, daß nur das Privateigenthum engeren Sinnes wahres Eigenthum sei, ebenso fremd, wie die andere Vorstellung, daß dies Privateigenthum ein absolutes sei und seine Unumschränktheit bewahren müsse. Das Römische Eigenthum, mag es in der Zuständigkeit der einzelnen Privaten oder der Gesammtheit sich befinden. träct in seiner ganzen rechtlichen Ausgestaltung ebenfalls die deutlichen Spuren an sich, bedingt und begrenzt zu sein durch die zwingenden Interessen der Gemeinschaft, wie es nach des Verfassers eigener richtiger Erkenntniß dem Wesen aller verntinftigen Rechtsordnung entspricht.

G. Hartmann.

Bücher, wie das vorliegende, welche wissenschaftlichen Gehalt mit gemeinfaßlicher Dar-

A. H. 8 ayce. 2 Vols. London, C. Kegan Paul & Co. 1880. IX. 441 u. 421 S. 8°.

stellung verbinden, sind in England weit häufiger als bei uns. Es erklärt sich das leicht aus den gesellschaftlichen Zuständen Englands. Der englische Gelehrte ist in erster Linie Gentleman, es liegt ihm daher so nahe wie es dem deutschen Gelehrten ferne liegt, sein Arbeitszimmer zu verlassen und im Gesellschaftskleide seines Gleichen, der Gentry von England Bericht über den gegenwärtigen Zustand seiner Wissenschaft zu erstatten. Daher finden wir denn auch fast durchweg in den englischen Büchern dieser Art den Ton der feinen Gesellschaft und eine faßliche und lebhafte Darstellung, die freilich für unseren Geschmack hier und da zum bloßen Geplauder herabsinkt. Die Schreibweise unseres Sayce ist ganz besonders leicht und lebhaft, ohne doch den wissenschaftlichen Gehalt zu beeinträchtigen. Sein Blick ist weit: er umfaßt das Gesammtgebiet der Sprache und der Sprachen; wenn auch insbesondere auf indogermanischem Boden heimisch unternimmt er vergleichende Streifztige ins Semitische, Ural-Altaische, Chinesische, ja selbst in die Jagdgründe der Indianer und sonstiger Wilden". Streifztige, welche ihm mannigfache Beute gewähren. Ein so reichhaltiges Material wird von allen Seiten betrachtet: "Theories of Language, Physiology, Morphology, Metaphysics of Language, Roots, Origin of Language" u. s. w. werden, wie das Inhaltsverzeichniß ausweist. nacheinander abgehandelt.

Es ist selbstverständlich, daß bei der ungeheuren Ausdehnung seines Gegenstandes Verf. in manchen Partieen sich nur referierend verhält, ohne neue Gesichtspunkte aufzustellen und daß er nicht auf allen Gebieten die gleiche Sicherheit bekundet. So hält er noch an manchen Etymologieen fest, welchen die fortgeschrittene Kenntniß der Laute den Boden entzogen hat. Z. B. S. 119 , the adjectival termination sya or tya (!) as in δημόσιος belonging to the people has become the sign of the genetive (ίππο-σιο)". δημόσιος ist, beiläufig bemerkt, componiert aus δημος und δσιος "populo Nach S. 153 soll die Grundform concessus". des Zahlworts fünf quemquem sein, was sehr bedenklich an Schleichers kankan erinnert. S. 179 werden ogé und cé identificiert und beide dem s. svá gleichgesetzt, da es doch Hand liegt, daß σφέ zu lat. sibi und slav. sebě gehört. S. 188 werden lat. tepor und tempus. S. 189 arbor und robur und (nach Bréal) cruor und crus für "originally identical" erklärt u. s. w.

Man könnte noch manche verfehlte Einzelheit aufzählen, doch wäre dies Unrecht einer Arbeit gegenüber, deren Hauptwerth nicht in der Detailforschung, sondern in der Aufstellung umfassender Gesichtspunkte besteht. Ideen bietet der Verf. besonders zur Entstehung und Urgestalt der Sprache. Freilich vermag ich hier nicht Allem beizupflichten. So kann ich z. B. nicht einsehen, welche Parallele zwischen dem Sprechenlernen der Kinder und der ersten Sprachentstehung bestehen soll. denke, der sprechen lernende und der Sprache schaffende Mensch stehen so weit von einander ab als nur möglich. Anders der Verf. sagt er: children - are the best example, we can have of the way in which the first men acquired their language, remembering only that the child nowadays has a complete language already framed for him, whereas the first men had to frame theirs for themselves". den letzten Worten ausgesprochene Gegensatz

hebt meiner Meinung nach alle Analogie zwischen dem Kinde und dem sprachbildenden Urmenschen auf. Der Verf. freilich glaubt aus den Sprechversuchen der Kinder viel lernen zu können, selbst in individuellen Sprechfehlern derselben sieht er "survivals" früherer Sprach-perioden. So z. B. S. 118. Nachdem er hier die Behauptung aufgestellt "that the termination of these primitive roots or sentence-words displayed a wearisome monotony of agreement" fährt er fort "Survivals, as Mr. Tyler has happily termed them, are among the most valuable means we have of arguing back to an earlier state of things, and we can only treat as a survival the habit of a child whom I know. who in her first essays at speech affixed a final ö to allmost all her words, saying for instance come-ö and dog-ö for »come« and »dog«. Savce führt uns noch mehre, seiner Meinung nach, instructive Kinder vor: S. 311 ein dreijähriges Kind "who inwariably substitutes n for l", II. S. 311" "Mr. Taine's little girl" und II. S. 313 "a little boy", an welchem Mr. Charles Darwin interessante Beobachtungen angestellt. Ich vermag nicht abzusehen, was bei dieser "babyshow" herauskommt.

Den Ursprung der Sprache sucht Sayce "in gestures, onomatopoeia and to a limited extent interjectional cries". Doch ist wohl zu merken, daß der Verf. hierin nur das älteste Material der Sprache erblickt, die Urform der Rede ist ihm der Satz oder das Satzwort (sentence, sentenceword). Geberden, Lautnachahmung und Empfindungslaute theilt der Mensch allerdings mit dem Thiere, aber die Rede des Menschen, auch wenn sie sich bloß dieses ihm mit dem Thiere gemeinsamen Materials bedient. unterscheidet sich von der "Thiersprache" dennoch vollständig, weil sie dieses Material zu einem Satze als dem Ausdrucke eines Gedankens verknüpft. Hierdurch fallen die rohen Ansichten der "Evolutionisten", welche menschliche Rede aus dem thierischen Geschrei herleiten, da es die baare Willkur ist, den homo sapiens Linnaei aus einem "homo alalus" (= άλογος) hervorgehen zu lassen, wir vielmehr das Vermögen ein Urtheil und in Folge dessen einen Satz zu bilden als dem Menschen ursprünglich eigen anerkennen müssen, wenn wir uns nicht in wüste Träume verlieren wollen. die freilich heutzutage keck genug, zur schweren Schädigung der Volksmoral, als "Ergebnisse

der Wissenschaft" ausposaunt werden.

Savce giebt S. 111 Beispiele für die Möglichkeit aus "gestures, onomatopoeia and interiectional cries Satze zu bilden: Thus by imitating the gurgling of water and pointing to the mouth, a man could signify what we express by the sentence "I wish to drink" or am thirsty"; and by uttering a cry of pain and pointing to a knife, he could show that he had been cut by it. In course of time a collection of words would be formed, each of which represented what we now call a sentence. a sentence - is the name given by the grammarian to what the logician would call a proposition or a judgment, and though a judgment may be analyzed into subject and object and connecting copula (or mental act of comparison) we cannot, if we wish to be intelligible, separate its elements one from the other. The whole sentence, the whole loyos, as the Greeks would have termed it, is the only possible unit of thought; subject and object are as much corre-

lated as the positive and negative poles of the magnet". Dieser hier mitgetheilte Satz möge gentigen zu zeigen, wie sich der Verf. den Ursatz, das ursprüngliche Satzwort denkt dem die Sprache beginnt" (S. 111), "welche durch einen einheitlichen Accent, noch erhalten im Satzaccent des entfalteten Satzes zusammengehalten wurde" (S. 112); "nothwendig mit einer Geberde verknüpft war" (S. 116). "And this complex of sound and gesture — a complex in which — the sound had no meaning apart from the gesture — was the earliest sentence". Der Verfasser sonnt sich recht in diesem Gedanken. der allerdings tief und groß genug ist, sich desselben zu freuen, er wird nicht müde ihn zu wiederholen, z. B. S. 377, er verzeichnet eine Reihe dicta probantia namhafter Denker und Gelehrten: W.v. Humboldt S. 364, Rénan S. 364, Waitz S. 84, Fr. Müller u. A.

Nun entsteht die Frage: wie verträgt sich dieser auf den ersten Blick einleuchtende Gedanke, daß die Sprache von Sätzen, nicht von Wörtern ausging, mit der herrschenden Wurzeltheorie? Sayce II, 1 ff. wagt mit derselben nicht völlig zu brechen, wenn er auch einsieht, daß sie mit seinem Lieblingsgedanken nicht stimmt. Es scheint mir daher angemessen, die geläufige Annahme von Wurzeln einer näheren Betrachtung zu unterziehen.

Da ist denn zunächst zu bemerken, daß die Form, in welcher die indische Grammatik eine große Zahl von Wurzeln aufstellt, falsch ist, d. h. einem ursprünglichen selbständigen Worte gar nicht geeignet haben kann. Die Hindus sind zwar in der Ansetzung der Wurzelformen nicht consequent, wenn sie neben Wurzeln mit geschwächtem Vocal wie rkrric tud vollvoca-

lische wie dâ as pat vac aufstellen. Eins von beiden kann nur wahr sein: entweder hatte die "Wurzel" (deren Existenz einmal vorausgesetzt) volle oder geschwächte Vocale. Setzt man nun consequent die kurzeste Form an, so ergiebt sich für die Mehrzahl der so angesetzten Wurzeln aus der bloßen Aufstellung derselben ihre Unwirklichkeit, ja Unmöglichkeit: z. B. s sein, vq sprechen, pt fallen, tn spannen, nk erreichen u. s. w. Wie rein äußerlich, ohne alle Einsicht in die Lautverhältnisse die Hindus bei der Aufstellung ihrer Wurzeln verfuhren, zeigen sätze wie rc yuj dah: c j h sind, wie Collitz nachgewiesen, durch Einfluß eines ursprünglich folgenden e aus k g gh palatalisiert, man hat also entweder rk yng dagh oder arce ynje dahe, im indischen Kleide arca yuja daha, als Wurzeln anzusetzen. Die Gunatheorie, welche auf der Ansetzung von i-, u- und r-Wurzeln beruht, darf heutzutage für beseitigt gelten, ich bemerke hier nur, daß der Anhänger dieser Theorie in vidh: vyadh, sup: svap, grbh: grabh einen zweiten Guna annehmen muß, wo das a nicht vor-, sondern nachspringt. Der entscheidende Grund, warum pt vk und so denn auch i lig tud gar nicht Urwörter gewesen sein können, liegt in den Accentgesetzen. Die kürzesten Stämme sind nämlich ursprünglich accentlos: i pt vk entstehen durch Einwirkung des auf ursprtinglich vollvocalische ei pet vek folgenden Accents: ei-mi: i-mési. Denke ich mir nun die Ursprache aus lauter Wörtern wie i liq tud pt vq bestehend, so nehme ich damit an, daß die Sprache einmal aus lauter tonlosen (enclitischen proclitischen) Wörtern bestanden habe, was natürlich reiner Unsinn ist.

Nun könnte der Anhänger der Wurzeltheorie

sich aus aller Noth gerettet glauben, wenn er consequent die vollvocalischen oder hochbetonten Formen éi és dérk pét als Wurzeln ansetzte, und für die vocalisch auslautenden wie sthâ dhê pô halte ich dies selbst für richtig (jedoch nur, weil ich diese mit Saussure auf sthea dhee peo zurückführe). Eine Folge von lauter einsilbigen hochbetonten Wörtern ist zwar fast ebenso undenkbar als die von lauter tonlosen, doch ist hier wenigstens das einzelne Wort durchweg sprechbar. Für die Meinung, daß éd és dérk u. s. w. die Urgestalt des indogerm. Wortes sei, läßt sich nur Ein scheinbarer Grund anführen. gebe ihn mit den Worten Delbrücks Einleitung in das Sprachstudium S. 74 "Wenn wirklich die Prototypen der jetzt vorhandenen Flexionsformen durch Zusammensetzung, insbesondere die Prototypen der Formen Verbum finitum durch Zusammensetzung einer Verbal- mit einer Pronominalwurzel entstanden sind, so muß die Wurzel, ehe das Wort entstand, bestanden haben. Die Wurzeln darum in den Wörtern enthalten, weil sie vor ihnen da waren und in ihnen aufgegangen sind. Sie sind die Wörter der vorflexivischen Periode, welche mit der Ausbildung der Flexion ver-Und daher erscheint denn schwinden. jenige, was einst ein reales Wort war, vom Standpunkte der ausgebildeten Flexionssprache aus nur als ein ideales Bedeutungscentrum". Also: wenn éd-mi aus ed und mi, jenes "essen", dieses "ich" bedeutend, zusammengesetzt ist, so muß vor der Vollziehung dieser Zusammensetzung ed schon für sich ein selbständiges "essen" bedeutendes Wort gewesen sein. Sehr wohl; wenn nur édmi wirklich aus ed "essen" und mi "ich" bestände. Zwar hat Bopp be-

kanntlich dies Compositum so aufgelöst, seine Deutung des mi si ti auf Pronominalstämme galt und gilt als ein Palladium der Wissenschaft, und ich selbst bin weit entfernt den Grundgedanken Bopps antasten zu wollen. Freilich die Durchführung dieses Gedankens, wie sie von Bopp angebahnt, von Kuhn und Schleicher fortgesetzt, z. B. in Curtius Verb d. griech. Sprache I, S. 35 ff. dargelegt ist, läßt sich heutzutage nicht mehr halten, weil sie den Lautgesetzen zu wenig Rechnung trägt. Zwar einige der schlimmsten Verstöße lassen sich beseitigen ohne Bopps Idee zu schädigen. So ist z. B. das si der zweiten Person selbstverständlich nicht aus tvi entstanden, sondern hat von jeher si gelautet, ebenso ist das te, arisch ta der 2 pl. nicht aus tva geworden; beide Formen erklären sich durch Zurückführung auf das Pronomen, welches bereits ursprachlich im Nominativ sg. so sâ tod (s. sa sâ tad = o n ró = got. sa sô that-a) lautete, d. h. die beiden "Stämme" se und te zu einem Systeme vereinigt hatte, ohne daß darum der eine aus dem anderen entstanden wäre. Die Beziehung des Pronomens se auf die zweite Person ist wenigstens nicht undenkbar, man vergleiche s. sa tvam und ὁ Δπολλόδωρος! was ungefähr so viel heißt als "du! Apollodor!" Dagegen läßt sich, meine ich, sogar beweisen, daß te einst für die zweite Person gebraucht wurde. Dies ergiebt sich aus s. te, das doch kaum aus tve entstanden ist: auch ist die geläufige Form tvé erst aus tévo = s. táva = τέςο τεῦ entstanden, worin -vo Genetivzeichen ist wie in Tlassa-50 der alten korkvräischen Inschrift. Ebenso wenig wie si aus tvi ist das 9 in xlū9, zelue9a zelo9e u. s. w. auf tv zurückzuführen. Ferner ist va

im Dual. 1 p. nattirlich nicht aus ma entstanden, es gehört vielmehr zu s. vâm vayam sl. vě got, veis nhd. wir. Auch brauchen die Plurale und Duale mes tes ves nicht, allen Laut- und Denkgesetzen zum Trotze aus ma-tva u. s. w. "ich und du") entstanden zu sein, sondern können schlichtweg als Plurale aufgefaßt werden, wie solche im s. nas 1 p. vas 2. p. aues υμμες wirklich vorliegen. Endlich ist die Annahme von bereits ursprachlichen Verstümmelungen aufzugeben: φέρω got. baira ist nicht aus φερω-μι "verstimmelt", so wenig als φέρε = s. bhára aus φερεθι oder s. jajná aus jaynata n. s. w.

Aber auch nach Vornahme aller dieser Verbesserungen bleiben immer noch Bedenken schwerster Art gegen Bopp's Zerlegung von édmi "ich esse" in ed "essen" und mi "ich". Das Pronomen 1 p. heißt nicht mi, sondern me (s. ma) und die Entstehung von ursprachlichem i aus e ist ganz unerhört. Ebenso wenig kann μαι s. me 1 med. aus ma-mi entstanden sein. wie Kuhn meint, wenigstens fehlt alle ursprachliche Analogie. Müssen wir nicht also doch Bopps Idee ganz aufgeben und uns nach einer anderen Deutung umsehen? Das ist allerdings Ludwigs Meinung (Infinitiv im Veda Prag 1871). Um Ludwig gerecht zu werden, muß man zwiwhen seinem Grundgedanken und der Ausführung desselben sowie den daraus gezogenen Consequenzen genau unterscheiden. Das neue Princip, welches er aufstellt, ist die Herleitung des Verbum finitum aus dem Verbum infinitum, seiner Grundanschauung gemäß, daß das Be-Mondere aus dem Allgemeinen entstanden sei "aviceshâdviceshârambhah" wie das Motto seiner Schrift lautet.

Den Beweis hierfür findet Ludwig darin, daß im Veda Formen, die ihrer Bildung nach deutlich Infinitive sind, zur Bezeichnung der 1. und 3. Person verwendet werden, wie caye ich liege, caye er liegt, dadé ich, er ist gegeben; ferner in der Verwendung des Infinitivs im Sinne des Imperativs, und für das finite Verb historischer Tempora im lateinischen inf. histo-Dieser Gedanke Ludwigs ist zweifellos richtig und sichert seinem Urheber einen unvergänglichen Namen in der Geschichte der Sprachforschung. Dagegen ist in der Durchführung dieses Princips Vieles verfehlt: Ludwig erkennt nicht, daß außer den geläufigen Infinitiven auf i und m noch andere "Infinite" bestanden haben, so vor Allem die auf s. a. â. welche er durch einen wunderlichen Lautproceß auf -ani, -âi zurückführt. Auch muthet uns Ludwig zu viel zu, wenn wir mit ihm alle Formen des Verbum finitium nun ohne Weiteres für ursprüngliche Infinitive halten sollen. Wo begegnen uns denn Infinitive wie admi yujmahe dadvahe u. s. w.? Warum ferner finden wir die Formen mit innerem m und v nur in der ersten, die mit s und th in der zweiten, die mit t in der dritten? Hier schüttet Ludwig in seinem Eifer gegen die Boppsche Theorie das Kind mit dem Bade aus: das Princip Ludwigs und die Erkenntniß Bopps widerstreiten sich nicht, sondern lassen sich ungezwungen mit einander vereinigen.

Es liegen nämlich neben den Formen, welche ihrer Bildung nach Infinitive sind, aber als Verbum finitum fungieren, vollere Gestalten, welche sich von jenen nur durch eine innere Vermehrung unterscheiden. Das Verhältniß dieser volleren zu den einfacheren Formen ist vor Allem

zu untersuchen. So haben wir in der ersten Person:

1 sg. imp. s. bhárâ-n-i neben bhárâi.

s. cáye ich liege neben zsī-μ-α. Der Infinitiv κεῖαι ist im Griechischen erhalten: κακzεῖαι bei Hesych. und κεῖαι, ebenda s. v. ἀρεσκοίοισιν; ganz gleich sind πέρθαι χεύαι u. s. w.
gebildet, die ursprünglich keinem bestimmten
Tempus angehören. Ebenso ist s. náme inf. =
náme ich beuge mich.

1 sg. pf. med. dadé lat. dedî neben đáđo-

μ-αι. Ebenso in der zweiten:

2 sg. ási = z. ahi du bist ist nicht in as-si zu zerlegen, vielmehr ist ási Infinitiv wie z. B. s. sam cákshi: daneben liegt ἐσ·σ-ί du bist. Attisch εί du bist und εί du gehst sind mehrdeutig. Lit. 2 sg. suki verhält sich zu s. bhara-s-i, wie s. ási zu ἐσσί.

In der dritten Person:

s. câye er liegt, neben cé-t-e = xε̄-τ-αι. — Die 3 sg. aor. pass. des Sanskrit dâ'yi avâri avedi ist wohl einfach Infinitiv. Ebenso ist φέρει neben s. bhara-t-i = got. bairith, Infinitiv, derselbe, welchen Bezzenberger in s. bódhe-the, tudé-the erkannt hat. Neben der 3 sg. pf. s. dadé liegt δέδο-τ-αι. — In die Reihe s. duhâm: duhatâm und duhrâm: duhratâm fügt sich έ-γε-νόμαν ein. Zu Grunde liegen Infinitive wie s. vidâm.

Wie verhalten sich nun \*\*s-μ-α\* zu s. cáye ich liege: \*\*s-τα\* inf. liegen, \*σ-σ-ί zu s. ási, s. bhára-s-i zu lit. suki, s. bhára-t-i zu φέφει, s. cé-t-e = \*\*s-τ-α\* zu s. cáye er liegt = \*\*ε-τα\* liegen? Der Thatbestand läßt, wie mir scheint, nur Eine Erklärung zu. Ursprünglich wurde der Infinitiv z. B. keiai liegen für alle drei Personen des Sing. gebraucht, später infigierte man

die Pronomina me se te und gewann so kei-m-ai für die erste, kei-s-ai = s. ceshe für die zweite, kei-t-ai für die dritte Person sg. Für die Darstellung der Flexion des Dual und Plural nehme ich als beliebiges Beispiel leiqmi ich lasse. In liq-vés-i 1 du. liq-més-i 1.pl. sind die Plurale ves, mes infigiert; liq-dhvai 2 pl. med. scheint eine Nebenform zu dem Infinitiv s. -dhyâi wie -dhai in liq-mé-dhai 1 pl. med. \*), endlich liqén-t-i und liqn-t-ai 3 pl. enthalten die Infinitivformen liqéni: liqnaí vgl. z. B. δι-δύναι. Hiernach würde sich das ursprüngliche Schema etwa so stellen:

Act. sg. 1 léiq-m-i 2 léiq-s-i 3 léiq-t-i, du. 1 liq-vés-i 2 liqt-és-i 1 pl. liq-més-i 3 pl. liqén-t-i. Med. sg. 1 liq-m-aí 2 liq-s-aí 3 liq-t-ai, du. 1 liq-vé-dhai, pl. 1 liq-mé-dhai 2. liq-dhvaí 3

lign-t-aí.

Ist diese Auffassung richtig, so ist léigmi gar nicht in die "Wurzel" leig und den Pronominalstamm ma aufzulösen, sondern die ganze Flexion von leigmi leigsi u. s. w. beruht auf den Infinitiven léigi ligéni ligai ligdhai, und von dem Hervortreten der "Wurzel" als eines ursprunglich selbständigen Gebildes kann nicht die Rede sein, man müßte denn behaupten, der Locativ léigi setze einen "Stamm" léig voraus. Doch ist die Berechtigung zu einer solchen Annahme sehr zweifelhaft, wenigstens hat his jetzt wohl noch niemand behauptet, daß wegen s. upári ein einstmals durchflectiertes upar neben úpara angenommen werden müsse. - In dhîma $hi = \Im \epsilon \mu \epsilon \Im \alpha \ \epsilon \Im \epsilon \mu \epsilon \Im \alpha$  scheint eine ktirzere Form des Inf. auf dhai vorzuliegen,

<sup>\*)</sup> Ist s. bháradhvam = φέφεσθον, so ist s. bháradhve 2 pl. med. = φέφεσθαν inf. med. und damit das ursprüngliche Infinit auf -dhvai bewiesen.

wie eine solche auf 3. in zλῦ3. s. crudhi (vgl. zend. crûidhyâi inf.) erscheint; ebenso verhält sich s. dâ'tu er gebe zu den Infinitiven dâ'tum dâ'tos dâ'tave (vgl. ἔμμεν = ἔμμενα.).

Neben den Formen des Verbum finitum, welche als einfache oder infigierte Infinitive auf i und n (s. m) aufzufassen sind, giebt es eine noch ältere Formenschicht, welche auf bloßen Vocal auslautet. Diese Formen sind:

In der ersten Person:

1 sg. praes.  $\varphi \not \in \varphi \otimes got$ . baíra z. ufya, conj.  $\varphi \not \in \varphi \otimes s$ . stávâ.

1 sg. pf. s. cakára γέγονα air. cechon(a)

got. man.

In der zweiten:

2 sg. imp. s. kuru mache, bhára =  $\varphi \delta \varrho s$  got. nim.

2 pl. pf. s. jajn'a, daraus γέγατε durch Infigierung von τ: γεγν-τ-ε = gegn-t-é.

In der dritten:

3 sg. praes. äol. 169η δίδω und darnach φόρη δοιίμω.

3 sg. pf. révove air. cechuin(e) s. cakâ'ra.

Daß diese Formen älter sind als die dem mi si ti u. s. w. zu Grunde liegenden Infinitive auf i, älter auch als die Infinitive auf n (s. m), liegt auf der Hand; der Locativ wie der Accusativ setzen den Instrumental voraus, wie denn z. B. me-i und me-n älteres me resp. mê (µɛ s. mâ) voraussetzen und wirklich neben sich liegen haben. Vielleicht ist es möglich aus diesen Trümmern die Urflexion des indogermanischen Verbs wiederherzustellen, eine Flexion, welche ganz aus den eigenen Mitteln des Wortes bloß durch den accentbewirkten Ablaut bestritten wurde.

Anstatt fingierter "Wurzeln" liegen also der

Verbalflexion wirkliche lebendige Wörter Grunde, welche wir "Infinite" nennen wollen. Zum Theil sind dieselben wirkliche Infinitive. wie die auf i und n (s. m). Eine noch ältere Schicht wie bhére gégone kommt in der Sprache nicht mehr als Infinitive vor, ist aber der Ausgang für die Infinitive auf i und n. Das Infinit entspricht nun den bisher an die Wurzel gestellten Anforderungen: es ist weder Verb noch Nomen, sondern beides; zugleich ist es ein Ens und keine bloße Abstraction. Was die Urform des Infinits anlangt, so ist diese als Instrumental zu bezeichnen, insofern dieser Casus ursprünglich gar kein Zeichen annimmt (z. B. pe s. mâ = mé mê' als Accusativ verwendet), nicht ganz passend erscheint diese Benennung jedoch, insofern die Instrumentalform vor der Ausbildung aller anderen Casus bereits vorhanden Das Infinit als Basis der gesammten Verbalflexion verträgt sich nun auch vortrefflich mit der von Savce verfochtenen Idee: daß nämlich das Einfache in der Sprache der Satz, das Satzwort sei. Solche Sätze oder Satzwörter sind φέρω φέρε γέγονε wirklich; freilich elliptische Sätze, wenn wir ihre Verwendung betrachφέρε kann seiner Bildung nach nur bedeuten "mit Tragen", es heißt aber in der wirklichen Sprache "trage (du)". Die grammatische Beziehung, hier die an einen gegenwärtigen Zweiten gerichtete Aufforderung ist in lautlich gar nicht ausgedrückt, sie ist ursprünglich ergänzt durch die Geberde der Weisung. Ebenso ist φέρω nicht lautlich vollständiger Ausdruck für "ich trage" (man müßte sonst φέρω in qsqo-s zerlegen), das "ich" wurde ursprünglich durch eine auf den Sprechenden zurückweisende Geberde bezeichnet. Man muß ganz

allgemein mit Savce S. 112 annehmen, daß der Ursatz aus einem Lautzeichen verbunden mit einer Geberde bestand, daß die Einheit beider den vollen Satz bildete. Diese Betrachtung läßt uns überhaupt erst die Entstehung der Urwörter begreifen. Nehmen wir z. B. an. daß pô (= péo) ein solches Urwort sei. Dieses konnte nicht als ein für sich gedachtes Abstract entstehen, wohl aber in einem gedanklichen Zusammenhange wie z. B. "trinke du". nun in einem gegebenen Falle z. B. bei der Aufforderung eines Vaters an sein dürstendes Kind ein dringender Anlaß ein die Lippenthätigkeit beim Trinken lautlich zu bezeichnen, so konnte dieser lautliche Ausdruck ja wohl als "pô péo" erscheinen, aber die nothwendig damit verbundene Geberde der Aufforderung vervollständigte erst das "pô" zum Satze "trink". So mögen wir denn die Infinite durch Infinitive übersetzen. müssen aber wohl bedenken, daß diese als solche, für sich, nichts waren, sondern erst durch die begleitende Geberde zu einem sprachlichen Etwas d. h. zu einem Satze wurden: keiai heißt nur, wenn es aus seiner ursprünglich nothwendigen Verbindung mit einer ergänzenden Geberde gerissen ist "liegen", mit einer solchen heißt es "ich liege" s. caye, oder mit einer anderen "er liegt" s. caye u. s. w.

Auch die sogenannten Pronominalstämme können nicht für sich, sondern nur in einem gedanklichen oder Satzzusammenhange entstanden sein. Wenn in dem Gedanken des ursprüngliehen Menschen die Hinweisung vorwog, konnte der Verbalbegriff ausgelassen und die Hinweisung durch ein Lautzeichen gekräftigt werden. Ein "tê da!" ist entstanden in elliptischen Sätzen wie "siehe da!" u. s. w., wie solche

elliptische Sätze noch heutzutage üblich sind. Wenn Bürger sagt "Hier, komm hier", so ist das erste "hier" gleichbedeutend mit dem darauf folgenden Satze "komm hier", unser "ja" heißt eigentlich "so", wie ital. si und war ursprünglich einem Satze "so ist es" gleich. dürfen wir den Satz aufstellen: das Infinit und das Localadverb (oder kurzweg "Locale") sind die ältesten Satzwörter, beide sind in elliptischen d. h. durch Geberde ergänzten Sätzen entsprungen. Der Satz, in welchem das Infinit entsprang, enthielt dieses selbst mit einer Geberde auf's Ich, Du u. s. w. (z. B. bhére + Geberde = trage du), dagegen entstand das Locale in einem Satze, worin das Infinit (der Verbalbegriff) ausgelassen oder durch eine Geberde angedeutet. die Weisung aber durch ein Lautzeichen hervorgehoben wurde, also z. B. Geberde + tê = "siehe da". Der lautlich vollständige Ursatz d. h. derjenige, in welchem beide Elemente desselben, Infinit wie Locale, ihren lautlichen Ausdruck erhielten, ist erst eine spätere Schöpfung, er ist das entwickelte Verbum finitum, wo das Locale in das Infinit infigiert ist, z. B. keiai: kei-t-ai er liegt.

Das hier verfochtene Princip, im Anschlusse an Sayce's Idee von der Ursprünglichkeit des Satzwortes statt von der Wurzel von den Infinitiven als den der Verbalflexion zu Grunde liegenden Urformen auszugehen, erweist sich besonders fruchtbar für die richtige Auffassung der sog. Tempusstämme. Setzen wir statt der "Wurzel" liq das Infinit léiqê resp. léiqe als Basis, so ergeben sich hieraus sämmtliche Tempustämme als bloße durch den Accent und die Reduplication bewirkte Umgestaltungen dieser Grundform: prs. leiqê und léiqe, aor. liqé und liqé pf. léloiqe und leliqé, leliqê und zwar sind

alle diese Formen einst wirklich vorhandene Wörter gewesen wie sie es noch sind in latro = léigô. λείπε == léige, λίπε (vgl. ελθέ) == ligé, léhome = léloige, s. ririca wie jajna 2 pl. pf. = leligé. Der Stamm ligê ist der des griechischen sog. Passivaorists. Dieser gilt ganz mit Unrecht für eine den Griechen eigene Bildung, er findet sich genau entsprechend im Sanskrit im part, aor, med. z. B. vidâ-ná (zu vindati) und in den slav. Aoriststämmen auf e und a (tira: tirě, bera: bira), sowie in "den baltischen Aoristen (lit. likaú, bìro, bridáu, kirpáu, lett. pirku, dilu, dfimu, viru)" Bezzenberger in G.G.A. Daß die Sanskritgrammatiker 1879 S. 674. vid-âná-s trennen, daß dieses âna aus mâna verstümmelt (!) sein soll, genügt es erwähnt zu haben. Um die völlig gleiche Bildung des griech. Aorist Pass. und des s. part. aor. med. zu erkennen, gentigt die Zusammenstellung beider Formen. Man vergleiche: κιχή-μεναι μίγη άλιφήvœ und s. dihâ-ná picâ-ná vidâ-ná, ôứn und s. stuvâ-na, εζυγη und budhâ-na, έγρης εγέρθης Hesych. und Bleing und s. krâ-ná vrâ-ná. & θάρην und s. urâ-na, διάρπημεν τραπήσμεν und s. trshâ-ná, sprdhâ-ná. Der Stamm leligê ist der dritte Perfectstamm des Griechischen (wenn man πέποιθα den ersten, ἐπέπιθμεν den zweiten Im Sanskrit und Germanischen wird aus diesem Stamme das part. pf. med. resp. pass. gebildet, nur daß im Germanischen das alte ê durch Einfluß des Accents in a verwandelt wird. Man vergleiche: πεπιθή-σω λελιπμέvoc servoc und s. didiâ-na riricâ-na titvishâ-na got. stigans, έρρύη-κα τειύχη-κα und tushtuvâ-na jujushâ-ná got. kusans, εἔρηται (= μεμρηται) βέβλη-κα und s. babhrâ-ná got. baurans, έσχη-κα έσχη-ται (= σεσχη-) und s. sehâ-ná (sehâ == sashâ =  $\delta\sigma \gamma\eta$ ) u. s. w.

Zur Stütze der oben aufgestellten Behauptung, m s t in zet-u-as s. cé-sh-e zet-z-as seien in das Infinit zetai = cave infigiert, haben wir noch Beispiele ursprachlicher Infigierung beizu-Solche Beispiele gewähren uns drei nasalierten Präsensclassen des Sanskrit (7. 9. 5 Classe). Die Infigierung liegt bei der 7. Classe auf der Hand: s. yu-ná-kti: yu-n-jmás: yu n-jánti infigieren deutlichst ná in den starken, n in den schwachen Formen, und wenn auch die accentgemäße Vertheilung von ná (= né) und n nur im Sanskrit und Zend nachzuweisen ist, so steht doch für Jeden, in dem eine Ahnung von dem Kunstbaue der Ursprache aufgegangen ist, von vornherein fest, daß das System yunékti: vungmési: vungénti = lat. jungunt keine arische Neuschöpfung sein kann.

In der neunten Präsensclasse des Sanskrit ist ná, n ebenfalls infigiert, nicht affigiert, wie das zuerst von Saussure Système prim. des Voyelles p. 240 ff. nachgewiesen ist, und zwar tritt hier ná (n) vor dem schließenden Vocal des "Stammes" ein. Dieser schließende Vocal lautet im Sanskrit i, im Griechischen mit regelrechter Entsprechung α (vgl. ἐγήρα: jâri-shus, ἔας: s. ásîs lat. eras, κρέςας: s. kravis, σεύας, έσσεύαντο: s. ácu-cyavît, έχευας: s. havis, θυγάτης: s. duhi-tár u. s. w.). Das s. i war aber in stari- u. s. w., wie das Griechische zeigt, ursprunglich ein A-Laut, daher verbindet sich in den starken Formen ná mit dem Stammauslaute zu nâ' z. B. stári-tum: str-nâ'-mi aus str-ná-a-mi. Machen wir die Probe im Griechischen, so kann hier also die Präsensbildung -vnm. -vamer nur dann erscheinen, wenn der allgemeine Verbalstamm auf  $\alpha$  (= s. i) auslautet, und so ist es in der That:

δάμνημι (= δαμ-νε-α-μι) δάμ-ν-α-ται: δαμάσσαι, δαμάζω, παν-δαμά-τως, δέδμαται, δματός, s. dami-tár.

κίδναται: κεδά-σσαι cf. σκέδα

κίονημι εκίονατο: κερα-ίω κερά-σσαι ἄκρᾶ-τος. κρημνάντων: κρέμα-ται.

λίναμαι τρέπομαι Hsch.: λιά-ζω

πίλναται: πελά-θω πελά-σσαι πλη $\tilde{q}$ -το  $\tilde{a}$ -πλη $\tilde{a}$ -τος  $(\tilde{a})$ 

πιτνάς: πετά-σσαι πε-πτά-μένος.

πορνάμεν· πωλεΐν = περνάμεν: περά-σσαι, πέπραται πρα-τός.

διασχιδνασι: σχεδά-σσαι, σχεδάω.

Ferner: μάρναμαι kämpfe: μερα, wie s. mrnâ'ti: mári in âmarî-tar, κάμνω (aus καμνημι): κάματος κέκμη-κα α-κμα-τος, s. à-cami-shta, cami-tar, τάμνω: τέμα-χος, τέτμη-ται τμη-τός  $(\bar{\alpha})$ , άλίνω lat. lino vgl. s. linâti zu layi. Ebenso verhalten sich s. krînâ'ti kauft zu πρία-σθαι (s. krîta für kriyi-ta) =  $\pi \rho_i \alpha \tau \sigma$  in  $\vec{\alpha} - \pi \rho_i \alpha \tau \eta \nu$ ), s. aramnât stillte zu η-ρέμα stille, s. ástrnát lat. sterno zu s. stári-tum, s. grna ti ehrt zu γέρα-ς lat. gra-tus = s. gûrtá. Hätte die Wurzelschrulle nicht im Wege gestanden, so mußte man längst einsehen, daß die ganze Verbalclasse auf s. i, griech. a wie s. pári, stári, τέλα tragen, κέρα mischen,  $\vartheta_{\mathcal{L}}$   $\varepsilon_{\mathcal{L}}$   $\varepsilon_{\mathcal{L}}$ Wurzeln wie par τελ κέρ (!) ruhe, sondern auf den Wörtern s. pári, τέλα, πέρα, Wörter, welche theilweis noch als solche nachweisbar sind. ist ἄγα-μαι gar nichts als das flectierte ἀγα- und dieses Schwächung des bekannten Wortes μέγα = an. mjök = s. máhi, s. ramnáti ruht auf rámi und dieses rámi ist das griechische Wort ή-ρέμα still. In έτλαν έτλην τέτλαμεν ist selbstverständlich keine "Metathese" des Wurzelphantoms need oder rad" eingetreten, sondern e regelrecht getilgt und in ἔτλην τέτληκα τλητός der Auslaut ebenso regelrecht gedehnt. Die Entsprechung von s. gûrtá und lat. grâtus ist beiläufig bemerkt ebenfalls ganz regelrecht: s. stári = \*στερα gäbe regelmäßig geschwächt s. stri-tá = στρα-τό-ς; für ri (= griech. ρα lat. ră) tritt aber im Sanskrit, da dessen gekürzte Vocale durchweg eine Stufe tiefer stehen als die europäischen, r ein also strtá, die Dehnung dieses r würde \*stîrtá (wie stîr-ná) = lat. strâtus geben. Ebenso s. gári: gri = gṛ: gûrtá, aber γέρα-ς: (gră): lat. grâtus. Doch kann dies hier nicht weiter verfolgt werden.

Auch in der 5. Präsensclasse des Sanskrit ist ná (n) ursprünglich infigiert und zwar in "Infinite" auf u. Den Beispielen Saussures a. a. O. füge ich zu: s. caknávâma: cíkvan cíkvas zīzυς (d. i. zízzυς), ásaghnos: sahu-rí οχυ-ρο-ς έχυρός, s. dabhnuvánti: z. debaoma, wozu ved. adbhu-ta (Bezzenberger in s. Beiträgen III 171 ff.) rnóti όρνυμι: s. arvan όρούω, strnoshi στόρνυμι: στοφέσσαι ist στο εέ-σσαι germ. straujan, s. dâçnóti: dâçu-ri, prushnute: prushvâ Tropfen, dhrshnuhi: Θρασύς, jinvati: jîv, pinvati: pîvan. Im Griechischen: ἄχνυμαι: ἀχέςων ἀχέων, θόρνυμαι: θορείν (= θρ είν cf. s. dhûrv), δρεγνός: δργυια s. riú, γάνυμαι: γαν sich freuen lat. gau Freude, δλλυμι: οὐλόμενος (όλρό) όλορός, φθάνω = φθάνςω z. cpanvañti zu s. sphavaya caus. zu sphâv.

Wie weit auch sonst Infigierung stattgefunden, muß weitere Forschung lehren; auf die Anwendung von Infixen bei der Deminutivbildung hat bereits Bezzenberger in s. Beiträgen V 99 hingewiesen; derselbe theilt mir zwei deutlichst mit Infix gebildete s. Deminutive mit: yâmaki: yâmi und svapitaki: svapiti (Aufrecht in Zs. d. d. morgenl. Gesellsch. 34, 175). Ich igebe hier

eine kleine Sammlung von griech. deminutiven Verben, welche deutlich Infigierung enthalten: ασπακάζομαι Hech.: ασπάζομαι, σοκικώ Hech.: δοκώ, μυττικάζειν Hach.: μυττάξασα Hach., σμοχορδόω Hsch. = σμορδόω Hsch.: σμέρδος Gewalt: ἀρπαλίζω: ἀρπάζω, βρυαλίζω: βρυάζω, δαμαλίζω: δαμάζω, δογχάλιζω: δογχάζω; γουλίζω: γούζω, σισιλιγμός Zischen: σιγμός σίζω, τριγλίζω: τρίζω, τουλίζω: τρύζω: ποππυλιάζω: ποππύζω, ήβυλλιάν: ήβαν; εξαπατύλλων: εξαπατών, εβύλλων: βύω, βρύλλων: βρύν, ωθύλλετο Hach.: ωθετο: μαδάλλω: μαδάω, εαρδάλη Hsch.: βαρδήν · βινείν, ήρμαλώσατο Hsch.: ήρμόσατο, ήρταλέοντο: ἀρτέω; καγχαλάω: καγχάν; λικερτίζω: λακτίζω, μασταρίζω: μαστάζω, σχινθαρίζω: σχινθίζω. Das Verzeichniß läßt sich noch sehr vermehren; Verba deminutiva ähnlicher Bildung sind noch heute im Deutschen tiblich wie liebeln: lieben, tänzeln: tanzen u. s. w.

Wenn so die "Wurzel" zu Gunsten des Sayceschen "Satzwortes" aufzugeben ist, so ist selbstverständlich, daß auch der "Stamm" als leere Abstraction beseitigt werden muß. Anstatt der rohen Zerhackung des lebendigen Wortes in "Wurzel" oder "Stamm" und "Suffix", d. h. in zwei non entia, ist vielmehr zu zeigen, wie Kategorie aus Kategorie in gesetzlicher Weise sich entwickelt. So entspringen Participien aus den Infinitiven, besonders deutlich die sogenannten part. necessitatis: z. B. s. dâtavyá ist nicht aus der "Wurzel" dâ und dem "Suffix" tavya gebildet, sondern dâtavyám "zu geben" ist das, was dâ'tave "zu geben" ist, und ob das in dâtavi-á scheinbar an dâ'tave angetretene a "die Pronominalwurzel a" oder "das secundare a-Suffix" oder "paragogisch" sei, mag dahingestellt sein. Ebenso ist lat. ferendus der, welcher "ferendo" ist, und eine "zu beherzigende" Mahnung, eine Mahnung, die "zu beherzigen" ist. Die Abstracta auf s. vâ griech. a haben Verba auf s. va gr. 700 zur nothwendigen Voraussetzung, ebenso die s. nomina agentis auf vu vgl. Bechtel G.G.A. 1879 S. 272, dagegen ruhen die Adjective auf soc auf dem Locativ. Besonders deutlich tritt dies bei den Ortsadiectiven auf notoc wie 19aznosoc hervor. Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß 19aun olog auf den Locativ 19aunol zurtickzusühren ist. Man vergleiche: Θριάσιος: Θριάσι, Πενιελήσιος: Πεντελήσι, Πτελεάσιος: Πτελεάσι, Φυλάσιος: Φυλήσι, Φλυήσιος: Φλυήσι Hiernach sind auch die πουμνήσια Homers Taue, welche sich ηπουμνησι an der Prymne" befinden. Ebenso ist 'Αργείος: ὁ 'Αργεί, Μαραθώνιος: ὁ Μαραθώνι, Λακεδαιμόνιος: ὁ Λακεδαίμονι. Σελινούντιος: ὁ Σελινοῦντι (ων) u. s. w. An sonstigen beweisenden Formen stelle ich noch zusammen: ἀντίος: ἀντί, ἀρτίος: ἄρτι-πος, γύναια δώρα: γυναι-μανής, δεξιός: δεξι-τερός, δή fιος: δηςι = δάς in Δηςί-φοβος, ήέριος: ήρι, έφιος: έφι, κραταιός: πραται-γύαλος, παλαιός: πάλαι, ποίος: ποί, πρώιος: πρωί. Noch deutlicher ist είνάλιος =  $\epsilon l \nu \dot{\alpha} \lambda i$ ,  $\dot{\epsilon} \nu \nu \dot{\nu} \gamma i o c$  =  $\dot{\epsilon} \nu \nu \nu \gamma i$ ,  $\dot{\epsilon} \pi i \gamma \vartheta \dot{o} \nu i o c$  =  $\dot{\epsilon} \pi i$  $\chi \Im o \nu i$ ,  $\dot{\nu} \pi o \chi \epsilon i \rho i o c = \dot{\nu} \pi \dot{o} \chi \epsilon i \rho i$ , Die Vocalverkürzung in δήμιος (vgl. πανδημεί) ενδήμιος erklärt sich aus alter Oxytonierung, erhalten in άφνειός: άφενος, γεραιός: γεραί-τερος, παλαιός: πάλαι, wie im s. divyá d. i. divi-á "was im Himmel (divi) ist". Wie das Patronym Τελαμώνιος zu denken ist als δ Τελαμώνι \_dem Telamon (gehörig)<sup>u</sup>, so beruht Τελαμωνίδης auf dem Ablativ Τελαμωνιδ, "der vom Telamon", Τελαμωνιάδης ist "der von der Τελαμωνιαδ sc. γενεαδ, der vom Telamonischen Geschlechte".

Diese Betrachtungen können hier nicht weiter verfolgt werden; sie sind veranlaßt worden durch den kühnen und glücklichen Gedanken

Sayce's, daß nicht von Wurzeln, Stämmen und Suffixen, als leeren Abstractionen, sondern vom Satzworte auszugehen sei. Auf den übrigen reichen Inhalt der Sayce'schen Schrift kann ich hier nicht eingehen, und muß mich mit einer allgemeinen Empfehlung derselben nicht nur für Lernende, sondern auch für Lehrende begnügen. A. Fick.

Canonicity. A Collection of Early Testimonies to the Canonical Books of the New Testament, based on Kirchhofer's 'Quellensammlung'. By A. H. Charteris, D.D., Professor of Biblical Criticism and Biblical Antiquities in the University of Edinburgh; and one of Her Majesty's Chaplains. Edinburgh and London, William Blackwood and Sons. MDCCCLXXX. (38, CXX, 484 S. 8°).

Wenn man, durch die Fassung des Titels geleitet, das vorliegende Werk zunächst vornehmlich in seinem Verhältniß zu Kirchhofers "Quellensammlung zur Geschichte des Neutestamentlichen Canons bis auf Hieronymus" (Zürich 1844) zu würdigen unternimmt, so wird man mit der Anerkennung des Geleisteten nicht zurückhaltend zu sein brauchen. Der Verf. hat nicht nur, unterstützt durch eine Anzahl jüngerer Freunde, die von seinem Vorgänger zusammengestellten Texte auf Grund der in den letzten vierzig Jahren erschienenen neuen Ausgaben sorgfältig revidiert, sondern auch durch Einleitungen und textkritische sowol als sachliche Anmerkungen die Brauchbarkeit des Buchs zu erhöhen sich bemüht. Ganz neu hinzugekommen ist namentlich die Introduction (S. I-CXX), welche in 17 Abschnitten über die wichtigsten Zeugen und geschichtlichen Zeugnisse für den Gebrauch der neutestamentlichen Schriften orientiert. Die Quellenausztige selbst sind, hier und da vermehrt, im wesentlichen ebenso gruppiert wie bei Kirchhofer. Den Anfang ma-

chen die ältesten Zeugnisse für eine Sammlung heiliger Schriften (bis auf Athanasius) und die späteren für den Canon des Neuen Testaments (vom Concil zu Laodicea bis zum — Bonner Altkatholikencongreß v. J. 1874!). Dann folgen die Stellen patristischer Schriften, die sich auf das Neue Testament als Ganzes beziehen, sodann im einzelnen die Zeugnisse für die vier Evangelien, für die Synoptiker, für Matthäus, Marcus u. s. w. bis zur Apokalypse. Dieß der erste und Haupttheil (S. 1-358). Der zweite Theil bringt die Bezeugung durch heidnische Schriftsteller (S. 361 - 379, darunter auch solche Stücke, in denen zwar von Christen, nicht aber von ihren heiligen Schriften die Rede ist), der dritte durch Häretiker (S. 383-448). Der vierte Theil endlich handelt von außerkanonischen Evangelien (S. 451-471), worauf noch Errata (S. 473 f., hinzuzufügen S. XXXV Anm. 1 Echhardt, wofür Gebhardt, und S. 169 Anm. 4 ZIH, wofür TIH zu lesen ist) und ein von Rev. James Coullie ausgearbeiteter Index (S. 475-484) folgen.

Was der Verfasser im Vorwort als seine Absicht bezeichnet, hat er in anerkennenswerther Weise ausgeführt, und Kirchhofers Quellensammlung, ohnehin längst im Buchhandel vergriffen, kann nun als völlig antiquiert gelten. Nur diejenigen werden sich ihrer etwa noch bedienen, welche für die griechischen Texte eine lateinische Uebersetzung, von welcher hier ganz abgesehn worden ist, nicht missen mögen. Man kann also, wenn man die Voraussetzung des Verfassers von der Brauchbarkeit und Zweckmäßigkeit einer derartigen Sammlung theilt, für diese Wiederbelebung des Kirchhoferschen Werkes nur dankbar sein.

Anders gestaltet sich das Urtheil, wenn man das vorliegende Buch, abgesondert von seinem

Vorgänger, für sich allein betrachtet. Man sieht sich dann zuvörderst vor die Frage gestellt, ob wirklich im gegenwärtigen Zeitpunkt und bei dem gegenwärtigen Stande der Forschung nach den Anfängen und der Entwicklung des neutestamentlichen Canons, eine solche Behandlung des Gegenstandes, wie sie uns hier geboten wird. als nützlich und der Sache förderlich bezeichnet werden kann. Wer den Verhandlungen, welche in den letztverflossenen Jahrzehnten hierüber geführt worden sind, mit Aufmerksamkeit gefolgt ist, wird diese Frage, wenn überhaupt, so doch nur in sehr bedingter Weise bejahen können. Daß es dem Docenten, welcher über Geschichte des neutestamentlichen Canons liest, recht erwünscht sein mag, ein Handbuch zur Verfügung zu haben, in welchem sich die in Betracht kommenden Belege gesammelt finden, ist einzuräu-Aber selbst unter diesen Gesichtspunkt gestellt, möchte man die Anlage der Quellensammlung anders wünschen. Dieses bunte Durcheinander von ausdrücklichen Citaten und bloßen Wortanklängen, von abendländischen und morgenländischen Quellen, ist in hohem Grade verwirrend und, wenn man, wie der Verfasser, vornehmlich auf Studierende als Leser rechnet, um so bedenklicher, als es in dem Buche selbst an den nötbigen Directiven zur Sichtung und richtigen Beurtheilung des mannigfaltigen Stoffes fehlt. Die ausführliche Einleitung giebt zwar für die kirchlichen Schriftsteller bis auf Origenes herab die nöthigsten Daten, läßt aber die grundlegenden Fragen nach der Entwicklung des Begriffs der Canonicität und den Merkmalen derselben so wie nach den localen Verschiedenheiten der Canonsgeschichte ganz bei Seite.

Die Erörterung der zahlreichen Controversen, welche in den einleitenden Abschnitten zur Sprache kommen,

läßt das Streben nach möglichster Objectivität nicht verkennen. Die Urtheile des Verfassers sind demgemäß besonnen und vorsichtig abwägend, bleiben aber dabei nicht selten zwischen den Extremen schwankend. So z. B. in betreff des Briefs an Diognet, von dem es heißt: "The date may be from the end of the second to the beginning of the fourth century; or it may be the fiction of a later time" (S. 65 Anm. 1, wo kurz vorher, mit Berufung auf Donaldson, die Abfassung durch Henr. Stephanus als "not absolutely inconceivable" bezeichnet worden war). Ueber die Entstehungszeit der Acta Pauli et Theclae urtheilt der Verf. S. 180 Anm. 1 folgendermaßen: "This Book is probably that to which Tertullian refers (de bapt. c. 17), and dates from some time after the middle of the second century"; dagegen S. 199 Anm. 1 äußert er sich darüber wie folgt: a work of the second century . . . which Tertullian (de bapt, c. 17) says was written by a presbyter who confessed that he manufactured it from love of Paul. According to Jerome it dates from the beginning of the second century". Die Litteraturangaben, welche übrigens nur gelegentlich auftreten und auf Vollständigkeit augenscheinlich keinen Anspruch erheben. möchte man doch oft etwas reichhaltiger wünschen. Wenn z. B. in dem Abschnitt über das Muratori'sche Fragment (S. LXXIX ff.), der doch dazu dienen soll, den Leser über den Stand der Frage zu orientieren, nichts von dem erwähnt wird, was seit Hesse's Monographie (1873) darüber geschrieben worden ist, so muß das als ein Mangel bezeichnet werden, selbst wenn man dem Verf. die Berechtigung zugesteht, den Werth dieser Urkunde für die Geschichte des neutestamentlichen Canons nicht so hoch anzuschlagen, wie es meist geschieht. "It seems to be" heißt es darüber S. LXXX, "compiled from dislocated pieces; at all events, the connection between the sentences is often obscure. The only use which can be safely made of its testimony regarding some disputed point is of a general kind" u. s. w., und zum Schluß (S. LXXXI): "On the whole, we must regard this famous fragment as an unsatisfactory document".

Der Druck des Buchs, namentlich der mitgetheilten Texte, macht den Eindruck großer Correctheit; die Aus-

stattung läßt nichts zu wünschen übrig.

Göttingen. O. v. Gebhardt.

Für die Redaction verantwortlich: F. Bechtel, Director d. Gött, gel. Ans.
Verlag der Dieterich'schen Venlage - Buchhandlung.
Druck der Dieterich'schen Univ. - Buchdruckerei (W. Fr. Krastner).

## Göttingische gelehrte Anzeigen

unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stück 15.16.

13. u. 20. April 1881.

Die Lauinen der Schweizeralpen. Von J. Coaz. Bearbeitet und veröffentlicht im Auftrage des eidgenössischen Handels- und Landwirthschafts-Departements. Mit einer Lauinenkarte des Gotthardgebietes, fünf Tabellen und vielen Abbildungen. Bern. J. Dalp'sche Buch- und Kunsthandlung (K. Schmid). 1881. 147 SS. 86.

Wer mit theilnehmendem Interesse den Fortgang des Kampfes verfolgt, welchen in den Alpenländern eine Schaar einsichtiger Männer wider die den Menschenwerken feindlichen Elementar-Gewalten und ihren starken Bundesgenossen, den Unverstand des Volkes, führt, der hat in den vordersten Reihen jener wackren Cultur-Kämpfer seit drei Jahrzehnten stetig den Mann gefunden, dessen Namen das ums vorliegende neue Werkchen auf seinem Titel trägt. Ein Buch des eidgenössischen Oberforstinspectors Coaz über die Lauinen darf bei jedem Alpenfreund, schon ehe er es aufgeschlagen, einer achtungsvollen Aufnahme sicher sein. Wer es

Inhait: J. Coaz, Die Lauinen der Schweizeralpen. Von J. Partsch.

— K. Both, Geschichte des Forst- und Jagdwesens in Deutschland.

Von E. Braum. — Lamprecht von Regensburg, herausg. v.

K. Weinhold. Von F. Bech. — Aristophanis Thesmophoriazusae ed. H. M. Blaydes. Von A. con Velsen. — F. Selmi,
Riesrca del fosforo delle urine. Von Th. Hussemann.

Eigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött. gel. Anz. verboten

gelesen, wird nicht unterlassen, ihm ein freudi-

ges "Willkommen!" entgegen zu rufen.

Während an der Erforschung der meisten Seiten der Alpen-Natur, an der Entschleierung des Gebirgs-Baus, an dem Studium der atmosphärischen Vorgänge und der Vegetation Naturkundige aller Nationen zahlreich und mit Erfolg sich betheiligt haben, ist eine der verbreitetsten, großartigsten und zugleich verhängnißvollsten alpinen Natur-Erscheinungen, die Lauine, so gut wie vollständig dem Forschungs-Sinn der Alpenbewohner vorbehalten. Der Fremde, welcher im Sommer die Alpen durchwandert, sieht bisweilen nach stärkerem Schneefall in den Hochregionen an jäher Gipfel-Lehne eine Lauine hinabfegen in den Grund einer Firnmulde und läßt mit dem Ergötzen der Neugier sein Auge auf dem schönen Schauspiel ruhen. Von den Schrecken der Lauinen-Sturze gewinnt er nur eine dunkle, mehr ahnende Vorstellung aus den Schneemassen, mit denen ein Lauinenzug einen Wildbach für den ganzen Sommer fest überbrückt hat, aus dem Bilde der Verwüstung, das Waldungen darbieten, in welche Lauinen selbst oder die ihnen voraneilende Windsbraut eingebrochen sind, aus den Schutzwehren. mit denen die Bergbewohner ihre Häuser und ihre Verkehrswege gewappnet haben gegen sturm der Schneefluth. Eine volle unmittelhare Kenntniß des Phaenomens in seinen furchtbarsten Gestalten kann nur der gewinnen, der Jahr aus Jahr ein die Lauinenzeit in den Alpen mit durchlebt. Auf eine von praktischer Erfahrung und zugleich von wissenschaftlichem Sinn getragene monographische Darstellung der Lauinen von der Hand solch eines Mannes haben Seit Simler wir lange warten müssen.

Scheuchzer die Lauinen classificierten und beschrieben, sind sehr wenige und meist sehr wenig fördernde Beiträge zur Kenntniß der Lauinen zu verzeichnen. Mit Litteratur-Studien brauchte Coaz nicht viel Zeit zu verlieren.

Das Werk von C. geht naturgemäß aus von der Vorbedingung der Lauinenbildung, von dem Schneefall in den Schweizer Alpen. Es bezeichnet die Grenzen, innerhalb deren die Luft-Temperatur bei Schneefällen sich zu pflegt (+4° C. bis - 10° C.) und characterisiert die je nach der Temperatur verschiedene Beschaffenheit des Schnees, den feuchten, groß flockigen, leicht haftenden Schnee warmer Tage und den trocknen, feinen Schneestaub, der in kalter Luft fallend ein Spiel der Winde wird. die ihn umberwirbeln und in ungleicher Vertheilung ablagern. Länger beschäftigt den Verf. die Ermittelung der Masse des Schnees, der in den Schweizer Alpen, speciell in dem Gotthard-Gebiete fällt, dessen Lauinenzuge als Beispiel für die Verbreitung des Phaenomens auf einer beiliegenden Karte (1:50,000) eingetragen sind. Coaz hat hier mit den bekannten Schwierigkeiten zu kämpfen, denen überhaupt die Messung des Schneefalls unterliegt. Um auch die Beobachtungen derjenigen Stationen mit verwerthen zu können, welche nur die Höhe der aus der Schmelzung des Schnees gewonnenen Wasserschicht angeben, bemüht er sich das Volumens-Verhältniß zwischen frisch gefallenem Schnee und seinem Schmelzwasser\*) zu bestimmen aus den besonders vollständigen und zu-

<sup>\*)</sup> Dies Verhältniß schwankt bekanntlich nach den Untersuchungen von van Swinden und Quetelet zwischen 3:1 und 19:1 (im Mittel 9:1). Jelinek hält 12:1 für die durchschnittlich anwendbare Proportion.

verlässigen Beobachtungen zweier im Höhengürtel der Lauinenbildung gelegener Stationen. Für den Gr. St. Bernhard (2478m) ergiebt sich aus 3 Jahrgängen (1876-1878) das Volumens-Verhältniß von frischgefallenem Schnee Schmelzwasser =  $12,\overline{064}:1$ , für Sils - Maria  $(1810^{m})$  aus 4 Jahrgängen (1876-1879) =12.33:1. Das Mittel aus beiden Beobachtungs-Reihen (12,12:1) benützt C. dann für die Umrechnung der Schmelzwasserhöhen in Schnee-Bei den starken Differenzen der zwischen 21,93 und 8,17 sich bewegenden Monats-Mittel für den Exponenten der Proportion, schienen mir die von Coaz berechneten Reihen kurz und die nahe Uebereinstimmung der Resultate für beide Stationen eine mehr zufällige. Da überdies die Wahrscheinlichkeit nabe lag. daß je nach den Temperatur Verhältnissen für die einzelnen Monate sich verschiedene Werthe des Exponenten der Volumens-Proportion zwischen Schnee und Wasser ergeben würden, habe ich für die beiden von C. gewählten Stationen die vollen in den Schweizerischen Meteorologischen Beobachtungen vorliegenden Materialien rechnend verwerthet (Gr. St. Bernhard 16 Jahrgänge 1864-1879. Sils-Maria 11 Jahrgänge 1869-1879). Der Exponent des Volumens-Verhältnisses zwischen frischem Schnee und Schmelzwasser beträgt darnach:

| Gr. Bernhard.  | Sils. |
|----------------|-------|
| Oktober 7,79   | 7,65  |
| November 10,29 | 12,88 |
| December 11,92 | 18,71 |
| Januar 12,36   | 14,35 |
| Februar 12,04  | 12,86 |
| März 11,67     | 10,52 |
| April 9,43     | 9,31  |
| Mai 7,28       | 8,73  |
| Juni 6,22      | 7,16  |
| Jahr 10,10     | 11,47 |

Beide Beobachtungs-Reihen zeigen ein regelmäßiges Steigen der Verhältniß-Ziffer vom Herbst bis zu einem im Januar liegenden Maximum, von da ab ein ebenso regelmäßiges Fallen der Ziffer bis zum Juni. In den kälteren Monaten, wo der Schnee in lockerer Gestalt fällt und die Zwischenräume zwischen den über einander gelagerten Schneeflocken nur mit Luft (nicht mit Wasser) gefüllt sind, ist seine Anhäufung eine minder dichte. Dasselbe Schnee-Quantum nimmt zu dieser Zeit mehr Raum ein als in den wärmeren Herbst- und Frühlings-Monaten. Mit diesem zweifellosen Ergebniß contrastiert nun überraschend die Thatsache, daß der frische Schnee des Großen St. Bernhard, der höheren kälteren Station, dichter (10,10) zu liegen scheint als der von Sils (11,68). Besonders in den schneereichen Winter-Monaten (Nov. bis Febr.) ist der Exponent der Volumens-Proportion zwischen Schnee und Schmelzwasser bei Sils durchweg weit höher als beim Gr. Bernhard. Wie erklärt sich diese Abnormität? Ich glaube: durch den mächtigen, rein lokalen Einfluß, welchen der über die Pashöhe des Bernhard streichende kräftige Wind auf die Resultate der dortigen Beobachtungen ausübt. Die meisten und stärksten Schneefälle auf dem Gr. Bernhard sind von heftigem Wind begleitet. Der Schnee, welchen der Sturm in den Regenmesser hineinpeitscht, mag durch die Vehemenz des Winddruckes zu größrer Dichtigkeit zusammengedrängt werden, als es im freien Felde oder gar im Windschatten geschieht. Daraus ergiebt sich wahrscheinlich die durch die Temperatur-Verhältnisse nicht erklärliche Erniedrigung des Exponenten der Volumens-Proportion zwischen Schnee und Schmelzwasser bis unter den Betrag herab, der für das

windstillere Sils ermittelt ist. Noch eines ist zu bedenken. Der auf dem Großen St. Bernhard fallende Schnee wird durch die winterlichen Sturme großen Theils fortgeweht. Fast in jedem der Winter-Monate (Nov. bis Febr.) begegnen wir bei einem oder mehreren Tagen im Beobachtungs-Journal der Notiz, es habe zwar stark und anhaltend geschneit, doch sei wegen des heftigen Windes nur wenig oder kein Schnee im Recipienten gefunden worden. Diese unvollständige Messung der fallenden Schneemenge äußert auf unsere Special-Untersuchung Einfluß, daß diejenigen Monate (Nov. bis Febr.). in denen der Exponent des Volumens-Verhältnisses vom Schnee zum Schmelzwasser ein besonders hoher ist, bei der Bildung des Jahres-Mittels nicht mit dem vollen, ihnen gebührenden Gewicht in die Wagschale fallen. Auch dadurch wird die Verhältniß-Zahl unter ihre wahre Höhe herabgedrückt. Diese Störungen, welche den Werth der sorgsamen Beobachtungen auf dem Gr. St. Bernhard beeinträchtigen, würden mich dazu bestimmen, grade bei dieser Untersuchung von den Beobachtungen des Bernhard-Hospizes ganz abzusehen.

Begleiten wir Coaz nun weiter zu der Bestimmung des Quantums der Schneemassen, die im Laufe eines Jahres im Gotthard-Gebiet niederkommen, so werden wir nicht ohne einige Ueberraschung den Weg betrachten, den er zu diesem Ziele einschlägt. Er wählt aus dem Schweizer Beobachtungs-Netz 10 Stationen aus, 2 Paßstationen (Gr. Bernhard und Bernhardin), 5 aus Hochthälern (Bevers, Sils, Castasegna, Splügen-Dorf, Platta), 3 aus tieferen Lagen am Nord- und Süd-Hang der Alpen (Ragatz, Marschlins, S. Vittore). Aus den Journalen die-

ser 10 Stationen berechnet er seinen Mittelwerth von 442,55mm (in Schmelzwasser), resp. 5363,7mm (in Schneehöhe) für den jährlichen Schneefall. Daß Coaz aus dem Gotthard-Gebiet selbst keine Station mit in seine Rechnung aufgenommen hat, mag seine guten Gründe haben. Aber ob die Auswahl der in die Rechnung aufgenommenen Stationen für den vorliegenden Zweck durchaus geeignet war, darf wohl bezweifelt werden. In der Auswahl von Coaz überwiegen die tief liegenden Stationen mit schwachem Schneefall zu stark und die beiden Paß-Stationen kommen wegen der störenden Wirkung des Windes, der viel Schnee ungemessen entführt, nicht zu voller Geltung. Ueberlegt man noch, daß die ausgedehnten Gipfel Regionen naturgemäß gar keine Vertretung im Beobachtungs-Material haben, so sagt man sich leicht, daß der gefundene Durchschnitt zu niedrig ausfällt für den Schneefall des Gotthard-Gebiets, besonders zu niedrig für die Region, in welcher die meisten Lauinen losbrechen. Die Massen des im Gotthard-Gebiete jährlich fallenden und des durch die zahlreichen Lauinen in Bewegung gesetzten Schnees dürften erheblich größer sein, als Coaz sie veranschlagt.

Nachdem Coaz noch eine gute BeohachtungsReihe von Sils über das Zusammensinken des
lagernden Schnees mitgetheilt, wendet er sich
im zweiten Capitel zur Bildung der Lauinen. Dabei kommt natürlich sofort die Sonderung verschiedener Arten von Lauinen zur
Sprache. Die Terminologie der Lauinen ist seit
lange etwas in Verwirrung gerathen durch den
Miägriff der meisten Autoren, verschiedene Eintheilungs-Principe zu vermengen. Man berücksichtigt gewöhnlich bei der Classification der
Lauinen 1) die Temperatur, bei welcher eine

Lauine abgeht und die davon abhängige Consistenz ihrer Schneemassen, 2) die größere oder geringere Vollständigkeit, mit der ein Lauinensturz die Lehne, über welche er abgleitet, entblößt, außerdem wohl auch die Bewegungs-Art und die Wirkungs-Weise der Lauine. Dem ersten und zweifellos bedeutungsvollsten Eintheilungs-Grunde entspringt der Gegensatz von avalanghe fredde, lavina da fraid gegenüber avalanghe calde, lavina da chod (minder treffend: Winter- und Frühlings-Lauinen). Denselben Gegensatz bringen mit Betonung der Beschaffenheit des Schnees bei verschiedener Temperatur zum Ausdruck die Bezeichnungen avalanches de poussière. Staublauinen und avalanches solides \*). Schlaß-Laninen. Für die letztere, nur provinciell innerhalh der Schweiz tibliche Benennung (- schlass, schlasem, schlesem heißt dialektisch der feuchte, gut cohaerierende Schnee —) zieht Coaz nach dem Beispiel von Scheuchzer u. a. den Namen Grundlauinen (avalanches de fond) vor. Nun muß man allerdings anerkennen, daß die Begriffe Schlaß-Lauine und Grund-Lauine wirklich in den meisten Fällen sich decken, daß, um Coaz' (S. 26) eigene Worte zu brauchen, die Lauinen feuchten Schnees "gewöhnlich vom Grund weg abrutschen". Aber ganz unbedenklich ist die Identification der beiden Begriffe doch nicht. Der Name Grundlauine führt uns in eine andere Reihe von Begriffen tiber, in dieselbe Reihe, welcher auch die von Coaz sehr passend vorgeschlagene Bezeichnung Ober-Lauine angehört. Man versteht darunter Abrutschungen von Neu-Schnee auf der Firn-

<sup>\*)</sup> Ob diese Bezeichnung, die z. B. Kaltbrunner, Manuel du voyageur p. 250 anwendet, im Volk gebräuchlich ist, weiß ich nicht. Coaz führt sie nicht mit auf.

kruste einer älteren, durch den Lauinensturz nicht mit in Bewegung gesetzten Schneeschicht. Jeder Unbefangene wird die Begriffe Grundlauine und Oberlauine für sich ausschließende Gegensätze halten. Diese schlichte naturgemäße Auffassung ist dem, welcher mit Coaz alle Schlass-Lauinen Grund Lauinen nennt, verwehrt. Für Coaz giebt es (S. 142) "Grund-Lauinen, die ihren Grund auf der Eiskruste des alten Schnees haben und als Ober-Lauinen abfahren". So geht der wesentlichste Inhalt, der Kern eines Begriffes verloren, wenn man den Umfang zu weit ansdehnt.

Offenbar liegt hier eine Vermengung zweier thatsächlich von Grund aus verschiedener Eintheilungs-Principien vor. Beide Scheidungen, die auf Grund der durch die Temperatur bedingten Beschaffenheit des abfahrenden Schnees und die auf Grund der vollständigen oder partiellen Entfernung von Schneelagern durch Lauinensturz sind bedeutungsvoll für das Studium und werth neben einander in der Lauinen-Statistik Berücksichtigung zu finden. sind aber auch die wirklich brauchbaren Unterscheidungen verschiedener, wohl charakterisierter Lauinen-Arten erschöpft. Alle die anderen noch vom Volksmund genannten oder von Gelehrten erklitigelten Species kann die Wissenschaft tiber Bord werfen. Coaz thut dies stillschweigend mit der Bezeichnung Wind-Lauinen; ausdrücklich lehnt er die von den Gebr. Schlagintweit in die Wissenschaft eingeführten Namen Roll- und Rutsch-Lauinen ab; er hätte ebenso auch den volksthümlichen Ausdruck Schlag-Lauinen bei Seite schieben können schon um der Mißverständnisse willen, die an ihn sich knüpfen. Die Schlag-Lauinen werden von Berlepsch (Schweizerkunde S. 336) als besondere Kategorie den Staub- und Grund Lauinen vorangestellt, dann aber in confuser Auseinandersetzung, welche den Namen von der Entstehung mancher Lauinen durch Einschlagen abfallender Schnee-Bretter (corniches de neige) herleitet, mit den Staublauinen (das sind offenbar die 'Harein' der Berner) zusammengeworfen. Die Schlagintweits knupfen die Deutung des Namens nicht an die Entstehung, sondern an die Wirkungs-Weise der Lauinen, erkennen aber in Schlag-Lauinen ebenfalls Staub-Lauinen. Schaubach (Deutsche Alpen I, S. 107) scheint die Schlag-Lauinen für eine Mittel-Gattung zwischen Staubund Schlass-Lauinen zu halten. Sie sind indes zweifellos mit letzteren durchaus identisch, wie Coaz und vor ihm schon Scheuchzer richtig erkannt haben.

Ohne auf diese unerquicklichen, aber doch wohl unerläßlichen Begriffs-Abgrenzungen tiefer kritisch einzugehen, wendet sich Coaz - ein Mann, dem an der Sache mehr als am Namen liegt - zu den Ursachen der Lauinen-Bildung. Was in einem 30jährigen Berufsleben, in stetem innigen Verkehr mit der Natur das scharfe Auge des erfahrenen Forstmanns erspäht, tritt hier in lichtvoller, treffender Darstellung uns entgegen. Besonders der Nachweis des Einflusses, welchen das Relief, die geologische Beschaffenheit, die Bewässerung und die Pflanzendecke einer Berglehne hemmend oder fördernd auf die Entwickelung von Lauinen ausübt, muß als eine Glanzpartie des trefflichen Buches und zum Theil als ein kräftiger Fortschritt der Lauinen-Kenntniß gelten.

Das dritte, von guten Abbildungen begleitete Capitel schildert die Lauinenkegel, die Schutkegel des in den Thalsohlen angehäuften Lauinen-Schnees. Die Verdichtung, welche der Schnee beim Aufschlagen der Lauine und bei der Bildung des Lauinenkegels erleidet, scheint in der Schweiz noch nicht durch exacte Messungen festgestellt zu sein. Bei dem großen Lauinensturz zu Bleiberg in Kärnthen (25. 2. 1879) fand man das Gewicht des Kubikmeters Schnee aus den oberen Lagen des Lauinenkegels 665 kgr, aus den unteren Lagen 792 kgr, während neugefallener Schnee per Kubikmeter nur 70,9 kgr. wog. Es wäre von Interesse, wenn ähnliche Wägungen auch anderwärts vorgenommen würden.

Das umfangreiche vierte Capitel (S. 57—90) beschäftigt sich mit der Geschichte und Verbreitung der Lauinen in den Schweizer Alpen und reproduciert geographisch geordnet in geschickter Auswahl aus der Menge von Schilderungen einzelner Katastrophen die besonders instructiven, so auch die beste Darstellung, die je von einem Lauinensturz gegeben wurde, den Bericht des Ingenieurs Gosset über den von ihm erlebten, für Tyndall's Führer verhängnißvollen Schneebruch am Haut de Cry (28, 2, 1864).

Nach zwei kürzeren Abschnitten über die Rettung der in Lauinen Verunglückten und über die erschöpfend dargelegten Nachtheile der Lauinen, folgt in Capitel 7 und 8 (S. 102—129) die Beschreibung der Schutzmittel, welche gegen Lauinenzüge sich anwenden lassen. Während man früher sich begnügte, auf eine möglichst schadlose Ablenkung der Lauinen hinzuwirken, indem man die Gebäude bergseits in den Boden hineinbaute oder durch eine Spaltecke schützte, die Straßen mit

Galerien überwölbte, schreitet man jetzt, wo es wünschenswerth und möglich ist, dazu, die Bildung der Lauinen selbst zu verhüten. Es bedarf wohl kaum der Versicherung, daß hier bei der Verbauung der Lauinenzüge und der ihr folgenden Aufforstung der Lehnen der Verf. wieder ganz in seinem Elemente ist und aus einer Fülle feiner Beobachtungen wohlerwogene Rathschläge für diesen schweren Kampf wider die Lauinengefahr ableitet.

In Capitel 9 werden wir über den Stand der von der Schweiz angeordneten (auch für Italien in Aussicht genommenen) Lauinen-Statistik unterrichtet, die dem Verf. künftig noch reichere Materialien zur Behandlung des interessanten

Gegenstandes an die Hand geben wird.

Das Schluß-Capitel giebt anhangsweise eine Uebersicht des Vorkommens von Lauinen in andern europäischen Gebirgen. die deutschen Mittel-Gebirge werden dabei nicht vergessen. Für die Vogesen wird das Vorhandensein von Lauinen in Abrede gestellt\*). dem Schwarzwald dagegen werden (S. 139-142) eine Reihe höchst interessanter Daten (26jährige Beobachtungsreihe über das Schwinden des letzten Schneerests am Feldberg) tiber die Schneeanhäufung und über Lauinenstürze mitgetheilt. Für die übrigen deutschen Mittel Gebirge hat dem Verf. das Material gefehlt. Im Riesen-Gebirge verstreicht wohl kein Winter, ohne daß in die oberen Thälern der Aupa, des Weißwassers und der Elbe, in den Kessel, die Schneegruben und die Teiche Staub- und Schlass-Lauinen nie-Die ständigen Siedelungen der Bergdergingen. bewohner haben sich theils nicht bis in die ge-

<sup>\*)</sup> Schwerlich mit Recht. vgl. Collomb, Preuves de l'existence d'anciens glaciers dans les Vosges. Paris 1847 p. 181.

fährdeten Thalstrecken hinaufgewagt, theils nach einschüchternden Erfahrungen (wie dem Lauinen-Sturz, der 15, 12, 1666 im Riesengrunde zwei Banden sammt ihren Bewohnern begrub) daraus wieder zurückgezogen. So beobachtet fast nur der Forstmann die "Schneelehnen", die oft verheerend bis tief in den Hochwald hinab ihre Straßen ziehen. Selten nur (so 1865, 1877) verursachen Lauinenstürze, die einen Bauden-Bewohner oder Waldarbeiter überraschen, Unglücksfälle, welche dann vorübergehend die Aufmerksamkeit der ganzen Bevölkerung auf das auch in unserem bescheidenen Gebirge keineswegs fehlende Phaenomen der Lauinenbildung binlenken. Wie in diesem Punkte, so ist wohl auch in anderen das Schluß-Capitel, in welchem der Verf. auf Mittheilung fremden Materials angewiesen ist, noch mancher Ergänzung und Verbesserung fähig. Ueberall wo Coaz auf die eigene nie versagende Beobachtungsgabe sich stützen kann, hat er schon jetzt eine mustergültige, für unsere Zeit abschließende Leistung geschaffen. J. Partsch. Breslan.

Geschichte des Forst- und Jagdwesens in Deutschland von Dr. Karl Roth, Professor an der Universität zu München. Berlin, Wiegandt, Hempel & Parey 1879. XVI u. 678 S. 8°.

Kein Zweig der Volkswirthschaft arbeitet in so großen Zeiträumen, wie das Forstwesen. Der Umtrieb des Menschengesehlechtes ist kurz im Vergleich zu demjenigen des Waldes. Was der Knabe sät, kann er, der Regel nach, auch in spätem Greisenalter nicht erndten. Daher zielt in unserer auf raschen Erwerb gerichteten Zeit das mächtige Drängen und Treiben im Forstwesen vor Allem auf Abkürzung der Zeiträume, innerhalb deren die forstlichen Zwecke seither

erreicht wurden; und zwar in zwei Richtungen. einestheils durch technische Beschleunigung und Verbesserung des Wachsthums, der Reife und des Werthes, durch Wohlfeilheit und darans sich ergebende Anwendbarkeit der bezuglichen Hülfsmittel im Großen, anderentheils durch Herabsetzung des Umtriebs zum Zwecke höchstmöglicher Verzinsung der Anlagecapitalien. Grund der Zinszinsrechnung. Das letztere Princip wendet sich folgerecht gegen die aus der historischen Entwicklung hervorgegangenen jetzigen Thatbestände. Je tiefer es in das Wohl und Wehe der deutschen Nation, zumal in die Interessen der ländlichen Bevölkerung eingreift, desto verdienstvoller erscheinen die mühsamen Arbeiten, welche sich die Aufgabe stellen, die Quellen der Geschichte zu eröffnen und nicht allein für die allgemeinen culturhistorischen Zwecke, sondern auch für die Beurtheilung der materiellen Tagesfragen nutzbar zu machen. Die letzteren sind uns hier in erster Linie maaßgebend.

Das vorliegende Werk hat in der fraglichen Beziehung höchst Dankenswerthes ge-

leistet.

Es ist nicht die Absicht des Referenten, die Schwächen des Werks zu verschweigen oder zu verdecken. Was zunächst die Form betrifft, so läßt dasjenige, was man in der Schriftstellerei "Systematisierung" nennt, zu wünschen übrig. Vorausgegangene forstliche Geschichtsschreiber haben auf diesen Gesichtspunkt mehr Werth gelegt. Auch hinsichtlich des Stoffs ist zu bemerken, daß der im Ganzen erstaunliche Aufwand von Arbeit nicht gleich vertheilt ist, die verschiedenen Zeitabschnitte nicht mit gleicher Liebe behandelt, insbesondere die älteren Perio-

den relativ reicher bedacht sind. In dem Ab. schnitt über die forstliche Gesetzgebung fehlen die französischen Gesetze. Ist auch der Titel nur auf das Forst- und Jagdwesen in Deutschland gerichtet, so wird die Lücke doch empfunden, und zwar aus zwei Gründen, erstens weil von Frankreich die systematische und grundsätzliche Gesetzgebung für Forst-, Jagd- und Fischereiwesen zuerst ausgegangen ist, auch viele deutsche Gesetze auf jene französischen gegründet waren, und zweitens, weil die französischen Gesetze, in Folge politischer Territorial-Veränderungen auf deutschen Boden über tragen worden, und in weiten deutschen Gebieten heute noch in Uebung sind. Diese Eindrücke sind jedoch nicht geeignet, den hohen Werth des Inhalts insbesondere der vorderen Abschnitte zu beeinträchtigen.

Die große Anzahl der bereits vorhandenen forstlichen Geschichtswerke (sie beträgt, abgesehen von dem in Zeitschriften zerstreuten Material, tiber 30, von denen viele freilich nur locale Bedeutung und Tendenz haben) erleichtert zwar die Forschung sehr. Allein dies wird bei dem vorliegenden Werke nicht fühlbar: es ist unverkennbar das Ergebniß reinen Originalstudiums, frisch und gesund, von bleibendem Werth für alle Zeiten, mit Bienenfleiß gesammelt. auf Grund tiefer Kenntniß der alten Sprachen, namentlich des Lateinischen, scharf aufgefaßt und geistreich dargestellt. Die Masse der Excerpte aus Literatur, Decreten, Gesetzen, Verträgen, Statuten, Instructionen, Weisthümern, Mark- Wald- und Jagdordnungen, gerichtlichen Urtheilen, Präindicien u. s. w. ist ebenso außerordentlich, wie der Fleiß und die Gewissenhaftigkeit, womit das Mosaik des colossalen Mate-

rials zusammengefügt ist. Und so liegt ein chronologisches Bilderbuch vor uns, welches, von den ältesten Zeiten der deutschen Geschichte beginnend und bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts gleichmäßig vorschreitend innerhalb der selbstgesteckten Grenzen Reichthum mit Treue und Zuverlässigkeit vereinigt. Dabei ist in hohem Grade die Objectivität überall gewahrt: was freilich durch den Verzicht auf eingehende Beurtheilung der Neuzeit wesentlich erleichtert wurde. Die durchweg waltende Milde des Urtheils ist sehr wohlthuend. Dieser Grundzug ist nicht beeinträchtigt durch einen hier und da einfließenden liebenswurdigen Sarcasmus, wie z. B. pag. 558, wo das Unkraut "Humbugia silvatica" als eine in der neueren deutschen Forstliteratur tippig wuchernde botanische Species bezeichnet ist. Hierdurch kündigt sich iedoch nur der allgemeine Standpunkt des Verfassers gegenüber der durchaus materiellen Richtung der neueren mathematischen Schule an. Mit Befriedigung darf ausgesprochen werden. daß dieser sein Standpunkt derselbe ist, wie derienige des Gefühls und Gemüthes im Gegensatze zu der herzlosen Schablone des Rechnenknechts, die Achtung vor der historisch überkommenen die Rechte auch der Zukunft wahrenden Anschauung im Gegensatze zu Eigennutze der Gegenwart; des conservativen und nationalen Elementes und sittlichen Rechtsgefühls im Gegensatze zu den destructiven Tendenzen des momentanen Privatvortheils.

Der Verfasser theilt seine Geschichte in drei Abschnitte, von denen der erste bis zur Auflösung des großen Frankenreichs, der zweite von da bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts reicht, und der dritte die letzten Jahrhunderte umfaßt. Wie dehnbar die deutsche Forstgeschichte in Beziehung auf solche Grundeintheilung ist, und wie wenig greifbare Anhaltspunkte in den thatsächlichen Verhältnissen liegen, ergiebt sich zur Gentige daraus, daß die zwei bedeutendsten Vorgänger, Stieglitz und Bernhardt, zwar ebenfalls drei Hauptabschnitte unterscheiden, aber zu ganz verschiedenen Zeitpunkten in ihrer Eintheilung gelangen. Stieglitz begrenzt die erste Periode mit der Entstehung der Bannforste (800 n. Chr.), die zweite mit der Ausbildung der Landeshoheit (um 1100 n. Chr.) und die dritte Abtheilung seines Werks betrifft die nach Entwickelung der Landeshoheit stattgefundenen Veränderungen.

Bernhardt's 1. Band enthält die Geschichte bis 1750, der 2. Band geht von da bis 1820. der 3. bis auf die neueste Zeit. Die Grenze zwischen dem 1. und 2. Abschnitt Roth's ist begründet durch Neubildung des Deutschen Reichs als Wahlreich, Auflösung der Gauverfassung, Uebergang der Grafenämter in feste erbliche Hände, Entwickelung des Lehenswesens u. s. w., die Grenze zwischen dem 2. und 3. durch Aufhebung des Faust- und Fehderechts, Anbahnung geordneter Rechtszustände mittelst des Landfriedens, durch Neu-Organisation des Reichskammergerichts mit Eintheilung des Reichs in 10 Kreise behufs des Vollzugs der gegebenen Urtheile. Diese drei Abschnitte sind nicht, wie in den zwei ersten Bänden Bernhardts, in weitere Unterabschnitte der Zeit nach zerlegt, sondern sofort nach dem einschlagenden Material geordnet, der erste Abschnitt ohne, die beiden folgenden mit Zerlegung in "Capitel", welche unter besonderer Ueberschrift, mehrere die einzelnen Gegenstände betreffende resp. scheidende Paragraphen umfassen.

Erster Abschnitt: Bis zur Auflösung des großen Frankenreichs. 63 §§ auf 100 Seiten.

§§ 1-14: Aelteste Zustände nach den Aufzeichnungen des Cäsar und des Tacitus. Entwickelung der persönlichen und bürgerlichen Rechtsverhältnisse, Freiheit und Unfreiheit der Person, Gliederung der Stände vom Leibeigenen bis zum König, ursprüngliche Gemeinschaft (das Jagdrecht einschließenden) Grundeigenthums, allmählige Entwickelung von Privatbesitz, Markgenossenschaft, erblichen und zeitlichen Colonats- (Pacht-)verhältnissen rallelem Gange der verschiedenen Stufen Standes und der Rechtsfähigkeit (Adelige, Freie, - Dienstgefolge und unabhängig Freie - Halbfreie und Unfreie) einerseits, und der analogen Civilrechts- und Besitzverhältnisse andererseits. Volksrechte (Leges) der einzelnen Volksstämme. Politische Gliederung der Gaue, innerhalb derselben Herzogthümer, Grafschaften, Marken und Cente mit den entsprechenden Aemtern: geistliche Stifter und Grade nach Einführung des Christenthums u. s. w. Mitwirkung der Waldungen und Jagden in allen diesen Entwicklungen.

§ 15: Werth-, Geld- und Münzverhältnisse

während des I. Zeitabschnitts.

§§ 16—22: Gerichtswesen, Gerichtsbeamten, Zuständigkeit der Gerichte nach Maaßgabe der Verschiedenheit des Objectes und des rechtssuchenden oder denunciirten Subjectes, Civilund Strafrechtspflege, Strafenbezug, Immunitäten bestimmter Stände und der Markgenossenschaften, welche in ihrer Eigenschaft als Grundherrschaft bezüglich des gemeinschaftlichen Grund-

eigenthums, eine Ausnahme von der Gerichtsbarkeit der öffentlichen Beamten besaßen. Die Kirchen suchen gleiche Immunität durch Privilegien zu erwerben. Das Grundeigenthum, insbesondere an den Waldungen, bleibt im Uebrigen gemeinschaftlich zur Nutznießung unter den betheiligten Bauerngttern oder zugehörigen Grundherrschaften. Gleichmäßig bildet sich aus den Beziehungen der Dienstgefolgschaften, d. h. aus dem persönlichen Verhältniß des Vornehmeren zu den Dienstmannen, das dingliche Verhältniß des Lehens aus, wozu auch Waldungen oder Nutzantheile an gemeinschaftlichen Waldungen gehören.

§§ 23-31: Schutz des Eigenthums, insb. Wald- und Jagdeigenthums, nach Form und ursprünglichen Begriffen. Eingriffe in dasselbe werden ung le ich mild er beurtheilt, als in späterer Zeit, namentlich, im Gegensatz zu Straßenraub, Hoch- und Landesverrath, nicht mit Todesstrafe oder mit Verstümmelung, sondern nur mit Geldstrafe gesühnt. Näheres über die Formen des forst- und jagdgerichtli-

chen Prozesses in § 30.

§§ 32-48: Jagdbetrieb, Gegenstände der Jagd, Wildgattungen, Werkzeuge, Vorrichtungen und Thiere zur Jagdaustibung, Abrichtung der letzteren.

§§ 49-63: Allmählige Entstehung und Ausbildung der Bannforste, und des Begriffs der Einforstung, als eines sowohl von dem Princip der Identität des Jagdeigenthums mit dem Grundeigenthum, als auch von dem hergebrachten markgenossenschaftlichen Verhältniß wesentlich abweichenden, ja in diese Rechte eingreifenden Ausnahmezustands.

Die alte Bedeutung des Wortes "Forst" ist

iedenfalls in der Forstgeschichte wichtig und zur Erklärung vieler Urkunden und Rechtsverhältnisse nothwendig. Sie ist, obwohl vermöge des in neuerer Zeit ausgedehnten Begriffs, in ihrer ursprünglichen Bedeutung nicht mehr zwei-Alle Autoritäten sind darüber daß darunter ein zwar nicht nothwendig eingezäunter, aber doch deutlich und bestimmt abgegrenzter, vorzugsweise Wald-, aber auch Feldareal umfassender Grundbesitz zu verstehen ist. innerhalb dessen irgend einem Rechtssubject (ursprünglich nur dem König, später auch anderen Personen) die Nutzung an Waldproducten. Jagd oder Fischerei vorbehalten ist. ist kein Zweifel, daß in den Bannforsten dem König, resp. später dem Kaiser, wenn auch nicht das Waldeigenthum und Nutzungsrecht. Wildbann und forstliche Obrigkeit (ein in die neuere Zeit hineingreifender Begriff) zustand. Dagegen besteht vielfache Meinungsverschiedenheit über die Etymologie des Worts. Streit ist insofern unpractisch, als über die ursprtingliche Bedeutung selbst nicht mehr ge-Dagegen ist nicht abzuläugnen. stritten wird. daß die Etymologie mindestens sehr interessant ist, schon deshalb, weil viele geistreiche Männer sich eingehend mit dieser Frage beschäftigt haben, ohne daß das um dieselbe noch schwebende Dunkel geklärt worden wäre. Darin mag wohl auch der Grund liegen, weshalb viele forstgeschichtlichen Schriftsteller sich mit diesem kleinen Worte befassen, und aus diesem Grunde möge das Nachstebende hier eingeflochten werden. Bernhardt widmet der Etymologie des Wortes funf Seiten seines Werks (pag. 50-54 des I. Bandes), und gelangt zu dem auch von Roth ausgesprochenen Ergebniß, daß die Frage unentschieden sei. Diejenige Deutung, welche von zwei bedeutenden Autoritäten der deutschen Sprach- und Alterthumskunde empfohlen wird (Schmitthenner pag. 588 des ersten Bands der 12 Bücher vom Staat, und Grimm Wörterbuch, und Grammatik 1. Band pag. 416), erklärt die Abstammung aus dem gothischen foraha. die Föhre. Kiefer oder Tanne. Roth erwähnt ihrer nicht, wohl aber Bernhardt. Weder Grimm noch Schmitthenner, auch Bernhardt nicht, citiert die eigentliche Quelle dieser Deutung, nämlich Struve Syntagma juris feudalis, Frankfurt a./M. 1734. Cap. VI, § 28. Unter der Ueberschrift; 'unde forestum dicatur' findet sich dort folgende Stelle: 'Descendit forestum forte a foro vel furu, abiete, ut lingua Gothica dicitur'. Referent halt diese Deutung - obgleich sie Weigandt (Wörterbuch) verwirft und die Ableitung von dem altromanischen foris (außerhalb) vorzieht - für die richtige, und zwar aus dem von Grimm angegebenen Grunde, weil das Wort erst von der Fränkischen Zeit her vorkommt. Wäre foresta altromanischen Ursprungs und nicht secundar latinisiert, dann würde es sich schon in der vorderen Zeit irgendwo und irgendwie vorfinden.

Zweiter Abschnitt: Von Mitte des 9. bis Mitte des 16. Jahrhunderts. 76 §§ auf 281 Seiten.

1. Capitel: Allgemeiner Ueberblick der Zu-§§ 64—86. stände.

§§ 64-71: Theilung des Frankenreichs, Deutschland wird selbstständiges Wahlreich; in Folge dessen Rückgang der Macht der Krone und Wachsthum der Standesrechte, Auflösung der Gauverfassung, Entstehung der, oft mehrere untergeordnete Graftschaften umfassenden Herzogthumer, Furstenthumer, Mark-,

Land- und Pfalzgrafschaften. Entfaltung des Lehnswesens, der befestigten Städte und der Reichsstände. Erblichkeit und Identität der Reichsämter mit dem bezüglichen Grundbesitz tritt mehr und mehr an die Stelle der Verleihung, die Gliederung der weltlichen und geistlichen Stände, die Eigenthums- und Rechtsverhältnisse gestalten sich unter Mitwirkung des inzwischen eingedrungenen römischen Rechtes mannigfaltiger, aber durchweg zum Nachtheil des freien Grundbesitzes der kleinen Leute und der Theilhaberschaft der letzteren an den Waldungen, Jagden und Fischereien in Eigenthum. Dagegen bilden sich Genußrechte auf die minder werthvollen Baumtheile und Holzarten, auf unfruchtbares" Holz im Gegensatze zu fruchttragenden, welches, theilweise auch wegen der Jagd, vorzugsweise jedoch seines höheren Geldwerthes wegen, dem Grundeigenthümer gehörte; ferner auf Windfälle, Mast, Weide u. s. w. Das Streurechen gehört erst der späteren Periode an. Wesentlich aus diesem Grunde sind die Waldungen noch weitaus überwiegend Laubholz. Allmählig entwickelt sich die "Einhegung" behufs der Verjungung unerachtet des noch durchweg herrschenden Fehmelund Plänterbetriebs, Auszeichnung und Anweisung des zu schlagenden Holzes durch Forstbedienstete, hier und da Niederwaldbetrieb.

§§ 72-76: Rechtspflege für Civil- und Straf-

sachen im Allgemeinen.

§ 77: Münz- und Werthverhältnisse im Mittelalter.

§§ 78-81: Näheres im Bereiche des Forstund Jagdstrafwesens. Steigende Härte der Strafen: einerseits Einschränkung der Geldbußen, andererseits Ausdehnung der peinlichen Strafen an Leib und Leben, beides im parallelen Gange der Entwickelung der persönlichen Freiheit, da die, nach heutigen Begriffen, sehr hohen Geldstrafen der alten Zeit in den Gesetzen nur gegen die höher Gestellten gerichtet waren. Daß die Leibeigenen nach Belieben gestraft wurden, war selbstverständlich.

§§ 82-86: Betrieb der Jagd, Fischerei und Bienenzucht.

2. Capitel: Waldeigenthums- und Wald-

nutzungsrechte. §§ 87-103.

Das hohe Interesse, welches dieser Theil darbietet, würde sich noch steigern, wenn der überwältigende Reichthum an Stoff gegenständlich, räumlich und zeitlich mehr geordnet und mittelst Ueberschriften geschieden wäre. Er würde dann dem gewöhnlichen Leser besser verständlich, und, was für die Philosophie der Geschichte die Hauptsache ist, in seinen Endzielen durchsichtiger sein. Der Fleiß, mit welchem die Sachen zusammengeschafft sind, ist außerordentlich, und die Frische der Darstellung vom Anfang bis zum Ende fesselnd.

Ebenso verhält es sich mit dem folgenden

3. Capitel: Jagdrecht und Jagdnutzung. §§ 104-122 auf 83 Seiten.

4. Capitel: Waldbienen. §§ 123-126.

5. Capitel: Forst- und Jagdpersonal, §§ 127-131, - eine schöne Sammlung von characteristischen Beispielen, wie die Forst- und (meistens zugleich) Jagdbeamten gestellt, ihre Befugnisse, Verpflichtungen und Beztige organisiert waren.

6. Capitel: Strafrecht in Forst-, Jagd- und Fischereisachen. §§ 132—139.

Es ist wunderbar, wie die bezüglichen sitt-

lichen Anschauungen im Laufe der hier in Frage stehenden 7 Jahrhunderte, wenn auch für geringere Holzfrevel nicht selten sich mildernd. doch im Ganzen und Wesentlichen nicht allein nicht gelinder wurden, sondern sogar sich zu solcher Barbarei steigern konnten, daß für dasselbe Vergehen, welches in alter Zeit mit der Bezahlung von 60 Solidi = ca. 150 Mark heutigen Geldes, gesühnt wurde, die Strafandrohungen in allen möglichen Gradationen, und örtlich, je nach dem Geschmacke eines zeitigen Gewalthabers, außerordentlich verschieden. wuchsen, bis zu 100 Pfund Gold, bis zum Abhauen des rechten Daumens, oder der rechten Hand, bis zum Anbrennen der Füße, (pag. 343) ja bis zum Aushaspeln der Gedärme (pag. 372), zum Feuertod, zum Gottesgericht des kalten Wassers. oder (pag. 365) zur Hinrichtung durch Abschlagen des Kopfes öffentlich unter der Gerichtsoder Dorflinde, wo dann der gefrevelte Stamm als Richtblock diente. Mitunter gingen die Bestimmungen des Gesetzes so weit, daß der Sünder dem "Herrn" auf Gnade oder Ungnade übergeben wurde. Massenhaft werden uns die traurigen Bilder dieser mit dem Einflusse des Christenthums wachsenden, ja unter geistlichen Herrschern mitunter recht schroff hervortretenden Entartung im Original entrollt. Sie sind nicht wohlthuend.

Dritter Abschnitt: Nouere Zeit von der zweiten Hülfte des 16. Jahrhunderts an. §§ 140-291. Seite 385-665.

§§ 140-143: Einleitung: Allgemein Geschichtliches, Landfrieden, Reichskammergericht, positive Bestätigung der von den Reichsständen bis dahin erworbenen Landeshoheit, Macht, Würden, Ehren und Gewalt. Daraus sich ergebende

Gliederung der Nation und, für den vorliegenden Zweck, Entwickelung der Waldeigenthumskategorieen in ihrer gegenwärtigen Gestalt.

Den Werth-, Geld- und Münzverhältnissen der letzten Geschichtsepoche sind wiederum in § 144 eingehende Erörterungen, und, im Verlaufe des Abschnitts, noch öftere Notizen gewidmet, welche ein treues Bild der bezuglichen Zustände wiedergeben. Ein kleiner Zweifel pag. 526 möge kurz berührt werden. Die Gemsjagd bei Tegernsee wird im Jahre 1506 um jährlich "zwe en Füx" verpachtet. Das beigefügte Fragezeichen soll wohl sagen, daß Zweifel bestehn, was mit diesem Zins gemeint sei. In Ermangelung eines besseren Schlüssels wird gestattet sein, als Autorität Gustel von Blasewitz anzurufen, welche den langen Mußjö Peter von Itzehö mit der Neckerei begrüßt, er habe

"... seines Vaters goldene Füch se "... durchgebracht "Zu Glückstadt in einer lustigen Nacht."

Hiernach werden unter "Füx" Goldgulden oder die zu Anfang des 16. Jahrhunderts ziemlich gleichwerthigen Ducaten zu verstehen sein.

1. Capitel: Forst- und Jagdhoheit, §§ 140 — 150. — Begriffe und Unterschiede von Landeshoheit, Fischereiregal, Forst- und Jagdhoheit, forstliche Obrigkeit. Die letztere bildet sich erst in der neueren Zeit aus. Ihr Ausfluß sind die Waldordnungen. Diese sind, insoweit sie von deutschen Landesherrn herstammen, in § 149 specificiert verzeichnet. Dann folgt im

2. Capitel, §§ 151—177, ein Panorama dieser deutschen Waldordnungen, in reicher Entfaltung des Stoffs.

3. Capitel, §§ 178—183: Der Uebergang auf die jetzigen Zustände.

Obwohl geordnet auch nach den einzelenn

wirthschaftlichen Gegenständen, zeigen diese Capitel doch nicht scharf auf dasjenige Endziel hin, welches in heutiger Zeit den Vordergrund aller practischen Betrachtung ausfüllt: die Eigenthumskategorie. Nicht etwa soll gesagt sein, daß sie vernachlässigt wäre: die beztiglichen Thatsachen sind genau und gewissen-Allein die historische Enthaft verzeichnet. wickelung ist nicht auf diesen entscheidenden Gesichtspunkt gerichtet, und deshalb man um so mehr die französische Gesetzgebung, welche mit der für die damalige Zeit unvergleichlichen Colbert'schen Ordonnance von 1669 beginnend, im Verlaufe der französischen Revolution, Invasion und Occupation in die deutschen Lande bis nach Westphalen und Kurhessen hin eindringend, heute noch in die deutsche Forstgeschichte scharf eingreift. Sie kann unmöglich entbehrt werden, ohne daß dem Zeithild des Ganzen ein wesentlicher Character benommen wird.

Die Waldeigenthumskategorie erfordert, insoweit die staatliche Obervormundschaft in Frage steht, Beachtung in zwei Hauptgesichtspunkten:

1) Bewirthschaftung und

2) Schutz.

Um diese beiden Punkte dreht sich in heutiger Zeit die Frage der "Forsthoheit". Sie unterscheiden sich, nach heutiger Anschauung der Befugniß und Verpflichtung des Staats, den Eigenthümern Gesetze vorzuschreiben, in folgenden Beziehungen:

Zu 1) Bewirthschaftung.

Privat wald ist, insoweit nicht örtliche Gefahren von Lawinen, Wassern etc., obwalten oder staatlich zu überwachende Fideicommisse eingreifen, hinsichtlich der Bewirthschaf-

tung frei; dagegen ist, nicht allein Domanial-, sondern auch Communal- und Stiftungswald der vom Staat überwachten Bewirthschaftung dahin unterworfen, resp. zu unterwerfen, daß, grundsätzlich, nicht der momentane Nutzen, welcher aus dem vorliegenden Waldobieet (durch Veräußerung der älteren Holzbestände oder gar des unreisen Holzes oder schließlich des Bodens) gezogen werden kann, sondern vielmehr derjenige Nutzen Endziel sein und bleiben muß, welchen die Gegenwart mit aller Zukunft gleich berechtigt, als stetiges Maximum in dem Falle bezieht, wenn nach Maaßgabe der zeitlich als best erkannten technischen Hülfsmittel dem Boden aller effective Werth abgerungen wird, welcher ihm nachhaltig stetig und möglicher weise abgerungen werden kann. Dieses Maximum von Werth wird aber nur dann erzielt, wenn ein entsprechender Holzvorrath, abgestuft nach Altersklassen, vorhanden ist, und stetig in Vorrath gehalten wird; wenn insbesondere die älteren Holzvorräthe, selbst für den Fall ihrer Verwerthbarkeit zu laufendem Preiß, nicht, zum Zwecke des früheren und höheren Capital- und Zinsengenusses, abgeschlachtet, sondern in gerechter Würdigung des gleichen Anrechts der künstigen Generation, je so lange in Zuwachs erhalten werden, bis das effective bei stetig nachhaltigem organischem Zusammenwirken aller Altersklassen, unabhängig von Zinszinsrechnung für den Einzelbestand, ständig alljährlich erreichbare Werthmaximum erzielt ist; wenn ferner die Bodenkraft durch Schonung vor Streunutzung u. s. w. erhalten wird - ein Gesichtspunkt, den der Verfasser mehrfach mit Wärme betont. Also folgt, als Richtpunkt einer

vernünftigen Forsthoheit über Staats- und Communalwald in dem historisch überkommenen Sinne, die Obsorge des Staates dahin, daß jenem Zweck Genüge geschieht. Und diesem Sinne entsprechend ist die Forsthoheit, insoweit sie ad 1 insbesondere für Communalwald in Frage steht, zu definieren als:

"die Mittelwirkung oder Resultirende aus "einerseits der staatlichen Obervormundschaft "über das Gemeindewesen, andererseits aus der "von der letzteren für den Wald nothwendig zu "bedingenden, resp. anzuordnenden wissenschaft-"lich technisch gebildeten Leitung und Bewirth-"schaftung durch staatlich bestellte Organe".

Es ist selbstverständlich, daß die Begriffe, auf welche sich diese heutigen Anschauungen oder forstwirthschaftlichen Grundsätze stützen, dermalen ungleich klarer sind, als vor 200 und mehr Jahren. Die wichtigste Aufgabe einer auf die heutigen Zustände bezogenen Forstgeschichte wird also dahin gehen, herauszufinden und festzustellen, ob und wie weit der vorstehend definierte Grundgedanke nicht blos in abstracten, sondern auch in den historisch überkommenen Gedanken des deutschen Volkes wurzelt.

In der französischen Geschichte liegt die Sache klarer. Die französische Gesetzgebung, insbesondere die Ordonnance von 1669 zeichnet sich vor den gleichzeitig und später bis zu Ende des 18. Jahrhunderts erschienenen deutschen Verordnungen aus durch weitaus schärfere Logik, tieferes Eingehen auf die einzelnen wirthschaftlichen Gesichtspunkte und insbesondere auf die Eigenthumskategorien. Die Revolution der 1790er Jahre beseitigte die bewirthschaftende Staatsobervormundschaft für Privatwald, allein durchaus nicht für Communalwald.

Wenigstens wurden unter dem Consultate, namentlich durch die Gesetze vom 9. Flor. IX., 19 Ventose X und 9/19 Flor. XI, die durch das 1790 94r wildeste Treiben der Revolution gelockerten Bande wieder gut zusammengeleimt; übrigens war dies keine sehr schwierige Aufgabe; denn selbst die in der äußersten Revolution gegebenen Gesetze vom 15/19. Sept. 1791, 14. Aug. 1792, 10/11. Juni 1793 u. s. w. hielten den Grundsatz, daß die Communal waldungen unter staatlicher Controle und Bewirthschaftung (durch Staatsoberförster)

stehen, in ganzer Kraft aufrecht.

In den deutschen Staaten liegt dieser Gang ihrer Vielfachheit wegen, ungleich verschwommener. Gleichwohl ist auch in Deutschland die für die Nachwelt genau ebenso wie für die Gegenwart besorgte Forsthoheit (staatlich forstliche Bewirthschaftung, forsteiliche Staatsobervormundschaft) ein Grundton der Waldordnungen, eine historisch begründete und entwickelte, zwar für Privatwald nach und nach obsolet gewordene. aber für Communalwald, wenn auch hier und da in noch heilbarem Grade abgeschwächt. fortbestehende, nicht ohne Unrecht gegen die Zukunft abzuläugnende oder wegzuescamottierende Thatsache, welche in dem vorliegenden Capitel unseres Werkes durch eine Masse von außer allen Zweifel gestellt Belegen Hierin ist wohl ein Hauptverdienst der mühsamen Arbeit zu erkennen. Nur hätte die Freigabe der Privatwaldungen näher im Einzelnen verfolgt werden müssen. Aus den Nachweisen des Verfassers ist ersichtlich, daß die Annahme, als seien die Waldordnungen vorzugsweise oder nur im Interesse der Jagd und des Jagdregals erlassen worden, nicht zutreffend ist, obwohl

zugestanden wird, daß die Sorge für den Wildstand zur pfleglichen Behandlung auch der nicht domanialen Waldungen, wesentlich beigetragen Die landesväterliche Obsorge für nachhaltige Benutzung der Waldungen tritt sehr dentlich hervor. Besonders interessant ist die Mittheilung § 159 und 160, daß das Reichskammergericht zu Wetzlar eine gegen diese Obsorge gerichtete Klage der Waldeigenthümer mit Entschiedenheit verwarf (1762) und sogar (1768) die landesherrliche Forsthoheit in dem auf die Waldungen der adeligen Landsassen ausgedehnten Rechte der Holzanweisung schützte. Zur Ergänzung der vom Verfasser citierten Belege möge der nachstehende Wortlaut des § 26 der "Verwaltungsordnung für den Oberforst Darmstadt" vom 20. April 1776 hier eine Stelle finden.

 Aufsicht auf die Gemeinds-Waldungen und j\u00e4hrlicher Holz-Bericht von denselben.

"So wie Unsere Besoldungen überhaupt kein bloses Wartgeld seyn, sondern Wir vor dieselbe Arbeit, und zwar ganze Arbeit, und eine treue und eifrige Dienstleistung verlangen, also reichen Wir sie denen Forst-Bedienten in deren Forsten Gemeinds- oder Privat-Waldungen sind, nahmentlich auch vor dieselbe mit, und wollen daß gute und ohneigennützige Aufsicht auf diese Waldungen gehalten werde; und damit Unsere Unterthanen ihres Eigenthums auch froh werden, und nicht vor jedes Scheit Holtz das sie nöthig haben, mit ohnnöthigem Lauffen und Suppliciren geplagt werden mögen, so befehlen Wir, daß jeder Ober-Förster, in dessen Forsten dergleichen Waldungen sein, über die Bedürfnisse der Eigenthümer, nach dem weiters beiliegenden Formular so, wie von Unsern eigenen Waldungen, und mit diesem zugleich auch jährlich einen Holtz-Bericht einsende, und wann derselbe von Unserem Ober-Jägermeister decretiret worden, die Anweisung darnach thue; es soll aber dieser Bericht völlig ohnentgeltlich erstattet werden, und von Niemand, er habe Nahmen wie er wolle,

weder vor dessen Einsendung noch Decretur etwas gefordert oder angenommen werden".

Der Erlaß dieser denkwürdigen Verordnung geschah unter dem Regiment des Freiherrn Friedrich Karl von Moser, Sohn des berühmten Stuttgarters, welcher seinen Freimuth 5 Jahre lang (1759-1764) auf dem Hohentwiel billte. Ein schönerer Edelstein in der forstlichen Gesetzgebung des 18. Jahrhunderts wird sich nicht finden. In dem größten Theile des westlichen Deutschlands herrschen bezüglich der Gemeinde waldungen heute noch die gleichen (für den Domanialwald selbstverständlichen) Anschauungen. Daß in Preußen, unter dem Einfluß der ungeheuren Opfer, welche dem Preu-Bischen Volke in Folge der Éreignisse von 1806 auferlegt werden mußten, die Gemeinden in Beziehung auf Bewirthschaftung ihrer Waldungen (ja sogar auf beliebige Theilung unter die Ortseinwohner zu Privateigenthum, zu Ackerland und Wiesen in den Fällen, wo es sich um Gemeinheitstheilungen im Sinne des Gesetzes vom 7. Juni 1821 § 108 und 109 handelt; conf. auch § 4 des Edicts vom 14. Sept. 1811) nahezu freigegeben wurden, und diese in Folge davon weit mehr zurtickgegangen sind, als selbst in den dem directen französischen Regiment unterworfen gewesenen deutschen Landen, wird von dem Verfasser nicht hervorgehoben, ist aber eine traurige Thatsache, deren Remedur die preußischen Staatsmänner in neuester Zeit um so mehr beschäftigt, als ihnen durch die Annexion von Hannover, Kurhessen, eines Theils vom Großherzogthum Hessen, Nassau, sowie auch durch die näheren Beziehungen der preußischen Regierung zu Elsaß-Lothringen diejenigen besseren Zustände näher getreten sind, welche sich

in den bezeichneten Landen in Folge der dort strengeren Handhabung der forsteilichen Bewirthschaftung nicht allein erhalten, sondern sogar, unter Zuthun der forstwissenschaftlichen Fortschritte, außerordentlich gehoben haben. Es gereicht den jetzt leitenden Organen des Preu-Bischen Forstwesens zur höchsten Ehre, daß sie, unbekümmert um die wissenschaftlichen Nörgeleien und Gegenzänkereien, diejenigen Schäden und Fehler wieder auszumerzen streben, welche Folge des harten Schlags von Tilsit waren, und sich in enormem Ertragsausfall, im Vergleich zu den besser bewirthschafteten westdeutschen Communalwaldungen, darstellen. Frucht dieses Strebens ist das für die östlichen Proviuzen erlassene Gesetz vom 14. August 1876. (Ges. Samml. 1876 pag. 373).

Dagegen ist, für ganz Deutschland, eine trostlose Thatsache weder zu verschweigen noch in ihrem Fortgang zu hindern: die Privatwaldungen gehen zurück. Diejenigen II. Klasse sind am Sterben, das noch in frischem Grün blühende Leben der I. Klasse wird nur durch die Familienfideicommisse gefristet. Die historische Darlegung auch dieses wichtigen Gesichtspunktes würde den Werth des Werks wesentlich erhöht haben, zumal sich bedeutende Fragen der Neuzeit daran reihen. Die großen Waldflächen, welche dermalen fideicommissarisches Eigenthum standes- und patrimonialgerichtsherrlicher Familien sind, meistens noch zu Ende des 18. Jahrhunderts Domanial wald. Die Souverainität der kleinen Fürsten wurde aufgehoben, die Domänen, aus deren Erträgnissen vordem die jetzt, im Schwerpunkte, auf der Steuerkraft ruhenden Kosten der Regierung großentheils bezahlt wurden,

sind Privateigenthum. Für Nassau, Kurhessen, Hannover etc. hat man diese Fehlsicht nicht mehr begangen. In der That ist der Uebergang des in Folge der Mediatisierungen den großen Familien zugewachsenen enormen Grundbesitzes in die Kategorie des Privatbesitzes, eine historische Thatsache von höchster Bedeutung für das ganze staatswirthschaftliche Gebäude von Deutschland; denn sie hat die frühere Gestaltung der Gesammt- und der Sonderinteressen und die bezüglichen Anschauungen wesentlich verschoben\*).

Die agrarische Bewegung der Neuzeit hat einen hohen Zuwachs erhalten, welcher sich bei den Reichs- und Landtagsverhandlungen über die Holzzölle, über den Beeren- und Pilzparagraphen etc. frappant erwiesen hat. Aber auch hinsichtlich des eigentlich forstlich technischen Momentes ist diese Thatsache von der größten Tragweite, und ihre Würdigung dürfte in einer Geschichte des Forstwesens nicht fehlen; denn das Drängen zu Nutzholzzucht, an Stelle der seither vorzugsweise angestrehten Brennholzwirthschaft beruht wesentlich

\*) So z. B. finden wir bei Wagener (standesherrlichem Forstmeister zu Castell), pag. 24 seiner "Anleitung zur Regelung des Forstbetriebs" folgenden Satz:

"Unter den Consumenten können diejenigen Staats-Angehörigen etc., welche die kostspieligen Waldproducte verbrauchen, die sog. menge- und gütereichste Production allerdings aus Eigennutz befürworten, wenn sie eine Uebervortheilung ihrer Mitbesitzer beabsichtigen."

Im Hinblick auf die Art, wie die Standesherrn die Wälder zu Privateigenthum erworben haben, und was die Souverainität heute werth ware, wird wohl die Frage zulässig sein, ob die Souverainität ein "kostspieliger"

Tauschpreis war?

in der richtigen Erkenntniß Seitens der großen Privatwaldbesitzer, daß ihre Hochwaldungen, vermöge der Concurrenz der Steinkohle sowohl für den Hüttenbetrieb als auch für den Privatbrand, in Zukunft nur dann den höchstmöglichen Geldertrag liefern werden, wenn die ganze Wirthschaft, von der Bestandsbegründung an bis zu dem Abtrieb mehr als seither auf Nutzholzzucht gerichtet wird. Es liegt klar am Tage, daß hierdurch die leitenden wirthschaftlichen Gesichtspunkte eine gänzliche Umgestal-

tung erfahren müssen.

Auf die Freigabe der Privatwaldungen von der forsteilichen Bewirthschaftung hat die französische Gesetzgebung wesentlich wirkt. Der Verfasser erwähnt dies § 182, ohne iedoch des Näheren darauf einzugehen, namentlich ohne der Thatsache zu gedenken, wenigstens nach dem Buchstaben der Gesetze. die Communal waldungen in Frankreich heute noch unter ungleich schärferer Controle seitens der Forstbehörden bewirthschaftet werden, als in manchen deutschen Staaten, z. B. in Altpreußen (den östlichen Provinzen), selbst nach dem Gesetze vom 14. Aug. 1876, denn dieses Gesetz leistet für wirklich gute nachhaltige Forstwirthschaft noch keineswegs hinreichende Möchte für vollständige Gleichstellung mit Kurhessen, Nassau u. s. w. baldige Sorge getragen werden!

Zu 2) Schutz.

a) Erhaltung der Substanz und zwar einestheils in der Eigenschaft als Wald (Verbot der Waldrodungen), anderentheils in derjenigen Größe, welche eine forstmäßige Benutzung ermöglicht (Verbot der Waldtheilung und Bestimmung der Flächen-Minimalgrenzen, beides in

zweierlei Richtung: erstens hinsichtlich der Befugniß der Marken und der Gemeinden, ihre Waldungen in Privatbesitz zu vertheilen, und zweitens hinsichtlich der Befugniß des Privatmanns, seinen Wald weiterhin durch Theilung in kleinere Stücke zu zerlegen).

b) Erhaltung der Bodenkraft und Fruchtbarkeit (Verbot der excessiven Weide, der Streu-

nutzung etc.).

In beiden Beziehungen constatiert der Verfasser mit Unmuth den Rückgang der Forsthoheit in den Gemeinde- und mehr noch den Privatwaldungen. Referent kann, obwohl im Wesentlichen vollkommen einverstanden, doch zu b) nicht umhin, den Ausspruch pag. 462 und 561, daß das Streurechen unbedingt schädlich nnd in Communalwald unbedingt alles Streurechen zu verbieten sei, als zu weit gehend zu bezeichnen. Selbst im Domanialwald würde dies verfehlt sein, da der Wald durch Streuabgabe der Landwirthschaft zu Zeiten der Noth unendlichen Nutzen oft ohne Schaden, ja sogar mitunter zum Nutzen der Forstcultur oder doch wenigstens ohne verhältnißmäßigen Schaden bieten kann, und es somit Pflicht der Forstverwaltung ist, das Richtige abzuwägen. und zu gewähren, was sie ohne effectiven Schaden gewähren kann. Hat sie das Recht, Art, Ort und Maaß zu bestimmen, dann steht die Sache schon recht. In Privatwald ist von Seiten der Forsthoheit wohl nichts zu machen, es sei denn hinsichtlich der Streuberechtigungen in frem dem Walde, so lange diese noch bestehen. Hier vermissen wir die Erwähnung des für das Großherzogthum Hessen erlassenen dem Kopfe v. Wedekind's entsprungenen Gesetzes vom 2. Juli 1839, wonach alle Streu, welche im Communalwald, oder, auf Grund von Berechtigung, in fremdem Wald zu erndten ist, in der Regel wie das Holz durch Lohnarbeiter in Verkaufsmaaße aufgearbeitet, aber nicht in Natur verabfolgt, sondern meistbietend versteigert und der Geld-Reinerlös zu gleichen Theilen unter die Bezugsberechtigten vertheilt werden muß. Dieses Gesetz hat den Nagel auf den Kopf getroffen, und innerhalb des Bereichs seiner Geltung seit den 40 Jahren seines Bestehens unendlich segensreich gewirkt. denn es beschränkt die Consumtion auf den wirklichen dringenden Bedarf, weil Niemand baares Geld für Streu hingiebt, wenn sie ihm Jeder aber kann nicht absolut unentbehrlich ist. sie haben, wenn er das Geld dafür ausgiebt.

c) Organisation des Schutzdienstes. Die Frage, wie die Grenze zwischen dem verwaltenden (Oberförsters-)Dienst einerseits und dem eigentlichen Forstschutzdienst andrerseits zu ziehen sei, und welche Rolle hierbei die einzelnen Eigenthumskategorien spielen, welcher wissenschaftliche Bildungsgrad für die einzelnen Stufen des Dienstes zu fordern sei u. s. w. ist nicht im Zusammenhang erörtert; ebensowenig

d) die Befugniß der Waldeigenthumer, mitzuwirken bei Präsentation, Ernennung der Forstdiener, Bestimmung, resp. Bewilligung der Gehalte oder Gehaltszulagen, ferner bei der Bildung der Dienstbezirke, seien dieselben nun aus einer oder aus mehreren Waldeigenthumskategorien zusammengesetzt.

In solchen Fragen ist wiederum die französische Gesetzgebung vorleuchtend gewesen, insbesondere ist hervorzuheben, daß zu Zeiten der ersten Republik durch das Gesetz vom 9. Floréal an XI äußerst zweckmäßige und umfassende

Bestimmungen getroffen wurden, welche sich auf die dentschen Rheinprovinzen übertrugen und, nebst den von dem Interregnum (Gruner etc.) in den Jahren 1814 und 1815 erlassenen sehr guten Gesetzen, großentheils heute noch in Uebung sind. Unser vorliegendes Geschichtswerk steht in diesen Beziehungen zurtick hinter dem von Moritz Mohl verfaßten vortrefflichen Ausschußbericht an die Würtembergische Ständekammer vom 16. Juli 1879 (ca. 24 Druckbogen). Mit tiefer Kenntniß des ganzen Bereichs der bezüglichen Geschichte, Literatur, Gesetzgebung und der Sache selbst, vertheidigte dieser, die Forstpolizei innerhalb der letzten ca. 200 Jahre eingehend behandelnde ebenso geistreiche als überzeugungstreue Schriftsatz die der laxeren Anschauung der Regierung und der Kammermajorität entgegenstehenden Bedenken, blieb aber im eigentlichen Sinne des Wortes Stimme des Predigers in der Wüste. Schwerlich ist im Verlauf der letzten Jahrzehnde über die einschlagenden Fragen etwas Besseres geschrieben worden.

Aus dem weiteren Inhalte der drei Capitel von der Forst hoheit wird noch das Ablösungswesen und die Forstgerichtsbarkeit hervorzuheben sein. Ersteres ist als eine Hauptfrage heutiger Zeit hier und da erwähnt, z. B. pag. 462 und 464. Der auffallende Rückstand der bezüglichen Gesetzgebung, im Vergleich zu der Ablösung der landwirthschaftlichen Grundlasten, sowie die stiefmütterliche Behandlung wird gerügt, unter welchen das deutsche Forstwesen im Gegensatz zu der längst befreiten Landwirthschaft noch seufzt.

Die Forstgerichtsbarkeit wird durch die einzelnen Waldordnungen hindurch eingehend verfolgt. Die lange Reihe von anziehenden Bildern, welche, hinsichtlich sowohl der Strafbestimmungen als auch des Strafprozesses entrollt werden, bietet, anschließend an die Citate des 2. Abschnitts einen Blick in die Willkürherrschaft, welche, zumal in den kleineren deutschen Staaten, noch in der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts waltete. Schade, daß der Verfasser keine Kenntniß gehabt hat von dem nachstehenden § 44 der Erbach-Fürstenauischen "Forst-, Wald- und Jagdordnung" vom 22. Febr. 1770. unter der Ueberschrift

»Sollen alle Unterthanen auf dem Bußtag er-

scheinen«

lautend wie folgt:
"sollen sowohl alle Bußfällige als auch andere Unter"thanen auf dem Bußtag erscheinen, und sowohl ihre
"Bestraffung als auch ernstliche Verwarnung, sich
"künftig vor Schaden zu hüten, von Unserem Forst"Amt anhören".

Ein zärtlicheres Beispiel landesväterlicher Für- und Vorsorge wird wohl nicht in deutschen Landen bestanden haben. Das Gerichtswesen der heutigen Zeit macht alles dies obsolet, Strafgesetz, Strafproceß, Civilproceß u. s. w. sind in Reichsgesetzen geordnet, das Civilgesetz wird nicht zurückbleiben. —

4. u. 5. Capitel: Jagdrecht und Jagdpolisei. Jagdbetrieb und Jagdpersonal. §§ 184 bis 242.

Diese Capitel geben eine ebenso reiche als vollständige Darstellung aller bezüglichen Verhältnisse in den verschiedenen Epochen der neueren Geschichte, und sind eine höchst dankenswerthe Gabe an alle diejenigen, welche sich für die Culturgeschichte und für die Geschichte der Jagd insbesondere interessieren. Auf näheres Eingehen wird um so mehr verzichtet werden können, als die bis zum Jahre 1848 be-

standenen Jagdverhältnisse von diesem Zeitpunkte an mehr oder weniger verschwunden sind.

6. u. 7. Capitel: Anfänge der Forstliteratur und fortschreitenden Ausbildung der Forstwirthschaft. §§ 243-291.

Beide Capitel sind, abgesehen von den vordersten §§, etwas cursorisch behandelt. Bereits Eingangs ist dies angedeutet. Der Verfasser ist oft zurtickhaltend mit seinem Urtheil und begnügt sich hier und da mit Verzeichnung der Namen und der bezüglichen Schriften. Insbesondere ist der neueren und neuesten Literatur und Wissenschaft keine tiefere Beachtung gewidmet.

Die häufige Verweisung bezüglich des Näheren auf Bernhardt hinterläßt den Eindruck, als sei der Verfasser von der Forstgeschichte Bernhardt's zu der Zeit überrascht worden, wo er, mit den älteren Perioden nahezu fertig, gerade im Begriffe stand, seine neueste Periode in Angriff zu nehmen, und habe aus Besorgniß, Wiederholungen zu bringen, auf detailirtere Ausarbeitung des letzten Zeitabschnittes verzichtet. Dies hat auch seine Berechtigung; allein man kann einwenden: erstens, daß in solchem Falle eine modificierte Oeconomie des ganzen Werks angezeigt gewesen wäre, und zweitens, daß Bernhardt, in Beziehung auf ruhiges objectives Urtheil, nicht unbedingt und überall als Autorität in dem Grade anzuerkennen ist. wie es bei dem Reichthum seines Geistes wünschenswerth gewesen wäre\*).

<sup>\*)</sup> Beispielsweise möge das Urtheil Bernhardt's über v. Wedekind (auf der von Roth citierten pag. 87) angeführt werden. Neben mancher Anerkennung ist Folgendes ausgesprochen: »Wedekind besaß einen nur

Gleichwohl ist unschwer der bereits im Verlaufe des ganzen Werks durch vielfache Andeutungen kundgegebene Grundton zu erkennen, der sich in dem Schlusse § 291 am deutlichsten ausspricht, wie folgt:

Vom Staatswaldverkauf ist jetzt keine Rede mehr, dagegen spuckt ein anderer böser Geist, vom Gelehrtensessel ausgegangen, genannt das Rentabilitätsprincip, welches niedrige Umtriebszeiten und dem Zinsfuß des Capitals mehr entsprechende Procente auch in Staatswaldungen verlangt; im Widerspruch mit gesunden nationalwirthschaftlichen Anschauungen. Fände dies Princip Eingang, so stände abermals der Ruin der Staatswaldungen vor der Thür. Gefährlich und verführerisch ist dasselbe immerhin, weil bisher höhere Umtriebszeiten bestanden, und der Herabgang auf niedrigere eine Abminderung des Materialstocks mit sich bringt, daher auch

mittelmäßigen Verstand« etc. Wären nicht die vielen durch und durch originellen Schöpfungen Wedekinds ein lebendiges Zeugniß gegen dieses Urtheil, so würde sich die Ungerechtigkeit desselben allein aus folgender Anecdote ergeben. v. Wedekind war in der Ständekammer anwesend gelegentlich der Besprechung des Forstbudgets. Mehrere Abgeordnete ergingen sich in den bekannten Phrasen, über die geringe Rentabilität, Unduldsamkeit, Zurückhaltung etc. der Forstwirthschaft. Er verließ die Sitzung gegen Mittag, besprach sich sofort mit seinem Buchdrucker, begab sich nach Hause, fing an zu schreiben. ein Blatt nach dem andern wanderte frisch aus der Feder in die Druckerei, und Abends 10 Uhr stand der Satz des ausgezeichneten Schriftchens "Ueber Popularität und Liberalität in Forstsachen", welches die Reden vom Vormittag mit schneidender für alle Zeit wahrer und bleibender Logik abführte. In der Nacht erfolgte die Correctur, früh Morgens der Druck und um 9 Uhr hatte der Portier die Brochure zur Behändigung an jedes der zur Sitzung eintretenden Ständemitglieder. Solcher Leistung ist nur ein genialer Geist fähig. v. Wedekind hat sich durch seine Werke ein Denkmal gesetzt, welches dasjenige Bernhardt's - allen Respect vor dessen Leistungen - weit überragt.

in kurzer Zeit viel Geld, freilich auf Kosten der Nachkommenschaft, die sich mit einem viel geringeren Materialertrag behelfen und viel höhere Preise für das Holz bezahlen müßte.

Referent constatiert mit hober Befriedigung, daß Roth hier einen ungleich freieren Blick zeigt, als Bernhardt, welcher pag. 309 des 3. Bandes seines Werks, mit der Bodenreinertragstheorie liebäugelnd, sagt: "der Streit hat sein Ende noch nicht erreicht". Dies ist ungenau. Der Streit ist grundsätzlich entschieden. Wie Roth richtig sagt, fragt es sich nur, ob man das nachhaltige Maximum der Wertherzeugung auf 10 Millionen Hectaren deutschen Waldes ferner festhalten will oder ob nicht. G. Heyer hat pag. 61 und 63 pos. II seiner "Statik" ausgesprochen, daß er dies nicht will; denn er erklärt das System der arithmetisch ermittelten nachhaltig höchstmöglichen Durchschnittsgeldsreinertrag pro Flächeneinheit "unwirthschaftlich"; er hat ferner pag. 74 ausgesprochen, daß er die für Privatforstwirthschaft gültigen Grundsätze anch für die Staatsforstwirthschaft, maaßgebend erachtet. Referent ist mit dem Verfasser, mit Hagen, Helferich, Schäffle, Held u. s. w. dahin einverstanden, daß die Staatsforstwirthschaft, incl. Communalwald das Maximum an Werthproduction, d. h. das Hartig'sche Programm festhalten muß. Für Privatwald wird dasselbe, abgesehen von Familienfideicommissen, nicht aufrecht zu erhalten sein.

Der Verfasser schließt mit dem Wunsche, daß jener oben citierte "böse Geist" nicht Herr werden, auch für die "jetzt extrem deprimirten Jagdverhältnisse" eine bessere Zukunft erblithen möge. Ist auch dem letzteren Wunsche ein

günstiges Prognosticon schwerlich zu stellen, so liegt doch die volle Berechtigung des ersteren allzusehr auf flacher Hand, als daß nicht von der Zukunft die Zurtickverweisung des Rentenprincips auf den Lehrstuhl, dem es behufs der Fest- und Klarstellung der Begriffe unentbehrlich ist, und als daß nicht, was die Praxis betrifft, die Beschränkung des Rentenprincips auf Privatwald, jedoch auch hier nicht ohne Beobachtung vernünftiger die Rechte der Nachwelt achtender Grenzen, mit Zuversicht erwartet werden dürfte.

Die äußere Ausstattung des Werks ist in jeder Beziehung sehr gut.

Darmstadt, Sept. 1880.

Braun.

Lamprecht von Regensburg. Sanct Francisken Leben und Tochter Syon, zum ersten Mal herausgegeben nebst Glossar von Karl Weinhold. Paderborn, Druck und Verlag von Ferd. Schöningh, 1880. 645 SS. 8°.

Zu den mannigfachen und bleibenden Verdiensten, die sich Weinhold um unsere Muttersprache erworben hat, gesellt sich nun auch das Verdienst, daß er die Dichtungen Lamprechts von Regensburg ans Licht gezogen und zugleich mit alle dem versehen hat, was dazu dient, dieselben zu erläutern und nach ihrem literarischen Werthe wie nach ihrer kulturhistorischen Bedeutung zu würdigen. Alles, was man bisher davon kannte, beschränkte sich nur auf kurze Auszüge, welche theils in den Heidelberger Jahrbüchern und in Hoffmanns Fundgruben, theils in Weinholds Mhd. Lesebuche und in Franz Pfeiffers Altd. Uebungsbuche mitgetheilt waren.

Schon die dort gegebenen Mittheilungen lie-Ben erkennen, daß Lamprechts Werke nicht ohne Bedeutung waren, und regten vielseitig das Ver-

langen nach näherer Kenntniß derselben. sem Verlangen hat die vorliegende erste kritische Ausgabe vollkommen entsprochen. ihr ersehen wir nun deutlicher, daß der Dichter einer Bekanntmachung werth war. Denn seiner Sprache wie seiner Verskunst nach gehört er durchaus nicht zu den Spätlingen; sein Leben des Heiligen Franciskus zeigt sich als die älteste deutsche Bearbeitung dieses Heiligen: sie schließt sich auf das engste an die von Thomas von Celano in den Jahren 1228 bis 1230 auf Befehl Pabst Gregors IX. verfaßte vita S. Francisci; nicht minder gehört sein zweites Werk, die Tochter Syon oder die Liebe der Seele zu dem himmlischen Bräutigam, zu den ausführlichsten und bedeutendsten deutschen Gedichten über diesen Gegenstand der Mystik; es gewährt namentlich einen merkwürdigen Einblick in die Bildung der deutschen Minoriten aus der Zeit Davids von Augsburg uud Bertholds von Regensburg, mit denen der Dichter in engem Verkehre stand.

Zur Herstellung des Textes hat der Herausgeber die vorhandenen Handschriften alle zu Rathe gezogen; für das Leben des H. Francisk, das wohl am wenigsten bekannte Werk des Dichters, stand ihm nur eine Hdschr. zu Gebote, für die Tochter Syon dagegen drei. Sie sind in der besondern Einleitung, welche jedem Gedichte voraufgeht, mit Rücksicht auf ihren sprachlichen und kritischen Werth vom Herausg.

näher besprochen worden.

Dem Ganzen ist eine allgemeine Einleitung vorausgeschickt, welche von den Lebensverhältnissen des Dichters, von seinem Stil und von seiner Darstellung, schließlich von seiner Verskunst und von seinen Reimen handelt.

Die Zeit von Lamprechts dichterischer Thätigkeit setzt der Herausg, mit guten Grunden in die Jahre 1240-1255, während Koberstein und Bartsch dieselbe noch "vor den Schluß des 13. Jahrhunderts", Wackernagel und Martin an die "Scheide des 13.—14. Jahrh." rücken zu dürfen glaubten\*). Bestimmteres läßt sich darüber erst sagen, wenn die Amtszeit des Provinzialministers der Franziskaner, des Bruders Gerhard, ermittelt ist, der zur Tochter Syon dem

Dichter den Stoff überlieferte.

Ueber die Quellen, welche beiden Dichtungen zu Grunde liegen, ist in den besondern Einleitungen dazu die Rede. In dem älteren Werke, das der Dichter noch als knappe und vor seinem Eintritt in den Minoritenorden geschrieben, schließt er sich genan an seine Vorlage. an Thomas von Celaeno an: in der Tochter Syon nimmt er eine freiere Stellung ein gegentiber seiner ihm mündlich von Br. Gerhard vorgetragenen Quelle, einem lateinischen Traktat. den Weinhold S. 285-291 nach einem Codex der Wiener Hofhibliothek hat abdrucken lassen. Anf diesen Traktat läßt der Herausg. eine genaue Inhaltsangabe der Tochter Syon folgen und handelt dann von der Entstehung dieser Allegorie und ihrer weiteren Verbreitung.

\*) Wäre die schriftstellerische Wirksamkeit Lamprechts so spät zu setzen - was man nach der Darstellung Weinholds kaum mehr annehmen kann - dann könnte man vielleicht auch Heinrich Frauenlob wegen seines Spruches no. 255 ed. Ettmüller, in welchem dieser den Minoriten Simonie und Gleißnerei vorgeworfen hat, mit unter die Angreifer zählen, gegen welche Lamprecht im Leben des Franciskus V. 1738 folg. den Orden vertheidigt. Eher bezog sich wohl Frauenlob auf die Vorfälle, welche in Closeners Chronik S. 50-51 (Chroniken der D. St. VIII) aus dem Jahre 1287 berichtet werden.

Bieten sonach die Einleitungen schon ein reiches und übersichtlich geordnetes Material zum Verständniß des Schriftstellers wie zur Orientierung über denselben, so gewähren noch überdies die beigefügten Anmerkungen schätzbare Beiträge zur Erklärung schwieriger Stellen und suchen namentlich die Beziehungen des Dichters zu seinen Quellen im Einzelnen näher zu bestimmen. Das Ganze beschließt ein sorgfältig zusammengestelltes Glossar.

Die Bemerkungen, welche Rec. hier folgen läßt, sind nicht im Geringsten dazu angethan, den Werth des vortrefflichen Buches irgendwie herabzusetzen, sondern betreffen nur einzelne Stellen, in denen er von der Auffassung und Erklärung des Herausg. abweichen zu müssen

glaubt.

Zu Franciskus 22 ich bin in dem kriege, | daz diu werlt wip noch man | triuget: dieselbe Redensart findet sich auch bei Ottocar in Maßmanns Kaiserchron. II, 667, 93 ich bin des immer in kriege, daz der diu liute betriege u. s. w.

Zu Franc. 489: hier muß es heißen in dûhte, dô er was entslâfen, wie sin hûs waer vol riterwâfen; im Texte ist das Komma nach dô statt

vor dasselbe gesetzt.

Zu Franc. 573: sîn leben ân werden, wie die Handschr. hat, war zu belassen mit Rücksicht auf die im Glossar S. 548<sup>b</sup> verzeichneten Beispiele; vergl. noch Berthold v. Regensburg 319, 20 und 27; 469, 8; Schwabenspiegel ed. Wackernagel 10, 15; 23, 2; Germania III, 366, Z. 11 von unten; Stadtbuch von Augsburg ed. Meyer S. 140, Z. 18 und 28.

Zu Franc. 874: vingerbar, wie ein Finger oder ganz bloß, fehlt im Glossar sowie bei Lexer; es steht noch Kolmar. Liederb. 75, 106;

vergl. auch Herant v. Wildonie 26, 306 sîn lîp ist als ein vinger bar, so wie vingerblôs im Orendel ed. Ettmüller IV, 9.

Zu Franc. 925: kuchengarzûn ist im Glossar

nachzutragen.

Zu Franc. 988: gerliche bedeutet hier so wie V. 1064 und 3545 nach meiner Auffassung nicht "begierig, freudig", sondern gänzlich — garliche.

Zu Franc. 1307 ist unkunde gedruckt statt

urkunde; ebenso V. 1363 besazt für besaz.

Zu Franc. 2336 folg. im was zer marter alsô gâch, | daz er sînen geverten nâch | eteswenne verre lie, | sô snelliche er vüre gie: deutlicher scheint mir der Plural. sîne geverten, da der Sinn ist: er war so auf die Marter erpicht, daß er seine Gefährten zuweilen weit hinter sich zurück ließ.

Zu Franc. 2362 då die heiden und die kristen | mit urliuge ensament kristen; statt eines ungenauen Reimes möchte ich hier lieber einen rührenden R. annehmen, wie solche S. 31—32 vom Herausg. angemerkt sind, demnach kristen schreiben als Pluralform zu dem ind. praet. kreist; über die starke Flexion von kristen vergl. das Präteritum verkristen beim Pfaffen Lamprecht Alex. 4520 und Hildebrand im D. W. V, 2162.

Zu Franc. 2454 ich bin das wol geloubet: hier nimmt der Herausg. an, daß gelouben einen doppelten Accusat. regiere in der Bedeutung: einem etwas glaubwürdig versichern; das wird kaum nachweisbar sein; der doppelte Acc. wie im J. Titurel 4152, 2—3, hat bei diesem Zeitworte einen andern Sinn; ich schlage daher vor zu ändern in ich bin ders wol geloubet. Diese Ausdrucksweise ist namentlich in höfischen Gedichten nicht selten, wie z. B. im Parz. 555, 4; in Ulrichs v. Türheim Rennewart ed. Roth

S. 47, 13; MSFr. 140, 30; 168, 24; 188, 28; GAbent. I, 91, 78; J. Tit. 3732, 1; 4218, 4.

Zu Franc. 2613 unlange zit werte daz; in der Handschr. steht vil lange; es könnte auch

borlange im Original gestanden haben.

Zu Franc. 3005—7 den (mantel) hat im ——ein guoter man —— gelihen an; ebenso bei David von Augsburg im Spiegel der Tugend 333, 1 daz ander ist uns alles an gelihen als der seinem spile ein vremdez kleit entnimt.

Zu Franc. 3172 ein metwahsen man, derselbe seltene Ausdruck auch im Cod. Stutgart. theol. et philos. no. 64 (vom J. 1393) fol. 48<sup>b</sup>: er ist ein metwahsen man unde hat swarzez hâr; vergl. Lassberg LS. I, 161, 16 mittelwahsen unde ran.

Zu Franc. 2185 daz er | umbe sînes halses ric | bunde eines seiles stric; hier soll der Ausdruck ric nach dem Glossar so viel als "Gestelle" bedeuten. Es sind aber noch andere Stellen vorhanden, in denen das Wort in ganz ähnlichem Zusammenhange steht und zugleich eine bestimmtere Bedeutung erfordert. in Wackernagels Predigten S. 387 aus einer Handschrift folgender Bibelspruch citiert: swenne ir den minnesten geboiseront, der an mich geloubit, sô wêr iu bezzir, daz iu ain mülistain an den ric wêre gehenkit, wo also mit ric das collum der Vulgata in Matth. 18, 6, Marc. 9, 42, Luc. 17, 2 wiedergegeben ist. Ebenso verstehe ich Konrads Trojanerkr. 36220 folg. traf in der stolze degen zier | und schriet im abe der collier enzwei der bintriemen stric; | daz er im niht ab stach den ric, | daz was ein michel saelekeit; mit bintriemen stric hier ric zu identificieren. wie es Lexer im Handw. II, 415 gethan, erlaubt schon näher besehen der Zusammenhang nicht; ric ab stechen ist hier synonym mit hals abstechen

oder h. abstosen. Endlich gehört hierher eine Stelle aus Konrads Liedern I, 149 ed. Bartsch: dîn sun den ric | verschriet im (= dem slangen)

und des mundes giel.

Zu Franc. 3198 er was — gemachsam und geminne; "behaglich im Umgange" scheint die Bedeutung von gemachsam nicht genau wiederzugeben; es ist hier wohl — facilis, habilis commodus, sich anbequemend, vergl. Pfeisfers Glossar zu Konrad v. Megenberg, Niclas v. Wyle Translat. 129, 31.

Zu Franc. 3247 statt ze dienen würde ich lieber ze dienne geschrieben haben, wie es V. 3662 geschehen ist; in der Handschr. beide Mal

dinne.

Fr. 3523 verstehe ich unter unbesihtekeit Unachtsamkeit, Sorglosigkeit, mit Bezug auf V. 3520; "Augenleiden" kann es kaum bedeuten; in den Sieben Todsünden bei Mone Schausp. I, 333 wird unbesihtekeit deutlich von blintheit unterschieden.

Fr. 3783 das im sin kraft wart gelegen kann nicht heißen: daß seine Kraft "zu erliegen begann", wie im Glossar angegeben ist; wart wird man wohl in was zu ändern haben, vergl. Gre-

gor 96 und Erec 9065.

Fr. 3993 unverborgenliche ist im Glossar unvermerkt geblieben, desgleichen bei Lexer; es findet sich aber noch in der Martina 185, 63; 212, 23. Ebenso vermisse ich im Glossar das Wort wundenmäl aus V. 4060, ebenfalls bei Lexer nicht aufgeführt; es steht noch in der Martina 234, 35.

Fr. 4150 und 4196 Seraphin (: hin) und Seraphinne (: inne); ebenso reimt Muscatblut 32,8

finne: Seraphinne.

Fr. 4612 zu dem seltenen Ausdruck die

sprâche verlegén, die Sprache verlieren, vergl. Neumanns Serap. XXVIII, 312 (a. 1395) sprechend machen einen siechen der die sprâch verlegt hat; gewöhnlicher war die sprâche legen, so Jos. Haupt Arzneib. S. 95 [543] ob ein siecher mensch die sprâch gelegt hat; GAbent. III, 67, 899 des wart er also zwivelhaft, daz er die sprâche legte; Nicolaus von Jerosch. 17350 die spr. legte er zuhant; Denisse, Die Schriften von Seuse I, 418.

Zu Syon 224 dem mac versmåhen harte | diser werlde wolenste (: gespenste); im Glossar S. 569 s. v. versmåhen ist wolenste als Genetiv gefaßt und daher S. 642 wolanst als Nominativ angesetzt. Allein der Genetiv nach versmåhen wäre doch gegen die Gewohnheit; überdies läßt sich wolenst[e] als Nominativ bei Heinrich von Neustedt nachweisen, vergl. Zarncke Lit.

Centralbl. a. 1875, S. 1615.

Syon 488 ist invar unerklärt geblieben, auch

im Glossar nicht erwähnt.

S. 620 süeze frowe, riht dich üf | und lein dich her an mine hüf! sagt die Spes zur ohnmächtig vor ihr liegenden Tochter Syon. Ich meine, es muß huf, Hüfte, heißen; nur damit, nicht mit der Wange, kann man eine Ohnmächtige stützen. Man wird auch hier ungenauen Reim anzunehmen haben oder eine der mitteldeutschen ähnliche Aussprache des Dichters, die es gestattete uf auf huf zu reimen wie bei Otte im Eraclius 3684 oder dem König vom Odenwalde VII, 49 und in Pfeiffers Uebung. 157, 84, um die Fälle im Passional nicht zu erwähnen.

S. 639 nie ougensehen wart so lieht; darnach im Glossar ougensehen n. "das Sehen mit den Augen"; ich glaube, man hat ougensehe enwart zu schreiben und ougensehe f. pupilla, oculorum

acies anzusetzen: vergl. J. Tit. 4787. 4 ein stein. der tuot den ougensehen widerbiete; Lasbergs LS. II, 203, 102 wie man die mînen ougensehen (: beschehen) mit hiute gar verspannet; Barlaam ed. Pfeiffer 144, 40; das Compositum fehlt bei Lexer.

S. 682 dâzuo maht dû wol wizzen | in dînes herzen vizzen - hier scheint die nach L in den Text gesetzte Wortform vizzen sehr gewagt, nicht nur weil ihr Reim auf wizzen eine von fitz zu weit abliegende Aussprache bedingt und weil sie sonst auf deutschem Boden nicht nachweisbar ist: die beiden andern Handschriften bieten dafür die Lesarten gewizzen, gewissen und in V. 807 kehrt dieselbe Ausdrucksweise wieder: intelligentia verstandenheit, diu dînes herzen gewizzen treit und zwar nach übereinstimmender Ueberlieferung. Es scheint daher gerathener wizzen für vizzen zu setzen und wie so oft bei Lamprecht (vergl. S. 31-32) auch hier einen rührenden Reim zu statuieren.

S. 1271 got ist guot, er ist ouch reht, dewederz im unz anders jeht; der zweite Vers ist nur in éiner Handschr. überliefert, wo noch dazu reht für jeht steht; gewagt bleibt es, dem Dichter diese Verbalform zuzutrauen: ich würde vorziehen zu lesen: dewederz ir anz ander seht wie in V. 1669 steht.

S. 1561 strîtwort, das Lexer noch nicht kennt, findet sich auch bei Schönhuth Ordensb. 23, Z. 5 von unten: dikein ubel rede (hs. rete) – – an strîtworten oder îtelen worten sol gên ûz dikeines brûderes munde.

S. 1695 er muoz in rehter mâzen | ûf hengen unde nider lazen; in der Anmerkung dazu ist ûf hengen wohl richtig erklärt mit: den Flug in die Höhe nehmen (lassen); im Glossar dagegen

heißt es S. 588 "die Zügel anziehen im Gegensatz zu niederlassen". Beide Ausdrücke, hengen und läzen sind hier sicher von der Jagd und zwar von der Vogelbeize entlehnt; auch bei Hadamar v. Laber haben sie eine gleiche bildliche Verwendung gefunden 43 und 486; vergl. auch Osw. von Wolkenstein 28, 1, 1 und zu nider läzen Gregor 1507.

S. 2338 ez enwart nie dehein putze | sô angestlîch alsam der lîp; an dieser Stelle bedeutet putze wohl schwerlich "Pfütze", wie im Glossar 609 angegeben ist; ich verstehe der putze, die Schreckgestalt, das Scheusal, wie schon in den Fundgr. I, 362 und bei Zarncke-Müller I, 287<sup>a</sup>

die Stelle aufgefaßt ist.

S. 2461 folg. ist in den Text gesetzt: ich hoer des den edeln vogeln jehen, sie ezzen kerne vil gerne; die Handschriften lesen aber herze für kerne. Da man unter den edeln vogeln nach weidmännischem Sprachgebrauch nur Jagdvögel verstehen kann, keine Tauben, so ist die Aenderung unstatthaft. Ueber den hier in Rede stehenden Leckerbissen der "edeln Vögel" vergl. Heinrich Mynsinger 7: der sackertalke — auch geätzet sein gar zartlich von frischen hertzen und hirn der ander vogel; S. 9: die weil der girofalke wild ist, so isset er von der peiß (Jagdbeute) nit anders dann das hertz und das fleisch das gen dem rechten flügel nachet bi dem hertzen gestanden ist; S. 35: ob si (die häbich und die sperber) von dem vogel in der peisse, den si erflogen haben, begern zu essen, so begernt si fürderlich das hers davon, und darumb die vogel, die herfliegen, öffnen sie an den seiten, das si das hertz davon genemen mögen.

S. 2492 folg. daz waen ich nieman gerne tuo. Swer in hât, der habe zuo. daz er im niht

entvar; für nieman sagte wohl in dieser Verbindung der Dichter ieman, ebenso wohl im folgenden Verse iht für niht; vergl. V. 67 und das Glossar s. v. iht.

S. 2640 sehant sô man in (den Wein) gelist unde die wile er gist; im Glossar dazu ist aus Versehen angesetzt: "gissen st. Zw. gähren"; richtiger war auf jësen zu verweisen; vergl. Frauenlob Spr. 133, 6, wo die md. Form gest das ursprüngliche zu sein seheint.

S. 3187 vürwert kann nicht gut "vorwärts" an dieser Stelle bedeuten; deutlicher wäre gewesen vüre wert oder vür in wert. höher an

Werth, mehr werth.

S. 3820 ir sult iuch ûz machen mit den juncfrowen allen, im Glossar 601: ûzmachen, auf den Weg machen"; richtiger wohl: ausrüsten, schmücken, putzen; vergl. meine Bemerkung zu Erec 2968 und Schiller-Lübben V s. v. ûtmaken.

S. 3837 gein einem halben hâre, vergl. dazu Wartburgkrieg ed. Simrock 54, 9 niht als umb

ein halbez hâr.

S. 3981 folg. Frou Karitas zir frowen sprach: schône frowe schône, frou tohter von Syône, ir müezet bîten eine wîle. Hier ist schône vom Herausg. S. 265 und 615 als unumgelautetes Adjektiv gefaßt und demgemäß die Interpunktion gesetzt, vergl. auch S. 405. Dem widerstreitet aber der Zusammenhang wie der sonstige Gebrauch. Denn man lese z. B. Berthold von Regensburg 484, 8 ir vogel, ir rîchen liute, schôn, herre, schône! unde verdrücket daz arme vischelech nicht mit unrechtem gewalte; II, 101, 35; 190, 23; oder Hadamar 60, 5 ich sprach: schôna, geselle lieber, bîte! und Stejskals Anm.; 62, 6 ich sprach: schôna, geselle,—du muost dich eben hüeten!

Aristophanis Thesmophoriazusae, adnotatione critica, commentario exegetico, et scholiis graecis instruxit Fredericus H. M. Blaydes, aedis Christi in universitate oxoniensi quondam alumnus. Halis Saxonum, in orphanotrophei libraria MDCCCLXXX. pag. IX et 271. 8°.

Die Thesmophoriazusen bilden den ersten Band einer neuen Ausgabe des Aristophanes von Blaydes, von der inzwischen auch bereits der zweite Band, die Lysistrata enthaltend, erschienen Daß der Herausgeber, welcher bekanntlich auch den Sophokles herausgegeben hat, zu einer solchen Ausgabe des Aristophanes sehr wohl befähigt ist, haben schon seine früheren Arbeiten, in denen er die Constituierung des Textes namentlich in den Acharnern erheblich gefördert hat, hinlänglich dargethan. Und auch die vorliegende Ausgabe der Thesmophoriazusen bietet des Guten und Dankenswerthen genug und verdient auch bei uns in Deutschland die ernste Beachtung aller derer, welche sich mit der Kritik und Erklärung des Aristophanes beschäftigen. Der Herausgeber ist im Aristophanes selbst. ebenso wie in den Tragikern vorzüglich bewandert, und die Fülle von meistens trefflich ausgewählten Parallelstellen aus beiden Gebieten ist für die Erklärung unseres Stückes sehr förderlich. Dabei hat er sich ein feines Gefühl für die Ausdrucksweise des scenischen und im Besondern des komischen Dichters erworben, und gerade nach dieser Seite hin sind seine Bemerkungen zu einem großen Theile sehr beachtens-

werth. Auch hat Blavdes offenbar eine ungewöhnliche Begabung für die Conjectural-Kritik. Die Conjecturen strömen ihm leicht massenweise Unter diesen Conjecturen befinden sich nicht wenige treffliche Emendationen, während freilich, wie kein besonnener Kenner des Aristophanes sich verhehlen kann und hier auch nicht verschwiegen werden darf, die große Masse des fast erdrückenden Gewimmels von Coniecturen. mit denen Blaydes seine nach dieser Seite hin wirklich beklagenswerthen Leser förmlich überschüttet, den Stempel eines leichtfertigen und oberflächlichen Fabrikates nur zu deutlich an sich trägt. Ich will nun die Ausgabe nach den drei Seiten der handschriftlichen Grundlage, der Constituierung des Textes und der Erklärung etwas näher beleuchten.

Es ist bekannt, daß in den früheren Ausgaben des Aristophanes der handschriftliche Apparat sehr ungenügend ist. Leider muß constatiert werden, daß im Wesentlichen dasselbe auch bei dieser neuen Ausgabe der Thesmophoriazusen der Fall ist. Wenn der Herausgeber noch immer von einem codex Urlinas spricht, der der Juntina zu Grunde gelegen hätte, so diese Frage Andere entscheiden. Aber durfte Blavdes freilich nicht begegnen, daß er in dem Ravennas von den Correcturen einer ganz späten Hand in unserem Stücke gar Nichts bemerkte, während dieselbe sich doch in der Schrift, der Farbe der Dinte u. s. w. sonnenklar von der Hand des ersten Schreibers unterscheidet. Und doch hat diese Hand (es ist die des Euphrosynus Boninus, der den Druck der Juntina leitete) an hunderten von Stellen den Text unseres Stückes corrigiert, und zwar nur aus eigenem Gutdünken ohne Hülfe irgend einer Handschrift. Alle diese Correcturen aus dem sechzehnten Jahrhundert führt Blaydes als Lesarten der ersten Hand an. Es ist demnach nicht fraglich, daß Wer in Fragen der handschriftlichen Ueberlieferung seine Schlüsse auf den Apparat der Ausgabe des Herrn Blaydes gründet, sein Haus auf Sand gebaut hat.

Abgesehen davon, daß an vielen Stellen bei Blaydes die Angaben über die Lesarten des Ravennas auf ungenauer Lesung beruhen, führt er selbst bisweilen neben seiner eigenen Collation die Angaben aus der Ausgabe von Immanuel Bekker an, und in diesen Fällen hat meistentheils Bekker Recht und Blaydes Unrecht.

Für den Augustanus hat Blaydes keine neue Collation, sondern bringt nur wieder die alte, welche seiner Zeit Bernhard Thiersch besorgt hatte. Ohne Schaden für die Text-Kritik konnte Blaydes den ganzen Augustanus unbeachtet lassen, der ohne Frage aus dem Ravennas abgeschrieben ist. Aber die Collation, welche er bringt, ist ganz ungentigend, ja schädlich, denn wenn man tiber die Lesarten dieses Codex bei Blaydes Schlüsse ex silentio macht, so kommt man an einer großen Zahl von Stellen (dieselben sind nach hunderten zu zählen) zu ganz falschen Resultaten.

Die Thesmophoriazusen sind uns aber nur in zwei Handschriften, dem Ravennas und dem Augustanus, erhalten. Für den handschriftlichen Apparat bei Blaydes würde sich also, was ich nicht gern sage, aber doch nicht verschweigen darf, das unerfreuliche Resultat ergeben, daß derselbe ungenügend, ja, offen gesagt, ganz unbrauchbar ist.

Was nun die Gestaltung des Textes betrifft, so strömen dem Herausgeber die Conjecturen in der uppigsten Fulle zu. Oft, sehr oft, macht er zu einer Stelle vier bis sechs verschiedene Coniecturen. Es wäre wirklich ungebührlich, wenn man verlangen wollte, daß dieser ganze Schwarm von Einfällen vortrefflich wäre, aber so viel dürfte der Leser von Herrn Blavdes doch wohl erwarten, daß er nicht gerade jeden oberflächlichen Gedanken in seiner Ausgabe niederlegte, sondern unter seinen Einfallen einige Umschau hielte und denjenigen keinen Platz in dem Buche gönnte, welche sich sofort als baar unmöglich erweisen, wenn man sie nur einigermaaßen ernstlich in's Auge faßt. Und doch finden sich solche offenbar nur ganz oberflächlichen und völlig unmöglichen Einfälle unter den Conjecturen des Herausgebers so ziemlich auf jeder Seite seiner Ausgabe. Wenn nun aber Blaydes bei einer nur zu großen Zahl seiner Vermuthungen gerade das, was ihm bei der Lesart der Handschriften anstößig ist, in seiner eigenen Conjectur wieder anbringt, so heißt das doch ein leichtfertiges Spiel mit der Geduld des Lesers treiben.

Ueberhaupt aber scheint das ganze Buch eilfertig zum Drucke befördert zu sein. Oft stimmen die Angaben in der adnotatio critica unter dem Text oder in dem Commentar gar nicht mit dem Texte selbst tiberein. In den addendis finden sich viele Conjecturen des Herausgebers oder erklärende Parallelstellen angeführt, welche genau ebenso schon in der adnotatio critica oder in dem Commentare zu der betreffenden Stelle vorgebracht sind, ja gar nicht selten wird am Schlusse einer Anmerkung dieselbe Notiz noch einmal aufgetischt, welche sich wenige Zeilen vorher im Eingange findet. Es sind dies Spuren einer Hast und Eilfertigkeit in der Arbeit, welche einen recht unangenehmen

machen und dem mancherlei Guten und Trefflichen, was die Ausgabe bietet, erheblichen Eintrag thun. So hat Blavdes die Textkritik in unserm Stück theils durch Billigung von Emendationen Anderer, theils durch eigene treffliche Conjecturen gefördert. In die erstere Classe gehören Stellen wie v. 281 in den addendis. wo er mit Recht Reiske zustimmt, der schreiben will: οσον το γρημ' ανέργεται της λιγνύος. v. 758 erklärt Blavdes mit Recht für eine Interpolation: MN. rourd to dequa the isoslac ylyveras (aus den addendis sieht man, daß er darin Bakbuysen folgt). v. 873 schreibt er richtig nach Lenting zapárras (statt záprorras). v. 1003 folgt er demselben mit Recht, indem er doad = soas (statt sods) schreibt, ebenso v. 1129 all' où rao av desano (Lenting hat das rao eingesetzt). In v. 1050 billigt Blaydes mit Recht die Emendation Herwerdens domoonning (statt al 9 époc a orno). v. 204 behält Blaydes mit Recht νυκτερείσια (statt νυκτερήσια) bei, indem er darauf hinweist, daß vurispeioia mit einem absiehtlichen Anklang an epelder gebildet ist. Mit demselben Rechte hält er v. 1006 an dem βούλις der Handschriften (statt βούλι) fest. (Der Hiatus nach Bovils ist unerträglich. v. 1218 ist zu schreiben: vai vai, où y' sides αὐτό; und v. 1225 κακόδαιμον · ἀλλά τρέξι \*\*\*\* Moranoveia. In der Lücke ist etwa ausgefallen: μαλλο τηδ' έγω.)

Von den eigenen Emendationen des Herausgebers mögen folgende als besonders beachtenswerth hervorgehoben werden: v. 34 in den addendis μὰ τὸν Δί' οὐδέπω γ', ὅσα γε καμ' εἰδέναι, v. 248 in den addendis öone (statt des ele der Handschriften), v. 361 vóµov; (statt vóµov). v. 457 det yag m' (statt det yag), v. 687 vov (statt  $\pi\omega c$ ), v. 885 tedynus; (statt tedynus.), v.

1013 in den addendis τὰ δέσμ' ὑπάρχει ταῦτα. δῆλον οὖν ὅτι, ν. 1108 σύ; (statt σύ.), ν. 1119 περιεστραμμέν' ἤν (statt περιεστραμμένον), ν. 1120 οὖν ἐπτόνησ' ἄν σ' (statt οὖν ἐπτύνησά σ') ν. 1214 stellt Blaydes im Anschluß an Aves 1648 richtig das Medium her. indem er schreibt:

διέβαλό μ', ω γρά'.

Ebenso schätzenswerth ist eine ganze Reibe von erklärenden Bemerkungen, welche der Commentar enthält. In denselben ist namentlich die reiche Fülle von meistens ganz passenden Parallelstellen hervorzuheben. So v. 57 zu roaveves. ν. 81 zu τοῦι' αὐτὸ, ν. 131 zu κατεγλωττισμένον (in dem zu diesem Verse gehörenden Scholion ist tibrigens zu schreiben: ἔστι δὲ εἶδος φιλήματος παρά ιδ ταίς (statt πολλαίς) γλώτταις μεμιγμένον. In dem zu v. 773 angeführten Scholion zu Nuhes 830 ist zu schreiben: zai now φακον εν αγγείω ιώ πυρί επιθείς (statt καί ποτε, φασίν, εν πανδοκείω εύρεθείς). Auch das Scholion zu v. 1098 in unserm Stücke ist ganz verstümmelt. Ich vermuthe, daß es gelautet hat: έξ Ανδρομέδας τρία τὰ πρώτα καὶ τοῦ τετάρτου τα ές ναυστολών, το δε λοιπον έπεζευξε[ν ώς καὶ] τὰ έξῆς.), ν. 206 zu ίδού γε κλέπτειν. ν. 265 zn slouvingára. v. 283 zn ávaðn ruyn. v. 287 zu πολλά πολλάκις, v. 292 ἐν καλώ, v. 413, v. 427 zu θριπήδεστ' (hier und ebenso v. 1205 zu σταν τάγιστα tritt in der reichen Auswahl guter Parallelstellen die ausgedehnte Belesenheit des Herausgebers besonders glänzend hervor), v. 449 zu zéwe in der Bedeutung πρότεφον, ν. 468 zu επιζείν την χολήν, ν. 472 zu οίδεμί έκφορά λόγου, ν. 476 zu ξύνοιδ' έμαυτή δεινά πολλά, ν. 495 zu από ιείγους, γ. 617 zu καρδαμίζεις, ν. 619 zu τίς έστ' ανήρ σοι; ν. 704 την αγαν αθθαδίαν, v. 805 zu καὶ μεν δή καί, v. 828 zu èν ταϊς στρατιαίς, v. 846 zu ὁ ở οὐθέπω, v.

887 zu κάξολετ γ' έτι, v. 1064 zu έμοι — ταυτά γ'.

Vortrefflich ist ferner die Bemerkung des Herausgebers zu v. 1080 und v. 1085, daß es heißen müßte: τί τὸ κακόν; statt: τί κακόν. Beide Verse sind Interpolationen, welche die Steigerung des Ausdrucks ganz unpassend unterbrechen. Zu v. 692 wird die Parodie aus dem Telephus überzeugend nachgewiesen. Richtig hat zu v. 936 Blaydes auf das Wortspiel zwischen πρύτανις und προτείνειν hingewiesen. Sehr wahrscheinlich erscheint mir auch die Vermuthung, welche er in den addendis zu v. 429 ausspricht, es wäre statt ἀμωσγέπως zu schreiben ἀμωσγέπος.

Saarbrücken. Ad. von Velsen.

Ricerca del fosforo delle urine in caso di avvelenamento e prodotti che vi si riscontrano. Esame dell' urina di un itterico grave in correlazione coll' esame di una urina fosforata. Sulla fallacia del reattivo di Van Deen per determinare le macchie di sangue. Sopra due arsine formatesi in uno stomaco di maiale salato coll'anidride arseniosa. Memorie e note del Prof. Frances co Selmi Bologna. Tipografia Gamberini e Parmeggiani. 1880. 33 S. in gr. Quart. Mit einer Steindrucktafel.

Der um die Toxikologie und gerichtliche Chemie hochverdiente italiänische Chemiker hat wiederum vier kleinere Abhandlungen, welche er im Laufe dieses Jahres in den Sitzungen der Academie der Wissenschaften in Bologna vortrug, zu einem Buche vereinigt, das die Beachtung der Gerichtschemiker auch außerhalb Italiens in hohem Maße verdient.

Besondere toxikologische Bedeutung, und zwar auch für die medicinische Seite dieser Disciplin, haben die beiden ersten Abhandlungen, welche in Bezug auf den behandelten Gegenstand mit einander in inniger Verbindung stehen, während die dritte und vierte weder mit ihnen noch unter einander eng zusammenhängen.

Die erste Abhandlung, unstreitig die wichtigste des vorliegenden Heftes, behandelt das vom Verf. schon wiederholt in Angriff genommene Thema der Wichtigkeit der Harnuntersuchung zum forensischen Nachweise des Phosphorismus acutus. Ich habe bereits früher bei Besprechung einer von Selmi inspirierten Arbeit von Pesce und Stroppa in diesen Blättern darauf hingewiesen, daß Selmi wiederholt die Beobachtung gemacht hat, daß bei niedriger Temperatur aus dem Harn mit Phosphor vergifteter Menschen und Thiere eine Verbindung sich verflüchtigt, welche darüber aufgehängtes Silbersalpeterpapier bräunt, ohne Bleicetatpapier zu afficieren. Pesce und Stroppa constatierten auch die Anwesenheit einer phosphorhaltigen Substanz, vermuthlich einer niederen Oxydationsstufe des Phosphors, welche P an nascierenden Beide Facta hat Selmi Wasserstoff abgiebt. bei der Untersuchung des von einem Selbstmörder im Laufe des ersten Tages entleerten Harns in vollem Maße bestätigt und damit den Nachweis geliefert, daß wir in solchem ein sehr werthvolles Material zur Constatierung des Vorhandenseins einer Phosphorvergiftung in verlaufenen Fällen besitzen. In diesen Bestätigungen liegt aber keineswegs der Schwerpunkt der ersten Selmi'schen Abhandlung. liegt in weiteren chemischen Studien, welche den allerdings durch das bekannte Auftreten von Leucin und Tyrosin im Phosphorvergiftungsham wahrscheinlichen verändernden Einfluß des Phosphors auf die Albuminate des Thierkörpers zur Evidenz darthut. Es ist Selmi gelungen, picht allein im Harn des ersten, sondern auch in dem

der beiden folgenden Tage mehrere flüchtige und feste organische Basen nachzuweisen, von denen einzelne einen hohen Gehalt an Phosphor zeigten. Der Beschreibung dieser Basen und ihres Verhaltens gegen verschiedene Reagentien ist der größte Theil der ersten Abhandlung gewidmet und auf sie bezieht sich auch die beigefligte Tafel. Das Auftreten dieser Körper und besonders auch des im Harne des ersten Tages aufgefundenen Coniins macht die früher von Schultzen und Riess aufgestellte Hypothese. daß der in das Blut eingedrungene Phosphor. soweit derselbe nicht mit Sauerstoff sich verbindet, nach Art eines Ferments auf die organischen Substrate, in specie die Albuminate, wirke, zu einer ausgebildeten Theorie, für welche ja auch das Vorkommen von Leucin und Tyrosin, die wiederholt bei Phosphorismus acutus aufgefunden wurden, spricht. In der That treten derartige Basen nach früheren Versuchen Selmi's bei Eiweißzersetzung in niederer Temperatur auf und es gewinnt durch ihren Nachweis die acute Phosphorvergiftung eine Stellung in der unmittelbaren Nähe der putriden Processe, bei denen, wie Selmi betont, die Untersuchung des Harns sich ebenfalls auf jene Basen richten sollte. Ich möchte hinzufügen, daß man auch Grund hat, nach ihnen bei einer Reihe von Vergiftungen zu suchen, welche in ihrem Symptomencomplexe und namentlich in den dadurch hervorgerufenen anatomischen Veränderungen dem Phosphorismus nahe stehen, besonders bei Intoxicationen mit Arsenik und Antimon. Jedenfalls wird es zunächst unerläßlich sein, dieselben specieller beim Phosphorismus an Thieren experimentell zu studieren, wozu ein den Einfluß der Wärme auf jene leicht zersetzlichen Körper vermeidendes Verfahren von Selmi bereits angegeben ist.

Schon in seiner ersten Abhandlung hebt Selmi hervor, daß das Vorhandensein der von ihm constatierten Harnveränderungen nach Einführung von Phosphor möglicherweise im Stande sei, die differentielle Diagnose des Phosphorismus und iener räthselhaften Affection, die wir als Icterus gravis oder acute Leberatrophie bezeichnen, zu begründen. Die zweite Abhandlung bringt einen positiven Anhaltspunkt dafür, indem Selmi in dem ihm von Professor Brugnoli in Bologna, italiänischen Monographen der Itterizia grave maligna, übergebenen Harn eines an dieser Affection Leidenden keine Spur von phosphorhaltigen Basen aufzufinden vermochte. Die gasförmige Phosphorverbindung im frischen Harn mit Phosphor Vergifteter kann hier nicht zur Unterscheidung benutzt werden, weil anscheinend nur in den ersten 24 Stunden nach der Vergiftung existiert; wenigstensn war sie in Selmi's Falle am zweiten und dritten Tage nicht mehr vorhanden. Inwieweit dabei die eingeleitete Terpenthinölcur zum Verschwinden beigetragen, muß vorläufig dahingestellt bleiben.

In der dritten Abhandlung bespricht Selmi die neuerdings wieder von Ferry an's Tageslicht gezogene Reaction von Blutslecken mittelst Guajakharz und ozonisierten Terpenthinöls. Die Unzuverlässigkeit dieses Reagens, welche Selmi schon 1870 bei Gelegenheit einer von ihm ausgeführten gerichtlichen Untersuchung erkannte, ist in Italien von Vitali bereits dargelegt worden und ist dasselbe dort ebenso wie bei uns längst verlassen. Immerhin ist es von Interesse, zu erfahren, daß die Chlorverbindungen der Alkalien die Uebertragung des Ozons vom Terpenthinöl auf das Guajakharz in hervorragender

Weise bewirken, während Sulfate das Eintreten der Blaufärbung verhindern und die bereits ein-

getretene Reaction vernichten.

Die vierte Abhandlung Selmi's schließt sich an die bekannten Untersuchungen desselben über Ptomarne und speciell an eine im Jahre 1878 der Accademia dei Lincei gemachte Mittheilung über ein giftiges krystallinisches Ptomain, welches von ihm mittelst Aether aus den Eingeweiden zweier exhumirter Leichname, in denen eine große Menge von Arsenik gefunden wurde. extrahiert war. Selmi sprach damals die Absicht aus, die fragliche Bildung von Alkaloiden an mit Arsensäureanhydrid versetztem und vergrabenem Thierfleische studieren zu wollen und theilt nun die von ihm bisher ausgeführten Untersuchungen an einem im Arsenikpökel längere Zeit befindlich gewesenen Schweinsmagen mit. Die in einer kurzen Notiz schon früher der Accademia delle Scienze mitgetheilte Entdeckung von zwei giftigen Arsenbasen wird hier in ausführlicher Weise dargestellt und die Details der von Professor Vincenzo Ciaccio am Frosche ausgeführten Versuche mitgetheilt. Es erhellt daraus, daß die beiden chemisch sich leicht differenzierenden Arsine (das eine ist flüchtig, das andere fix) auch ausgesprochene Verschiedenheit ibrer physiologischen Wirksamkeit zeigen, indem die eine flüchtige Base zu 24 Mgm. ihres chlorwasserstoffsauren Salzes den Tod unter tetaniformen Erscheinungen bewirkt, während die andere lähmend auf die Nervencentra und das Herz inwirkt, welche beiden Actionen übrigens bekanntlich auch anderen Ptomainen, welche keinen Arsenik enthalen, zukommen. Die Untersuchung hat auch einen histoischen Werth, indem angeblich ein Rival der Aqua Tofana in den Zeiten der Giftmischerei, die sogenannte cquetta di Perugia, nach der Tradition in einer Weise ereitet wurde, bei welcher an die Bildung der genannten

Arsine wohl gedacht werden kann. Der Sage nach wurde das Giftmischerpräparat so erhalten, daß man Stücken eines getödteten Schweins mit weißem Arsenik einrieb und die abträufelnde Brühe sammelte, welche angeblich weit heftigere Wirkung als eine Lösung von Arsenigsäureanhydrid haben sollte. Allerdings ließe sich letzterer Umstand auch in der Weise erklären, daß sich bei dieser Procedur unter dem Einflusse des Fleischsaftes

arsenigsaures Alkali bildete.

Man erkennt aus dieser kurzen Inhaltskizze der vorliegenden Abhandlungen leicht das wissenschaftliche und praktische toxikologische Interesse, welches sich an dieselben knüpft. Man sieht wiederum, daß die forensische Chemie und Toxikologie noch keineswegs als wissenschaftlich völlig erschlossenes Gebiet anzusehen ist, für welches man sie in den meisten europäischen Ländern zu halten scheint. Bei jedem bedeutenderen Giftmordsprocesse macht man dann freilich die Erfahrung, daß unendliche Lücken vorhanden sind, welche im Interesse des öffentlichen Rechts ausgefüllt werden müssen. Es ist das überaus bedauerlich, da nirgendwo anders die Ignorierung bestimmter Facta einerseits und die mangelhafte Erkenntniß derselben andererseits so viel Unheil zu schaffen vermag als in der forensischen Chemie. Ein mangelhaftes Abscheidungsverfahren kann einem Verbrecher seiner Strafe entziehn, die Ueberschätzung des vermeintlichen Werths einer Reaction einen Unschuldigen zum Giftmörder stempeln. Bei uns beruhigt man sich bei diesem Zustande; die theoretischen Speculationen haben die Vertreter der Chemie zumeist der fraheren praktischen Richtung entfremdet, und der Staat vertraut auf den Instanzenzug der wissenschaftlichen Arbitrien und Subarbitrien die einander ergänzen und bestätigen oder berichtigen sollen, in Wirklichkeit aber oft genug contradictorisch und trotzdem mitunter sämmtlich von der Wahrheit entfernt sind. In Italien denkt man anders; das specielle Studium der forensischen Toxikologie blüht und der einsichtige Minister der Justiz hat derselben einen besondern Sporn durch die Errichtung einer Specialcommission aus den angesehensten Fachmännern zur Prüfung und Entscheidung der derzeitig vorliegenden toxikologischen Streitfragen unter dem Präsidium Selmi's gegeben. Sept. 1880. Th. Husemann.

Für die Redaction verantwortlich: F. Bechtel, Director d. Gött. gel. Am-Verlag der Dieterich'schen Verlags-Buchkandlung. Druck der Dieterich'schen Univ.-Buchdruckerei (W. Fr. Kasstner).

## Göttingische gelehrte Anzeigen

## unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stück 17.

27. April 1881.

Inhalt: Drei ethnologische Publicationen aus und über Australien. Von G. Gerkond. — J. D. Leader, Mary Queen of Scots in captivity. Von R. Pauld. — G. Mihalkovics, A'Italános Boncztan (Allgemeine Anatomie). Von W. Krauss.

🗷 Eigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött. gel. Anz. verboten 🚐

## Drei ethnologische Publicationen aus und über Australien.

- 1) The Native Tribes of South Australia, comprising the Narrinyeri by the Rev. George Taplin; The Adelaide Tribe by Dr. Wyatt; The Encounter Bay Tribe by the Rev. A. Meyer; The Port Lincoln Tribe by the Rev. C. W. Schürmann; The Dieyerie Tribe by S. Gason; Vocabulary of Woolner District Dialect (northern Territory by John Wm. Ogilvie Bennett with an introductory Chapter by J. D. Woods. Adelaide, E. S. Wigg and Son, Rundle Street. 1879. XLIV. 331 S. 8°.
- 2) The Folklore, manners, customs and languages of the South Australian Aborigines: gathered from inquiries made by authority of South Australian government. Edited by the late Rev. G. Taplin, of Point Macleay. First series. Adelaide: by authority, E. Spiller, Governm. printer, Northterrace. 1879. VIII. 174 S. 8°. (Addendum: Grammar of the Narrinyeri Tribe of Australian Aborigines. By the Rev. G. Taplin, Aborigines' Missionary, Point Macleay. Adelaide, printed by W. C. Cox, Government printer, North-Terrace. 1878. 28 S. XII S. Facs.

Beide Werke sind für unsere Kenntniß der Eingeborenen Stidaustraliens sehr wichtig: eine zusammenfassende Besprechung derselben ist inhaltlich aber auch dadurch gerechtfertigt, daß der leider zu früh verstorbene, hochverdiente Missionar Taplin — er starb 47 Jahre alt am 24. Juni 1879 — bei beiden als Verfasser oder als Herausgeber in erste Linie tritt. introductory chapter des ersten Werkes (S. I-XLIV) giebt J. D. Woods eine allgemeine, nicht uninteressante Schilderung der Sitten der Eingeborenen Australiens und geht dabei in ausführlicherer Besprechung auf die Gründe ein, welche das Hinschwinden der australischen Stämme bedingen. Ausgestorben sind nach ihm schon der Port-Adelaide-Stamm, der Gawler-, der Kapunda-Stamm, die Burra, Rufu u. s. w., andere oder eigentlich alle nach seiner Ansicht dem Aussterben nabe. Neues über diese so wichtige Frage, sei es an Material oder an Auffassung und Erklärung bringt Woods nicht; ja er behandelt den Gegenstand ohne seine eigentliche Bedeutung ganz zu würdigen; und gleich der Autor der ersten Abhandlung seines Bandes widerspricht ihm. Es ist dies zugleich die umfangreichste Arbeit des Bandes. von George Taplin: The Narrinyeri, an account of the tribes of South Australia, inhabitating the country around the Lakes Alexandrina. Coorong and the lower Part of the river Murray, their manners and customs and an account of the Mission at Point Macleay, S. 156, mit 5 Tafeln Abbildungen. Taplins Arbeit erscheint hier in 2. Auflage; allein die erste (1873) ist in Europa wenig bekannt geworden und dazu enthält diese zweite eine ganze Reihe wichtiger Zusätze. Das 1. Cap. bespricht den Stamm als

solchen, zählt die 18 Unterabtheilungen desselben auf mit ihren (meist thierischen) Totems oder Ngaitye, schildert in einzelnen besonders interessanten Zügen den Charakter desselben schließt mit dem Nachweis. daß Narrinyeri keineswegs aussterben, vielmehr durch die christliche Civilisation gehoben werden. Im 2. Capitel (social customs) ist die Darstellung der Ceremonien der Mannesweihe sowie der Todtengebräuche der werthvollste Theil; das 3. Cap. handelt von verschiedenen Zaubergebräuchen. das 4. aber. die politischen Einrichtungen des Stammes schildernd, ist von ganz besonderem Interesse. Jede der 18 Clanschaften, in welche die Narrinyeri zerfallen, hat einen Häuptling, Rupulle, d. h. Landbesitzer genannt, der nicht erblich ist, vielmehr von den Familienhäuptern des Clans gewählt wird und den Clan nach außen hin vertritt. Noch merkwürdiger ist die Institution der Ngia-ngiampe, d. b. Männer. welche, verschiedenen Clanen angehörig, von Geburt an durch ihre Väter in ein eigenthümliches Tabuverhältniß gebracht und später die Handelsagenten ihrer beiden Stämme sind, wenn diese unter einander Waaren austauschen wollen: das Mitglied des einen Stammes bringt dann dieselben seinem Ngia-ngiampe im anderen Stamm und dieser bringt ihm die Tauschwaaren seines Stammes. Dabei aber vermeiden die Ngia-ngiampe, mit einander sonst nirgendwie zu verkehren, ja sich nur zu sehen. Üeber den eigenthümlichen Senat eines ieden Einzelstammes, welcher aus den ältesten Mitgliedern desselben gebildet wird und Tendi heißt, berichtet Taplin hier zuerst. Er ist die oberste Rechtsbehörde des einzelnen Clanes; doch können auch mehrere Stämme zu einem Tendi zusammenkommen. Seine und der Rupulle Macht ist nicht unbedeutend, wie überhaupt die Eingeborenen streng an ihren Gesetzen halten (S. 136). Wichtig ist dann ferner die Auseinandersetzung der sehr verwickelten und schwierigen wandtschaftsverhältnisse (Cap. 6), welche Taplin ganz ebenso beim Meru-Stamm (den Narrinveri benachbart, am Murray) vorfand. Kinder von Brüdern gelten für den Bruder als eigene Kinder, ebenso Kinder von Schwestern für Schwester, daher umgekehrt alle Vaters-Brüder Väter, alle Mutter-Schwestern Mütter der Kinder, Vaters-Schwestern und Mutter-Brüder Onkel und Tanten sind. Dies Verwandtschaftssystem, für welches Taplin nur die tamulischen Analogien heranzieht, findet sich bei anderen Völkern gleichfalls entwickelt: für die ethnologische Untersuchung der Familienentwickelung bei den verschiedenen Völkern bringt dies Capitel also sehr beachtenswerthes Material. Dasselbe um so schätzenswerther, weil Taplin für diese praktisch vom Volke sehr ins Einzelne ausgearbeiteten Beziehungen sämmtliche einheimische Namen verzeichnet. Cap. 7 behandelt die Mythologie des Stammes, und die mannigfachen neuen Mittheilungen über die einschlagenden Anschauungen der Eingeborenen sind bei unserer mangelhaften Kenntniß derselben von großer Wich-So über den Hauptgott der Narrinyeri, der Alles geschaffen hat und im Himmel lebt, dessen Stimme der Donner, dessen Pfad der Regenbogen ist. Taplin erzählt eine Menge Legenden von ihm, auch eine Sündfluthlegende, einige nach der Arbeit des Rev. G. H. A. Meyer, die, in Deutschland ebenfalls wenig bekannt, uns noch, weil sie ebenfalls dem vorliegenden Band einverleibt ist, begegnen wird. Eine Reihe

von Mythen über andere Götter und Geister Auch die Berichte Taplins schließen sich an. tber seine eigenen Erlebnisse so wie die Geschichte der Mission zu Point Macleay (Cap. 8) enthalten eine Menge werthvoller, weil sehr charakteristischer Züge für die Eigenart der Eingeborenen, die z. Th. wirklich ergreifend sind: ebenso das Supplementcap. 11, welches einzelne illustrative Anecdoten enthält, die zugleich für Sitten, Charakter (warme Familienanhänglichkeit) und mythische Anschauungen der Nar. bedeutend sind. Das Schlußcapitel 12 handelt von der Zukunft der Eingeborenen und ihrer Fähigkeit fürs Christenthum: hier weist Taplin. ganz im Gegensatz zu Woods, die Fortschritte nach, welche das Christenthum und mit ihm die Bildung unter den Eingeborenen gemacht hat und spricht die Zuversicht aus, die letzteren wttrden, wenn richtig und nach Recht behandelt, keineswegs aussterben, vielmehr sich neben und unter der weißen Bevölkerung halten können.

Cap. X behandelt die Sprache, und hier müssen wir gleich den Anhang des zweiten Werkes mit heranziehen, in welchem der Verf. ebenfalls eine Grammatik derselben giebt. Letztere ist natürlich ausführlicher, als Cap. X, in welchem z. B. die Verba fast ganz, die Adjektiva und a. ganz fehlen. Dagegen bietet dasselbe wieder anderes, was der Grammatik fehlt, nämlich ein vergleich. Wortverzeichniß von 71 Nummern, eine Reihe von Ortsnamen in der Narrinyerisprache, ferner einige Phrasen sowie syntaktische und sonstige Bemerkungen, welche der Grammatik fehlen. Beide Arbeiten ergänzen einander. Aber sie widersprechen sich auch: die Formen der Deklination, welche die Grammatik giebt, sind z. Th. abweichend von denen des Cap. X. ohne daß Taplin irgendwie darauf Rücksicht nimmt. Sachlich ist hier kaum zu entscheiden: man wird sich indeß am besten an die Grammatik halten, da diese später erschienen und gerade die Deklination hier, wie Verf. sagt, nach sorgfältiger Ueberlegung von ihm niedergeschrieben ist. Sehr interessant ist die Bemerkung, daß die "Wilden" ihre Sprache werth halten und gegen Sprachfehler empfindlich sind.

Es folgt nun in Woods' Sammelband eine kürzere Arbeit: some account of the manners and superstitions of the Adelaide and Encounter Bay aboriginal tribes, with a vocabulary of their languages, names of persons and places etc. principally extracted from his official reports by William Wyatt (formerly protector of the aborigines, South Australia). S. 157-181. Sie gilt hauptsächlich dem Adelaide-Stamm und hat vorzugsweise durch Spezialmittheilungen über Begräbnißsitten u. dergl. so wie namentlich über Mythologie Werth. So erzählt Wyatt von Monaincherloo oder Teendo yerle, d. h. Sonnenvater, den Schöpfer des Himmels und aller Dinge, vom Monana, der in den Himmel aufstieg (aber gewiß kein vergötterter Mensch ist, wie Wyatt meint), von der Sonne (weibl. gedacht) und ihren bösen Schwestern, von dem (meist männl.) gütigen Mond u. s. w. Das Vokabular enthält auch Worte der Stämme von Encounter- und Rapidbai (stidl. von Adelaide, Hindmarsh-Halbinsel), um die gänzliche Verschiedenheit des Sprachschatzes dieser so nahen Nachbarn zu erweisen. Einige Sprachproben machen den Schluß. -Die schon erwähnte Abhandlung von H. E. A. Meyer, die nun folgt, manners and customs of the aborigines of the Encounter Bay tribe, South-Australia (195-206) ist schon 1876 gedruckt, in Europa aber kaum bekannt geworden. Sie ist dadurch besonders beachtenswerth, daß Meyer schon längere Zeit unter dem Stamme gelebt hatte, ehe der letztere in nähere Berührung mit den Weißen kam. Außer den merkwürdigen mythol. Berichten (welche Taplin wie manche andere Mittheilungen Meyers benutzt hat und die dem Leser des Bandes zweimal geboten werden) bietet sie auch sonst noch eine Reihe unbekannter Einzelnheiten z. B. für Erziehung der Knaben und Jünglinge, Behandlung der Todten u. a., so daß der Wiederabdruck des seltenen Heftes gewiß sehr dankenswerth ist.

Es folgt des bekannten Missionar C. W. Schurmann Arbeit über die Port Lincoln-Stämme: The aboriginal tribes of Port Lincoln in South Australia, their mode of life, manners, customs. etc. by C. W. Schurmann, of the Lutheran Mission. Soc., Dresden. (S. 209-251). hält viel neues, z. Th. sehr interessantes Material über die verschiedenen Stämme, ihre sprachlichen und Verkehrs Verhältnisse, so wie ferner über einzelne merkwürdige Sprachformen, verschiedenen Weihen der Jünglinge (im 15. 17. und 18. Jahre) und manchen wichtigen Zug aus der Mythologie, dem Aberglauben, Familienleben u. s. w. Dies ist um so mehr zu betonen, als Schurmanns Abhandlung uns eine Ueberraschung bereitet: auch sie ist der Hauptsache nach schon gedruckt, aber freilich unter anderem Namen. Sie ist z. Th. identisch mit einer Abhandlung von Dr. Charles Wilhelmi "manners a. customs of the Austral. natives", die 1862 in Melbourne und dann in etwas verktirzter Uebersetzung in der Zeitschr. "Aus allen Welttheilen" Jahrgang 1870 erschienen ist. Wilhelmi sagt selber, daß er Schurmann viel verdanke; jedenfalls hat er

auf seinen eigenen längeren (botanischen) Wanderungen durch Südaustralien, während welcher er auch Port Lincoln zweimal besuchte, von dem Missionar ein Heft mit Aufzeichnungen empfangen, welches jetzt mit bedeutenden Zusätzen Schürmann selbst herausgegeben hat. Doch hat auch Wilhelmi manches, was bei letzterem fehlt, obwohl demselben das meiste angehört, was W. gebracht hat. Sprachlich ist natürlich Schürmann genauer, ja einzelne direkte Sprachfehler bei Wilhelmi erledigen sich durch

die vorliegende Originalarbeit.

Der bei Woods folgende Aufsatz führt den endlosen Titel: The Manners a. Customs of the Dieverie tribe of Australian Aborigines. Embracing an account of the character of the race: the country it inhabits: its rites, ceremonies, and superstitions, its social usages and laws. the diseases peculiar to it. A catalogue of animals, plants, weapons and ornaments, accompanied by the native names, together with examples of the construction of the dialect, and a complete vocabulary. By Samuel Gason, Police Trooper, edited by George Isaacs. (S. 257 -307). Die höchst interessante Arbeit ist in Deutschland durch die Auszüge bekannt, welche Bastian (Zeitschr. für Ethnol. 1874) aus ihr gegeben hat. Hier liegt sie nun ganz vor, sehr werthvoll durch eine Menge von Mittheilungen über Mythologie, tiber Verfassung und Recht, Todtengebräuche, Cannibalismus, Zauberei u. dergl. Unter dem sprachlichen Material des Verf. sind besonders die Liste der Names given according to age and relationship zu betonen, sowie die verschiedenen Stern- und sonstigen astronomischen Benennungen. Das Vocabular ist sehr reich; man muß es combinieren mit der Liste

der Thier- und Pflanzennamen, sowie der Geräthe. Waffen, Schmuckgegenstände, welcher letzterer genaue Beschreibung auch ethnologisch recht werthvoll ist. - Als Schluß der Sammlung folgt dann noch 311-316 ein Vokabularv of the Woolner District Dialect, Adelaide River, Northern territory, by John Will. Ogilvie Bennett. Dialekt, tiber den wir außer einer Wortsammlung von etwa 240 Worten und einigen Ortsnamen leider nichts erfahren, ist um so interessanter, als er im äußersten Norden des Festlands der Insel Melville gegentiber gesprochen wird und wir von Nordaustralien nur sehr we-

nig sprachliches Material haben.

Das zweite oben genannte Werk verdankt dem verstorbenen Dr. Bleek. dem bekannten Erforscher der südafrikanischen Sprachen seinen Ursprung. Derselbe war Bibliothekar der Bibliothek Sir George Grey's, welche auch für die Sprachen der Bewohner Ozeaniens von so hoher Als solcher bat er 1874 den Bedeutung ist. Governor der stidaustr. Colonie, Sir A. Musgrave um genaue Aufzeichnungen über die Eingeborenen Südaustraliens hinsichtlich ihrer Sitten und Gebränche und namentlich ihrer Volksüberlieferungen. Das Gouvernement der Colonie ging auf diese Bitten ein; auf Taplins Vorschlag wurden Fragebogen angefertigt und diese weithin versandt, auch nach Northern Territory; die Antworten, wie die zurückkommenden Bogen sie enthielten, sind hier zusammengestellt. Fragen, 48 an der Zahl, bezogen Namen, Verfassung, Totem, Recht und Gericht, Erbrecht der Stämme, auf ihre Ehegesetze, Verwandtschaftsbezeichnungen (die besonders tont werden), ihre Todtengebräuche, religiösen Anschauungen, früheren Zustände, auf Canni-

balismus, Waffen, Geräthe, Sprache (sehr im einzeln ausgeführt, 15 Fragen) Krankheiten und Heilverfahren, Feste, Mannesweihe, Zahnausschlagen. Beschneidung u. s. w. In einer Einleitung spricht auch hier Taplin sich dahin aus, daß die Eingeborenen keineswegs ausstürben: daß ihr Hinschwinden oft nur scheinbar (Verschwinden durch Wegziehen. Vermischen mit anderen Stämmen u. s. w.) gewesen sei und behauptet dies für die Gegenden und Stämme, die er persönlich kennt, auf das allersicherste. Er macht dann ferner einige Bemerkungen über die Ethnologie der Stidaustralier; wenn er aber der Ansicht ist, die Australier müßten für gemischt aus zwei Stämmen angesehen werden, deren einer von Indien, der andere aus der ozeanischen Inselwelt gekommen sei, weil sich bei den Australiern Sitten fänden, die theils unter den Dravida-Stämmen, theils auch bei den Polyund Melanesiern wiederkehrten, so können wir diesen Satz nicht gelten lassen, da die betreffenden Sitten und (religiösen) Anschauungen, auf welche er seine Behauptung stützt, über den ganzen Erdball verbreitet sind, für Spezialverwandtschaften also keine beweisende Kraft be-Darin aber hat Taplin ganz Recht, daß die Australier nicht Autochthonen sind.

In den Antworten sind nun behandelt 1) der "Marrura"-Stamm (unt. Darling) v. Rev. W. Holden, sehr ausführlich, mit Wortverzeichniß; 2) der Overland Corner-Stamm, Murray; 3) der Moorundee-Stamm, Murray, sprachlich ziemlich reich; 4) die Narrinyeri, v. Taplin, sehr ausführlich, die schon erwähnten Arbeiten des Verf. wesentlich ergänzend, mit werthvollen Photographien, darunter 4 sehr gute und interessante Porträts, und einer Reihe sehr genauer

anthropol. Messungen. Der Goolwa Clan ist besonders behandelt v. Moriarty (Police-trooper). 5) Die Tatiara- und Südost-Stämme; 6) der Padthaway-Stamm: 7) die Naracoorte und Sudostküsten Stämme (5-7 an Encounterbai wohnend); 8) die Wallaroo, Halbinsel York, zwischen St. Vincent- und Spencergolf, mit kurzem Vokabular; 9) der Stamm an Flinders Range (westl. v. L. Torrens); 10) der Stamm v. Mount Remarkable", an der Nordostkuste des St. Vincentgolf, beide vom fernen Norden nach Taplin's Ansicht herabgedrängt, jetzt recht tief stehend; 11) der Bericht über den Dieverie-Stamm ist von Gason und ergänzt sein oben besprochenes Werk sehr reichlich, dem andererseits vieles hier entlehnt ist. Bemerkungen von Taplin, namentlich sprachliche, schließen sich an, so ferner Notizen über die Eingeborenen nach Lake Eyre hin. von F. W. Andrew; 12) der Nimbalda-Stamm am Mt. Freeling (südl. v. L. Gregory); 13) der Antakerrinya-Stamm in Centralaustralien, Charlotte Water, Nordgrenze v. Südaustralien. Ein paar Bemerkungen folgen dann 14) tiber den Stamm von Port Darwin Halbinsel und endlich werden ausführlich 15) die Stämme des West - Distrikts Stidaustraliens (Port Lincoln -Fowlerbai) behandelt. Unter den Beigaben ist eine Abhandlung über die Zähne der Eingeborenen von Interesse, namentlich aber eine Reihe Briefe Moorhouse's, des früheren Protektors der Eingeborenen, aus 1840-42, welche ethnologisch einen hohen Werth haben; das Narrinyeri-Vokabular, welches auf S. 125-141 folgt, ist sehr reich, während Taplin im Cap. X des erstgenannten Werkes nur wenige Worte zur Vergleichung mit anderen Sprachen auswählt. Leider stimmen beide Listen oft nicht überein.

- z. B. heavens 1) wyirrewarre, 2) in heaven waiiriwar; tree 1) lamatveri, 2) yape; hill 1) ngurle, 2) ngurli; house 1) manti, 2) manté u. s. w. Einige dieser Abweichungen, die Taplin nicht erklärt, mögen dialektisch sein. beachten sind die vielen Synonyma des Verz. 2, welche der Sprache das Ausfallen der Tabuworte, welches auch hier in Anwendung kommt, erst ermöglicht. Uebrigens bietet auch Verz. 1) manches Wort zur Ergänzung von 2). die Vergleichung von 70 Worten in 43 austral. Dialekten ist dankenswerth; eine reichhaltige vergleichende Zusammenstellung der Verwandtschaftsbezeichnungen und ihre Besprechung (S. 156-174) macht den Schluß des merkwürdigen Derselbe bringt ein außerordentlich reiches Material in einer Fassung, welche durch die stets wiederkehrenden Fragen trotz der vielen Zwischen-Aufsätze bequem und übersichtlich wird. Er ist eine der bedeutendsten Bereicherungen unseres Wissens und daher ist dringend zu wünschen, daß Taplin's Verheißung, dieser Band sei nur der erste in einer Reihe weiterer Veröffentlichungen, durch den Tod des so eifrigen und einsichtigen Herausgebers nicht unterbrochen werde. Nächst ihm verdient übrigens auch die Regierung Südaustraliens für den Eifer und die Umsicht, mit welcher sie das Unternehmen gefördert hat, den lebhaften Dank aller derer, die sich für die Eingeborenen interessieren. In ihrer Hand wird es stehen, daß die folgenden Bände erscheinen, und auch hier gilt der Spruch: 'bis, aui cito!'
- 3) The Aborigines of Victoria: with notes relating to the Habits of the natives of other parts of Australia and Tasmania. Compiled from various sources for the government of Victoria by R. Brough

Smyth. By authority: John Ferres, Governm. printer. Publish. also by George Robertson, Melbourne. - London. Trübner and Co.; and G. Robertson 1878. 40. Vol. I. LXXIII. 483. Map showing approximataly some of the areas occupied by the Aborig. tribes of Victoria compiled by R. Brough Smyth. Vol. II: VI, 456. Map: Australia includ. Tasmania.

Hier haben wir eine höchst stattliche Publikation der Nachbar-Regierung, der Regierung von Viktoria, und dem Aeußeren des Buches entspricht das Innere: auch dies Werk ist inhaltlich höchst bedeutend, es ist grundlegend, ja nach manchen Seiten hin erschöpfend (soweit dies überhaupt möglich ist) für die Eingeborenen Viktorias und zugleich auch wichtig für das ethnologische Studium des Continents überhaupt. Denn gleich die Introduction bringt eine ausführliche ethnologische Gesammtschilderung der Australier, bei welcher allerdings die Stämme des Viktorialandes im Vordergrund stehen, die aber durch manches neue Material und dann durch die reiche Zusammenstellung einzelner Züge des äußeren Lebens werthvoll wird. Manches freilich ist nicht zu billigen, so die Behauptung, daß die Beschneidung durch malaische Trepangfischer nach Australien gekommen sei, so ferner die Vermuthungen über Zusammenhänge der australischen und der arischen Sprache, Zusammenstellung gleichklingender Worte aus beiden u. s. w. Derartige linguistische Ungeheuerlichkeiten sind übrigens bei den Engländern beliebt: im 2. Band kehren sie wieder und auch Taplin hat dergleichen.

Zunächst werden nun die Eingeborenen des Viktorialandes sehr ausstihrlich nach ihren physischen Eigenthümlichkeiten besprochen. Reihe von Körpermessungen (die eingehender sein könnten) beginnen die Schilderung, Haar

und Haut, Hautgeruch, Sinne, Kraft, Gebrauch der Füße und Zehen werden besprochen und dann über die Rassen gehandelt, d. b. über die Abweichungen vom gewöhnlichen austral. Typus, welche sich hier und da im Continent finden. Auch hier möchte man reicheres Material wünschen: die Vergleichungen mit anderen Rassen (selbst mit Chinesen) sind nicht besonders lehrreich und die Zusammenstellungen verschiedener Schilderungen anderer Schriftsteller geben nur bekann-Interessant sind die Bemerkungen über die Mischlinge: sehr werthvoll sind die Schilderungen der psychischen Eigenthümlichkeit der Viktoria-Australier, sowie die Besprechung ihrer Verbreitung und Volkszahl, die eingehend und durchaus lehrreich ist. Hierauf wird (46-97) tiber Geburt und Erziehung der Kinder gehandelt und alle eigenthümlichen Sitten der Viktoriastämme (auch anderer Stämme, welche indeß meist aus den Quellen schon bekannt sind) hinsichtlich der Kinderbehandlung, ferner der Beschneidung, der Mannesweihe geschildert; ebenso werden die verschiedenen Ehegebräuche, die Internuptialgesetze, die Verwandtschaftsverhältnisse u. s. w. besprochen, wobei für Viktoria-Land viel neues Material sich ergiebt. Es folgt (98-122) die Behandlung der Todten, die Beschreibung des täglichen Lebens (123-182), der Nahrungsmittel (183-252), der Krankheiten und ihrer Behandlung (253-269), hierauf der Kleidung, des Putzes, (-282) dann der Kunstleistungen und des regen Kunstsinns der Eingeborenen und ist diese letztere Besprechung ganz besonders lehrreich. Die Beschreibung von Waffen. Geräthen und Kähnen ist sehr ausgedehnt. (299-422); dann folgt eine sehr werthvolle Sammlung australischer Mythen, welche bei groBem Reichthum viel neues und unschätzbares Material bringt, darunter einiges Wichtige auch für Tasmanien. Der Werth des Bandes wird erhöht durch eine Menge vortrefflicher Holzschnitte, unter denen freilich die Portraits am wenigsten gut gerathen sind. Bei dem Kapitel über Krankheiten wünschte man noch manchen weiteren Aufschluß, z. B. über den Verbreitungskreis, Procentsatz der Erkrankungen und namentlich tber die eingeschleppten Epidemien genauere Zahlenangaben, die so äußerst wichtig wären. Doch begreift es sich, daß dieselben äußerst schwierig oder auch gar nicht zu geben sind. Die ethnographische Karte, welche auch die kleineren Stämme und Clanschaften und bei den größeren den Wanderbezirk angiebt, ist eine wichtige Beigabe zu dem Bande.

Der zweite Band zerfällt in drei Theile, deren letzter (379-439) eingehend die Tasmanier behandelt: wichtig ist diese Behandlung deshalb, weil sie z. Th. aus schwer zugänglichen Quellen schöpft und viel Material, auch manche noch nicht veröffentlichte Mittheilungen Von S. 410 an handelt Jos. Milligan über die Sprachen der Tasmanier und ihre Art zu sprechen und giebt hierauf ein sehr reichhaltiges Wortverzeichniß dreier Dialekte (wohl das reichhaltigste, was vorhanden ist) sowie kurze Phrasen aus der "native language", ohne Angabe des Dialects (wie es scheint, aus verschiedenen Dialecten) und sprachlich keineswegs genau aufgefaßt, da sie von den Vokabularen nicht selten (und keineswegs etwa dialektisch) Tasmanische Orts- und Personenabweichen. namen so wie einige Lieder (zu Tänzen gesungen) in tasman. Sprache folgen. — Der 2te Theil umfast eine Reihe Appendices. Zuerst

notes and anecdotes of the aborigines of Australia (221-284) von Phil. Chauncy, der, seit 1839 in Australien, seit 1841 District surveyor war und seine Bemerkungen sind da von wirklichem Quellenwerth, wo sie, frei von literärischer Gelehrsamkeit, direkt aus der eigenen Beobachtung, aus dem Leben, dem Verkehr mit den Eingeborenen entnommen oder veröffentlichte Berichte anderer Personen sind, die im unmittelbaren Verkehr mit jenen standen. So geben sie für die jüngste Geschichte, dann aber auch für das Wesen der Eingeborenen manchen Aufschluß. Interessant sind auch bei ihm (wie auch Taplin solche moderne australische Zeichnungen veröffentlicht) die Holzschnitte nach austral. Originalzeichnungen, welche z. Th. Engländer mit ihren charakteristischen Kleidern und Gesten sehr gut darstellen. Auch Briefe christianiserter Eingeborenen giebt er wie Taplin (the Folklore u. s. w.); über die Thätigkeit und den Erfolg der Missionare äußert er sich sehr günstig. Was er ferner tiber Customs and Superstition sagt (267 f.) enthält werthvolles neues Material. welches sich z. Th., wie auch der folgende Abschnitt über die Moral Condition der Eingeborenen, auch auf Westaustralien bezieht, wo der Verf. 12 Jahre ebenfalls als surveyor Gerade über Westaustralien haben wir verhältnißmäßig wenig Material und ist jeder neuer Die folgenden Zuwachs doppelt erwünscht. tradition of the Austral Aborigines on the Namoi, Barwan an other tributaries of the Darling von Rev. Will. Ridley enthalten einige Ergänzungen zu den früheren Veröffentlichungen Ridleys; die notes on the natives of Australia von Albert Le Souëf (289-299) und John Moore Davis (310-322) und mehr noch die tiber die Eingeborenen

von Cooper's Creek von Alfr. V. Howitt (300-309), ferner die Bemerkungen Will. Locke's über Sprache und Sitten des Stammes von Kotupna (333-339) enthalten manche charakteristische Züge, welche die genannten Verf. aus ihrem persönlichen Verkehr mit den Eingeborenen aufgezeichnet haben; besonders interessant sind die Bemerkungen Howitts über die Zeichensprache der Eingeborenen und die Mittheilungen einiger Corrobori-texte durch Locke. Das ist eben ein großes Verdienst der Arbeit Smyth's, daß sie solche einzelnen, an sich sehr werthvollen, aber leicht verloren gehenden Aufzeichnungen gesammelt und zugänglich gemacht hat. Howitt giebt noch ausführliche notes on the system of consanguinity and kinship of the Brabrolong tribe, North Gippsland (323-332), welche zu Taplins Arbeiten eine erwünschte Ergänzung bilden, indem sie ganz ähnliche Verwandtschaftsverhältnisse und Verwandtschaftsnamen im stidöstlichen Viktorialand schildern, wie jener aus Südaustra-So weit die Appendices A-G. Appendix H, hunting the Blacks (by the honorable A. F. A. Greeves) giebt traurige Beiträge zu dem "Gesetz" des Aussterbens der Schwarzen vor der Cultur der Weißen; ähnliches, nur noch Schrecklicheres berichtet Hull (383f.) in Bezug auf die Tasmanier - es sind dies nur neue Beispiele für die bekannte Thatsache, wie die cultivierten Engländer friedliche Eingeborene überfallen und abgeschlachtet haben, oft mit der unmenschlichsten Rohheit. Den letzten Appendix bildet die Abhandlung von George Halford, Prof. der Anatomy u. Physiol. an der Universität Melbourne, über die Crania der Eingeborenen, in welcher 5 austral. Schädel von verschiedenen Seiten abgebildet werden; eine Reihe von Maaßen folgt in

engl. Zollangaben.

Der erste und hauptsächlichste Theil des Bandes aber handelt über die Sprachen (1-220). Er ist aus 23 (hier wohl zuerst gedruckten) papers von verschiedenen Autoren zusammengestellt und umfaßt die Sprachen der Eingeborenen von Lake Tyers, der Brabrolong (beide in Gippsland); der Stämme von Lake Hindmarsh und noch zahlreicher anderer Stämme aus dem Wimmera Gebiet - natürlich die reichste Materialsammlung für Viktorialand, welche vorhanden ist. Besonders werthvoll sind die Arbeiten von Rev. John Bulmer über die Sprache von L. Tyers (24-39), welcher u. a. mehrere austral. Erzählungen mit engl. Interlinearversion giebt; ferner die des Rev. Hagenauer über den Nord-Wimmera-Dialekt, der Missionäre Hartmann und Spieseke von der Sprache des Lake Hindmarsh (S. 50-59 u. a. verschied. Stellen), Green's Vokabular und Phrasen der Anwohner des Yarra (99-115), Thomas' Grammatik und Vokabular der zwei Melbourne-Stämme (118-133) nebst vielen Sprachproben, das Vokabular der "Eingeborenen in Viktorialand" (wahrschein). Yarra- und Ktistenstämme) S. 133-153; der Dialekt der "Jajow-er-ong-Rasse" (Loddon, ihre Westgrenze" die Pyrenäen) von Jos. Parker (154-165). Ebenfalls merkwürdig ist die Sammlung von einheimischen Pflanzen- und Ortsnamen, wie dieselben in verschiedenen Sprachen des Viktorialandes vorkommen (169-1220); wo es ging, ist bei letztern die wörtliche Bedeutung des Namens in engl. Uebersetzung beigefügt.

Dies reiche Material ist jedenfalls sehr dankenswerth, aber es ist eben anch weiter nichts als eine Anhäufung von Material, wie es gerade

einkam, ohne eine Spur von zusammenfassender Durcharbeitung, ja auch nur von Ordnung; zu verschiedenen Dialekten muß man die Beiträge hier und da aufsuchen. Ein gutes Register erleichtert freilich diese Arbeit; aber dasselbe war auch mentbehrlich. Was aber noch schlimmer ist, und was die Sprachproben bei Woods ebenso betrifft, wie die in dem offiziellen Band, den Taplin herausgegeben, sämmtliches Sprachmaterial (in Smyth's Werk mit der einzigen Ausnahme des vom Missionar J. W. Spieseke von Lake Hindmarsh gesammelten) ist in englischer Orthographie geschrieben! Ja Smyth giebt nicht einmal irgend welche bestimmte Interpretation der von ihm verwendeten Buchstaben, wie man dieselbe doch in den beiden erstgenannten Werken findet. Zunächst verlangt daher die Benutzung des Materials eine Menge sehr lästiger Vorarbeiten, die sachlich ganz unnütz sind, und manche Lauteinzelnheit bleibt dennoch unaufgeklärt, trotz des im ganzen ja einfachen Lautsystems der australischen Sprachen. Dies ist bei der ganzen Lage der Dinge sehr zu beklagen: um so mehr, als so viele Eigennamen vorkommen, und als wir auch nicht selten je nach den verschiedenen Quellen dasselbe Wort verschieden geschrieben finden. Wem soll man glauben? Und um so unbegreiflicher ist diese Art der Herausgabe, als doch andere sprachliche Arbeiten, welche auf Veranlassung der Regierung des Viktoria-Landes herausgegeben wurden, nach Ellis' Ethnical Alphabet geschrieben sind, die Vokabularies of Dialects spoken by aboriginal natives of Australia nämlich, die zur Intercolonial exhibition 1866 gedruckt und 1867 in Melbourne erschienen sind. Leider sind in dem linguistisch unbrauchbaren englischen Schriftsystem auch die

offfiziellen sprachlichen Erhebungen niedergeschrieben, welche die Regierung von Neu-Stid-Wales an die anthropologische Gesellschaft von Großbritan. u. Irl. eingesendet hat und die in dem Journal derselben (Bd. VII, 232—74) abgedruckt sind. Auch sie zeigen dieselben Vorzüge wie Smyth's gewaltiges Werk, vor allem große Reichhaltigkeit, aber auch den gleichen Fehler der

Ungeordnetheit.

Fassen wir nun unser Urtheil über Smyth's beide Bände zusammen, so vermissen wir strenge Ordnung und trotz manchen Ansätzen zu weiterer Bearbeitung wissenschaftliche Bewältigung des Stoffes, dem der Verfasser nicht gewachsen war, und da er ursprünglich Geologe ist, nicht gewachsen sein konnte. Dieser Stoff aber ist ganz außerordentlich reich; was zusammen zu bringen war, ist mit dem größten Fleiß zusammengebracht. Wir haben daher volles Recht. die Bände, wie wir vorhin thaten, grundlegend für das ethnologische Studium Australiens in gewissem Sinne erschöpfend und doch unerschöpflich zu nennen. Hierfür gebührt natürlich Smyth, wie bei den beiden anderen Werken Taplin und Woods der lebhafteste Dank, aber gewiß nicht minder auch den Regierungen, für welche die beiden ersteren arbeiteten. Es ist eine durchaus beachtenswerthe und erfreuliche Erscheinung, daß wir die Regierungen Territorien mit derartigen Veröffentlichungen beschäftigt sehen. Hoffentlich fahren sie in dieser Thätigkeit fort und schließen auch die noch weniger bekannten Gebiete des Continents in den Kreis derselben ein.

Straßburg Nov. 1880.

Georg Gerland.

Mary Queen of Scots in captivity: A narrative of events from January 1569 to December 1584, whilst George Earl of Shrewsbury was the guardian of the Scottish queen, by John Daniel Leader, fellow of the Society of Antiquaries. Sheffield: Leader & Sons, London: George Bell & Sons, York Street, W.C. 1880. (XXXVI. 644). 8°,

Die unendliche Litteratur tiber Maria Stuart wächst immer noch Jahr aus Jahr ein gleich einer Fluth, weil eben der Stoff und das Interesse an ihm unendlich ist. Zu den nicht gerade hänfigen dankenswerthen Erscheinungen gehört aber ohne Frage das vorliegende Buch. Schon änßerlich zeigt es sich ungewöhnlich in Einband Ein wissenschaftliches Werk aus and Drack. Sheffield als Verlagsort zumal gehört in der That zu den Seltenheiten. Auf Subscription herausgegeben ist ihm in dieser beinah veralteten Weise die Liste der Subscribenten vorgedruckt. Indeß schon die artistischen Zuthaten, nhotographische Abbildungen eines gegenwärtig dem Herzoge von Devonshire in Hardwicke Hall gehörenden Porträts der Schottenkönigin und einiger anderer hervorragenden Persönlichkeiten. vor allen aber die reichen Belege in den Noten erwecken Aufmerksamkeit und Vertrauen, die denn auch nicht unbelohnt bleiben. fasser, welcher als Redacteur eines Tagesblatts, The Sheffield and Rotherham Independent, die Zeit für historische Arbeiten wahrlich sehr Rathe halten muß, bittet seine Leser bescheiden um Entschuldigung, wenn er sich an einen so sehr schon zum Ueberdruß bearbeiteten Stoff wagt. Mit Recht aber hebt er hervor, daß alle Welt sich vorwiegend doch nur um die aufregenden Hergänge während Maria's Königthum in Schottland, ihre Flucht von dort oder um die

tragische Schlußkatastrophe in Fotheringhay zu bektimmern pflegt, während die fast achtzehnjährige Gefangenschaft, obwohl es auch über diese Periode an Materialien wahrhaftig nicht gebricht, weit geringere Aufmerksamkeit erregt. Von dieser langen Zeit aber sind an vierzehn Jahre entweder auf dem Schloß in Sheffield oder in anderen nicht fern abgelegenen Orten verbracht worden, so daß also zunächst die localen Beziehungen den Verfasser auf den Gegenstand gebracht haben, dessen Erforschung er mit einem durchdringenden Fleiß obgelegen hat und dessen Ausführung in klarer, spruchsloser Darstellung, die vielleicht hier und da von Wiederholung nicht ganz frei ist, der Sache durchaus entspricht.

Was die Quellen betrifft, so stehen ja auch für den in Betracht kommenden Lebensabschnitt Maria's die beiden stattlichen Urkundenwerke des russischen Fürsten Labanoff und des Franzosen Teulet zur Verfügung, die überhaupt zu den hervorragendsten Beweismitteln für die Geschichte in der zweiten Hälfte des sechszehnten Jahrhunderts gehören. Anderes wird aus einigen viel kritikloseren Arbeiten wie Th. Wright's Queen Elizabeth and her times oder Miss Strickland's Letters of Mary Queen of Scots, sehr viel Wesentliches über den Grafen von Shrewsbury, dessen Hut Maria während der längsten Zeit anvertraut war, und seinen Familienverbindungen aus Lodge, Illustrations of British History entnommen. Der Verfasser hat aber nicht allein von diesen und ähnlichen Sammlungen den besten Gebrauch gemacht, sondern es sich nicht verdrießen lassen die großen Aktenstöße des Staatsarchivs und die Cottonschen Handschriften im Britischen Museum, Materialien, die sich

zu Händen der englischen Regierung ansammelten, nach den Correspondenzen Burleigh's und Walsingham's und den zahllosen von ihren Agenten aufgegriffenen Briefen Maria's, welche schließlich für den erschütternden Hochverrathsproceß als schwer lastende Zeugnisse dienten, Neuem auf das Sorgfältigste und mit bestem Erfolg durchzusehn Davon gewähren die ausführlichen und genauen Mittheilungen in den Noten so wie die Kritik den besten Beweis, die er an einigen seiner Vorgänger, namentlich an Froude tibt. Es ergiebt sich auch an dieser Stelle wiederholt, daß Froude's Ausztige ungedruckten Quellen der Revision gar sehr bedürfen. Leader, wie jeder gewissenhafte Forscher sieht sich genöthigt, vor der unhistorischen Imagination ernst zu warnen, welche das in England wegen seines fesselnden Stils über die Gebühr bewunderte Geschichtswerk Froude's beherrscht. Selbst bei Labanoff konnten hier und da einige Lücken ausgefüllt werden. Für locale Zwecke thun Hunter's Hallamshire und gelegentlich selbst die alten Stadtrechnungen von Sheffield guten Dienst. Der Verfasser hat die großen Gruppen der einschlagenden mit historischem Correspondenzen Sinn mentlich auch dahin geprüft, um zu erkunden, weshalb die einen ergiebiger fließen weniger zuverlässig sind als die anderen, weshalb z. B. die Berichte des französischen Gesandten La Motte besser erhalten sind als die seines Nachfolgers Mauvissière. Die Beweise von der Echtheit der in französischer und englischer Version erhaltenen Mittheilungen von dem Bekenntniß, das Graf Bothwell vor seinem Ende im Kerker zu Malmoe abgelegt haben soll, aus welchem Maria in ihrer Haft großen Trost

zu schöpfen erklärte, findet er mit Recht unzureichend. Dagegen steht er nicht an, den berüchtigten Schmähbrief, welchen Maria im Jahre 1584 an Elisabeth richtete, der unter Burleigh's Papieren in Hatfield House aufbewahrt wird, als authentisch anzuerkennen, was freilich auch Labanoff im Widerspruch mit allen ultramontanen Verfechtern der unrettbaren Königin schon vor ihm gethan hat, indem er nur Zweifel hegt. ein Schreiben mit so indecenten Ausfällen wirklich jemals abgegeben sein könnte. Endlich mag noch erwähnt sein, daß aus dem Umstande, daß Maria im Jahre 1575 für ihre Freunde vier in Gold gefaßte Miniaturporträts in Frankreich anfertigen ließ, mit gutem Grund die zahlreichen, so unendlich verschieden anssehenden Gemälde hergeleitet werden, die sich von ihr in den alten Schlössern Englands befinden, wogegen das sog. Sheffield Picture in Hardwicke Hall vom Jahre 1578 die deutlichen Spuren unmittelbarer Aufnahme trägt und das Original des in Hatfield befindlichen und einiger ähnlichen Copien zu sein scheint.

Mit Auffassung und Urtheil über Maria während der von ihm speciell untersuchten Zeit hält Leader keineswegs zurück. Auf die Frage, ob die Cassettenbriefe, die einst Bothwell abgenommen sein sollten und als Beweise in dem von ihren schottischen Gegnern gegen die nach England entwichene Königin angestrengten Proceß gedient haben, echt oder gefälscht gewesen, geht er als außerhalb seiner Aufgabe liegend nicht näher ein. Er bezeichnet vielmehr die Schrift Buchanan's, welche diese Briefe zuerst publicierte und welche gleich bei ihrem Erscheinen im Jahre 1571 auch von Maria in Sheffield mit großem Unwillen gelesen wurde,

als eine gemeine Parteischrift, die mit nichten als historische Quelle dienen könne. Er ist überdies sehr geneigt sich den geschickten Gegenbeweisen Hosack's anzuschließen, der unter den Neueren, wie man bereitwillig zugeben wird, als der bei weitem wirkungsvollste Sachwalter für Maria's Unschuld an der Ermordung Darnley's aufgetreten ist. Leader selber aber tritt nicht minder mit der erforderlichen Uneingenommenheit an seinen Gegenstand heran und kann gerade deshalb nicht anders als auf ieder Seite seiner gediegenen Arbeit den unumstößlichen Nachweis liefern, daß das ganze Leben Marias eine einzige Conspiration, ein unentwirrbares Netz von verrätherischen Intrigen und sie selber mit eben so endlosen Versicherungen ihrer Aufrichtigkeit und Ergebenheit, zu denen die eigenhändigen Urkunden das Gegentheil bezeugen. eine vollendete Schauspielerin und rin war.

Indem nun Leader bis in die kleinste Einzelheit ihrem traurigen und immer unerträglicher werdenden Dasein nachgeht, weiß er doch energisch die großen Fäden zusammen oder auseinander zu halten, die sich durch das Gewebe hindurch ziehn. Niemals hatte Maria, auch nachdem sie hilfestehend und anfänglich als Gast. als Souveränin über die englische Grenze gekommen, eingewilligt, den ihr im Vertrage von Edinburgh schon acht Jahre zuvor auferlegten Eid zu leisten, daß sie Titel und Wappen von England, die sie einst als Königin in Frankreich angelegt, entsage, bis sie auf natürlichem Wege Elisabeth beerben wiirde. Selbstverständlich richteten daher auch in England alle, welche als Anhänger des alten Glaubens oder aus anderen Grunden dieser grollten, ihre Augen auf

die schöne flüchtige Königin, welche in den ersten Jahren immer noch als Fürstin von gleichem Rang behandelt wurde. Bis 1571, bis zu dem mit dem Herzoge von Norfolk angezettelten Complot, welches auf Spanien bauend den Aufstand in England, die Ermordung Elisabeth's und die Thronerhebung Maria's bezweckte, hatte die Königin von England denn auch den Gedanken keineswegs fahren lassen, jene nach Schottland zurückzuführen. Am Allerwenigsten hätte sie sich entschließen können wie den vornehmen Peer ihren Unterthan auch die gesalbte Königin eines anderen Reichs für den begangenen Hochverrath mit der Strafe an Leib und Leben verantwortlich zu machen und damit das göttliche Recht der Krone, welches sie selber so hoch hielt, anzutasten. Daß sie ihr aber die Freiheit nicht wieder gewähren durfte, stand fortan fest. In der ganzen Zeit von 1572 bis 1586 ist daher Maria's Befreiung, wie oft auch von beiden Seiten ein Vertrag in Anregung kam und selbst verhandelt wurde, ernstlich nicht mehr in Erwägung gezogen worden. Es war Maria's Verhängniß, daß sie den Ausgang, der eine Weile für ihre Nachfolge in England entschieden gunstig gestanden, nicht in Geduld erwarten konnte. Ihre Hitze und Leidenschaft, die Verwegenheit ihrer Anhänger in England und Schottland, der Rückhalt, den sie an Frankreich wie an Spanien zu haben meinte, die doch unter einander niemals einig werden konnten, Papst und seine Jesuiten, Alles wirkte zusammen, so daß sie zu einem Werkzeug der entgegen gesetztesten fremden Zwecke gerade mit ihren ewigen Verschwörungen, die doch stets von Neuem auf Ermordung der excommunicierten Königin von England abzielten, schließlich in das Verderben rann.

Ohne dem Autor, der sich streng am chronologischen Faden hält und häufig die mangelnde Zeitbestimmung seiner Documente glücklich zu lösen versteht bis ins Einzelne zu folgen, wird es dem Referenten, falls er nicht ganze Abschuitte ausschreiben will, fast unmöglich einer so tüchtigen Leistung gerecht zu werden. muß sich damit begntigen Dies und Jenes besonders berauszuheben, wo, wie ihm scheint, das Verständniß der oft recht verwirrten Verhältnisse vorzugsweise gefördert worden ist. sonderheit ist es dem Verfasser gelungen das enge Stillleben Maria's, das immer mehr in strenges Gefängniß auswächst und das er mit der den Engländern eigenen Meisterschaft der Kleinmalerei schildert, in die richtige Beziehung zu bringen mit der gewundenen Politik der englischen Regierung und dem universal europäischen Hintergrunde, auf welchem sich in der Kirche wie in den Großreichen der Zeit Reformation und Gegenreformation in withender Feindschaft gegenüber standen. Wer liest nicht mit Theilnahme von den Beschäftigungen, Er-holungen, Tändeleien dieser Gefangenen, ihrer Stickerei, den selbst gearbeiteten Geschenken, die sie damit, namentlich auch an Elisabeth machte, ihren Aufträgen in Paris und London. Wie ernstlich leidend sie oft war, wird vor Allem dadurch bestätigt, daß ihr im Sommer wiederholt der Besuch der warmen Quellen von Buxton gestattet werden mußte. Andererseits aber erkrankte sie nachweislich jedesmal besonders heftig und suchte sich selbst dem zum Bedürfniß gewordenen Umgange mit ihrer Umgebung zu entziehen, wenn sie entweder, wie öfter geschah, auf einem der vielen geheimen Anschläge ertappt worden war oder den Sendboten der

Regierung ausweichen wollte, die mitunter zu Conferenzen und Untersuchungen bei ihr eintrafen.

Gegenüber der Spürkunst der letzteren und der immer schärferen Einsperrung ist es geradezu erstaunlich, daß doch auch immer neue Mittel und Werkzeuge gefunden wurden um die Correspondenz, meist mit großem Raffinement versteckt, hin und her zu befördern. War ihr doch bis zuletzt ein Rest eigener Dienerschaft verblieben. Bestechung und Künste aller Art halfen andere gewinnen, und selbst die Diener derer, die sie zu Falle bringen wollten, trugen geschäftig zu dem geheimen Verkehr bei. wollte es leugnen, daß Elisabeth sie hartherzig, erbarmungslos, besonders aber überaus knauserig behandeln ließ. Jahre lang schwankte sie, hielt jeden Entschluß zurtick, so daß ein blutig abschließendes Verfahren, wie es ihre Räthe und bald auch die englische Nation forderten, statt des langen Märtyrerthums fast eine Wohlthat gewesen wäre. Aber man staunt doch nicht minder, wenn man aus Maria's eigenen Briefen die Ueberzeugung gewinnt, daß, wie sie weder jemals einwilligte, daß ihr Sohn vor ihr oder ohne sie König in Schottland sei, oder wie sie Alles aufbot, um der Brautwerbung Alencon's um die Hand Elisabeth's und der Möglichkeit einer Descendenz derselben zu begegnen, sie doch von den eigenen Helfershelfern sehr übel und geradezu verrätherisch bedient wurde. Vertrauensselig, trotz aller Bedrängniß fest in ihrer dynastischen und confessionellen Ueberzeugung. umstrickte sie von ihrer Haft aus gelegentlich noch immer junge Männer mit hexenartigem Aber es ist doch eine eben so auffällige Thatsache, daß der Bischof von Roß wie

der Bischof von Glasgow, welche draußen nach einander Jahre lang ihre Bevollmächtigten waren, durch deren Hände die allergeheimsten Anzettelungen liefen, im Factionstreiben der Mächte oder geradezu bestochen Untreue an ihr begiengen, daß ihr eigener Oheim, der Cardinal von Guise, ein hervorragender Wortführer rücksichtsloser Orthodoxie selbst über Frankreich hinaus, gleich anderen hochgeborenen Herren dort sich an dem französischen Witthum Maria's vergriff, aus welchem diese nach Elisabeth's wiederholter Forderung einzig und allein ihre Kerkerhaft bestreiten sollte. Und haben ihre Schwäger, zwei Könige von Frankreich hinter einander, hat die alte Königin Katharina, hat Philipp II., der die Durchführbarkeit oder Unmöglichkeit seiner Pläne über alle Begriffe bedächtig und langsam zu prüfen pflegte, die arme unselige Fürstin anders als einen Spielball in dem gewaltigen Wettkampf der Zeit behandelt?

Schließlich muß noch auf die nicht am Wenigsten bedeutende Seite des Buchs, die genaue Erörterung der mit dem ganzen Hergange eng verschlungenen Verhältnisse des Grafen von Shrewsbury hingewiesen werden. Aus dem ruhmvollen Geschlecht der Talbots, der größte Grundherr in Yorkshire, ein Ehrenmann von etwas melancholischem Temperament, war er während dieser Epoche mit der Hut der Gefangenen meist in seinen eigenen Häusern mit kostspieliger Verwendung seiner Leute und Geldmittel betraut worden und gerieth nun zwischen die Intrigen, die Berechnungen, den niemals rastenden Argwohn der beiden Königinnen nicht nur, sondern zumal unter den bösen Bann und den maßlosen Ehrgeiz der Gemahlin, der er in zweiter Ehe angetraut worden. Als deren Toch-

ter sich mit dem Grafen Lennox, einem Bruder des ermordeten Darnley, vermählt und die kleine Arabella Stuart geboren hatte, die Gräfin von Shrewsbury aber für dieses Kind auf die umstrittenen Throne von England und Schottland zu sinnen begann, da fiel nicht nur ein neuer Zankapfel in den unheilbaren Streit der beiden gekrönten Weiber, sondern erfuhr der Graf außer dem gesteigerten Mißtrauen derselben und den niemals endenden Klagen, welche er in seinen Briefen an Burleigh vorzubringen hatte, noch den ärgsten Unfrieden im eigenen Hause. so mehr sprechen alle Zeugnisse, besonders die immer noch menschliche Behandlung für ihn, welche er Maria Stuart angedeihen ließ. Elisabeth hat nicht umhin gekonnt, ihm nach Norfolk's Untergang die hohe Würde des Earl Marshall von England zu verleihen, aber nicht minder von ihm gefordert, daß er als Lord Steward dessen Proceß leitete und späterhin einer der Strafrichter der Schottenkönigin war. glücklich schätzte er sich doch, daß endlich, nachdem Throgmorton's Verschwörung, hinter welcher der spanische Gesandte Mendoza und englische Jesuiten steckten, im Jahre 1584 an den Tag gekommen war, ihm sein schweres, unerquickliches Amt, dem er fünfzehn Jahre, die besten seines Lebens, hatte opfern müssen, abgenommen wurde und er sich nach langen. vergeblichen Versuchen persönlich mit glänzendem Erfolg bei Hofe rechtfertigen konnte. kanntlich hat ihn Sir Amyas Paulet, der strenge Puritaner, für den Rest der Leidenszeit Maria's abgelöst, ein Abschnitt, dessen Darstellung sich Leader mit Recht erspart hat, da ihm vor einigen Jahren durch die urkundlichen Mittheilungen des Jesuiten Morris eine sehr willkommene Beleuchtung zu Theil geworden ist.

R. Pauli.

A'ltalános Boncztan (Allgemeine Anatomie) irta G. Mihalkovics. Budapest, Franklin-Társulat Könyvnyomdája. 1881. VIII und 740 S. in Octav. Mit 544 Figuren in Holzschnitt.

Die Einigung Deutschlands hat dazu beigetragen, dem Königreich Ungarn einen hohen Grad von politischer Selbständigkeit zu verschaffen, deren Früchte auch auf dem Gebiet eigener wissenschaftlicher Forsehung allmählich reif werden. Eine erste Forderung, nämlich der Besitz von Lehrbüchern, die in ungarischer Sprache verfaßt sind, ist von dem Verf. in Betreff der allgemeinen Anatomie auf ausgezeichnete Weise erftillt worden. Ref. kann freilich nur nach den zahlreichen und vortrefflich ausgeführten Holzschnitten urtheilen; diese reden aber, eine für das Auge des Anatomen sehr verständliche Sprache und glücklicherweise ist der Bau des menschlichen Körpers im Lande der Magyaren ganz derselbe wie anderswo. eventuelle Differenzen der Racenschädel selbstverständlich ausgenommen. Begegnet man zwischen den Abbildungen auch manchen guten Bekannten, unter denen Ref. zahlreiche Copieen seiner eigenen Holzschnitte mit besonderer Freude begrüßen konnte, so hat der Verf. doch eine hinreichende Anzahl von eigenen neuen Bildern gegeben, um die Aufmerksamkeit der anatomischen Welt auf sie zu ziehen. - Bekannt ist der Verf. von früher her durch Arbeiten, die unter Ludwig's Leitung in Leipzig und bei Waldeyer in Straßburg ausgesührt, in dentscher Sprache gedruckt worden und deren

Resultate bereits in die deutschen Lehrbticher, jedenfalls in das vom Ref. herausgegebene Handbuch der menschlichen Anatomie (Bd. I, 1876; Bd. II, 1879, Bd. III, 1880) tibergegangen sind. Nur der Iste eben genannte Band (Allgemeine und microscopische Anatomie) hat vom Verf. benutzt werden können. - Die Auswahl der Holzschnitte ist vortrefflich, ihre Schönheit hebt sich durch das glatte Papier, wie überhaupt die Ausstattung nur zu loben ist. Wenn der vom Verf. in Aussicht gestellte zweite Band, welcher die specielle Histologie enthalten soll, entsprechend ausfällt, so wird man den ungarischen Studenten der Medicin zum Besitz ihres ersten und einzigen Lehrbuches der Histologie incl. Entwickelung Gewebe gratulieren dürfen. Für den selbständig Forschenden können sich die jedem Capitel angehängten Literatur-Verzeichnisse förderlich erweisen: sie umfassen zwar nur die letzten Jahre (seit 1870), was auf den ersten Blick sonderbar aussieht, indessen seine Erklärung in folgenden Umständen findet. Erstens sind wichtigere Arbeiten früherer Zeit gelegentlich in Noten citiert und zweitens ist im letzten Decennium eine moderne Histologie in Deutschland entstanden, welche vermöge der Verbesserung der Hülfsmittel, die erst seit jener Zeit etwa Allgemeingut geworden sind, in der That eine neue Epoche repräsentiert. Letztere dürfte nicht so rasch vorübergehen wie manche scheinbar neue Aera, die in Wahrheit als von etwas ephemerer Natur sich herausgestellt hat.

W. Krause.

Für die Redaction verantwortlich: F. Bechtel, Director d. Gött. gel. Anz. Verlag der Dieterich'schen Verlags-Buchkandlung.

<sup>,</sup> Druck der Dieterich'schen Univ.- Buchdruckerei (W. Fr. Keestner).

## Göttingische gelehrte Anzeigen

## unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stück 18.19.

4. u. 11. Mai 1881.

Inhalt: G. Kaufmann, Deutsche Geschichte bis auf Karl den Gressen. Von L. Matten. — M. H. Zotenberg, La chronique de Jean évéque de Nition. Von Th. Nildek. — Th. Schreiber, Die antiken Bildwerke der Villa Ludovisi. Von A. Michaelle.

= Eigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött. gel. Ans. verboten

Deutsche Geschichte bis auf Karl den Großen. Von Georg Kaufmann. Bd. I.: Die Germanen der Urzeit. Leipzig, Duncker und Humblot. 1880. 360 S. 8°.

Georg Kaufmann in Straßburg verdanken wir schon eine erhebliche Anzahl Monographien über Episoden der römischen Kaiserzeit, des deutschen Alterthums und der frühen Kirchengeschichte. Zur Kaiserzeit hat er mehrere Untersuchungen über Theodosius den Großen, über Apollinaris Sidonius, über die Fasten der späteren Kaiserzeit als Mittel zur Kritik der weströmischen Chroniken, über die Stellung der Römer in den Staaten der Völkerwanderung, das Föderatverhältniß des Tolosanischen Reichs zu Rom, den Combinator Prosperi u. a. geführt. Zur deutschen Geschiehte gab er kritische Erörterungen über die Burgunder in Gallien, über den Verfasser der lex Salica, die Entstehung des deutschen Königthums und der Vassalität und über die Säcularisation des Kirchenguts durch

die Söhne Karl Martells. Zur kirchlichen Entwickelung aber behandelte er namentlich den heiligen Martin von Tours und als Bilder der heidnischen und der christlichen Kultur während des 5. und 6. Jahrhunderts die Rhetorenschulen und Klosterschulen.

Jetzt macht er, wie er sagt, nicht ohne Zagen in dem vorliegenden Werke den Beginn mit einer Gesammtdarstellung der ältern deutschen Geschichte, die er bis auf Karl den Großen herabzuführen beabsichtigt. Er will, laut der Widmung an Rudolf Sohm, nachdem er sich seit mehr als zehn Jahren mit diesem Gedanken getragen und immer wieder zur Monographie zurückgekehrt ist, nun er seinen Entschluß gefaßt, den Blick unverrückt auf das Ganze richten, und es soll ihm ein geringerer Kummer sein, wenn ihm bei Benutzung der theilweise vor vielen Jahren angestellten Untersuchungen oder fremden Forschungen ein Irrthum im Einzelnen unterläuft, als wenn er fehlgreife in der Erfassung des Zusammenhanges, in welchem die Thatsachen mit einander stehn. Dabei erklärt er die Darstellung ohne gelehrte Begründung geben zu wollen, denn solle das nicht blos zum Scheine geschehen, so müsse sich das Buch in ein Bündel von Monographieen auflösen. will deshalb mit wenigen Ausnahmen vermeiden, sich mit den früheren Bearbeitungen auseinanderzusetzen oder die Schriften aufzuzählen, denen er da folgte, wo er nicht selbst die Untersuchung führte. Auch über seine Gesammtanschauung von der Periode, die er behandeln will, spricht er sich Sohm gegenüber aus.

In der Zeit, in der sich das römische Kaiserreich mit den Germanen berührte, sieht er an und für sich keinesweges eine Periode des

Das römische Volk vollendete Rückschrittes. in der Form des Kaiserstaates seine Entwickelung und erschloß der Kultur weite Gebiete. Aber bei kultivirten Völkern ist aller Despotismus kurzlebig und ohne eine gesunde Vertheilung der Güter kann vollends kein Staat bestehen. Deshalb war das römische Reich bereits im 4. Jahrhundert zur Ruine geworden, längst ehe es die Germanen zerstörten. Rom hatte noch immer eine Fülle von gelehrten und in jedem Zweige einer höheren Cultur erfahrenen Menschen; es fehlte ihm auch nicht an kriegerischen Talenten und an dem Muthe. der für seine Ueberzeugung freudig das Leben läßt. Dazu kam der Reichthum an Capital jeder Art, ein Schatz geschichtlicher Erinnerungen, die selbst in schlaffen Seelen Begeisterung weckten, und endlich eine gewaltige Erneuerung des religiösen Lebens. Aber es war alles vergebens. Hoffnungslos und rettungslos verbranchten sich alle diese Kräfte und Gaben in gegenseitiger Vernichtung. Wer sich die Augen nicht verschließt, muß hier begreifen lernen, daß der Staat die unentbehrliche Grundlage alles gesitteten Daseins bildet. Der Staat muß den Menschen erst herausheben und sicher stellen vor den Fluthen gemeiner Leidenschaften, dann mag Kunst und Religion das Werk voll-Aber ohne ihn vermögen sie nichts. ohne ihn erzeugen sie nur rasch welkende Blüthen, denen das Gebäude fehlt, das sie schmticken sollen. Die Völkerwanderung überfluthete diese Welt der alten Kultur mit barbarischen Völkern: der Osten mit Slaven, das Abendland mit Die alte Kultur sank in Staub. Germanen. Aber wo Germanen zerstört hatten, da wuchs in frischer Wald von jungen Völkern aus den

Ruinen. Freiheitssinn, Arbeitskraft und entwickelungsfähige Anfänge einer neuen staatlichen Ordnung haben sie als Saat eingestreut in den von den Arbeitsresultaten vieler Jahr-

hunderte gesättigten Boden.

In dieser seiner Auffassung bestreitet der Verfasser lebhaft, daß man über diese Periode nichts wissen könne, was sich zu wissen lohne. Allerdings blieben uns mit Ausnahme der Helden der Kirche die handelnden Personen meist fern und fremd: oder es treten doch nur einzelne Züge ihres Wesens hinreichend scharf Man müsse zufrieden sein, wenn es gelinge, den Platz zu bezeichnen, auf dem der Mann stand, die Aufgabe, die er erfüllte. Wolle man näher eindringen in das Geheimniß, wie sich seine Persönlichkeit gestaltete und verhielt in dem Kampfe mit den sie umgebenden Nothwendigkeiten, so musse man das Urtheil fast immer auf Grund von zerstreuten Blättern sprechen, die gerade zufällig aus den Akten seines Lebens erhalten sind. Aber das sei ja auch nicht die einzige Aufgabe der Geschichte, wenngleich die reizvollste. Die Geschichte werde in erster Linie nicht für die Todten geschrieben, nicht um ihnen Gerechtigkeit zu verschaffen, sondern für die Lebenden; bei aller Dürftigkeit sei die Ueberlieferung dieser Periode doch reich genug, um einen Ueberblick über die Entwickelung der Gesellschaft zu gewähren und ein erschütterndes Bild von dem Werden und Vergehen menschlicher Lebensordnungen.

Man muß anerkennen, daß der Verfasser dieser Anschauung von den Anforderungen an den Geschichtsschreiber in erfreulichem Maße gerecht wird. Mit steigendem Vergnügen und Interesse wird Jeder der lebensvollen bewegten Darstellung der Persönlichkeiten folgen, aus deren Charakter und Handlungsweise wir das Wesen des Volkslebens und die Motive der Zeitereignisse verstehen lernen. Der Verfasser ist für fesselnde historische Schilderung ungewöhnlich begabt, und tibt sie mit sehr gewandter, leichter und klarer Feder.

Der vorliegende 1. Band enthält nach einer Einleitung, die die gesammte Entwickelung kurz überblickt, im ersten Buch die Geschichte der Germanen bis 375 n. Chr. Fünf Kapitel erzählen die Vorgänge der vorgeschichtlichen Zeit, die Kämpfe der Germanen und Römer bis 16 v. Chr., den Aufstand des Civilis, die Bildung des Zehntlandes und den Markomannenkrieg, endlich die Völkerwanderung in ihren alamannischen und ihren gothischen Vorstößen.

Das 2. Buch schildert die Zustände. Land, das Volk, seine Zahl und Gliederung, den Geschlechterstaat, die Stände, die Heeresverfassung, die Volkswirthschaft, die Gefolgschaften, den Staatsverband, die Landsgemeinde. die Hundertschafte und den Rath der Großen. ferner das Königthum, die Gesammt- und die Theilstaaten, Fehderecht und Blutrache, Recht und Gericht, Leben und Sitte, endlich auch Poesie, Runen, Religion und Volkscharakter. Dazu werden als Anhang ein Exkurs tiber den Stamm der Sueben, ein Sühnevertrag oder eine "Liebliche Richtung" zwischen den Sippen des Todtschlägers und des Getödteten, aufgerichtet im Jahre 1587 zu Appenzell, und eine Abhandlang über die Runen und das lateinische Alphabet beigegeben.

Das 3. Buch behandelt die Zeit des Ueberganges, die Westgothen von 375 bis 419, und führt uns das geistige Leben des vierten Jahr-

hunderts, Ulfila und die Bekehrung der Gothen, die Germanen im römischen Reiche und das Eingreifen der Hunnen, dann die Westgothen und das römische Reich bis zur Schlacht bei Adrianopel, die Zeit des Theodosius und die Westgothen, endlich die beiden großen Figuren des Alarich und Stilicho vor. Ein Anhang verbreitet sich über die Auffassungen der älteren deutschen Geschichte von Moser bis auf Roth und Sohm. —

Seinem ausgesprochenen Zwecke nach kann der Verfasser beanspruchen, daß vor allem auf seine Darstellungsweise Werth gelegt werde. Es kommt ihm in erster Linie auf wirkungsvolle Vorführung der Momente an, welche entscheidend für den Gang der Ereignisse und damit für die Entwickelung der Volksgeschichte waren.

Wir stehen davon ab zu zeigen, wie er uns das große Drama des Kampfes der Römer um Germanien entrollt. Kein Geschichtsschreiber wird dem Griffel des Caesar und Tacitus neue Züge beifügen wollen, er kann nur streben, den Scenen ihren vollen Werth zu lassen, die diese Meister als die ergreifenden Wendepunkte empfanden. Kaufmann zeigt uns deshalb mit lebendiger Anschaulichkeit Caesar mit seinen zitternden Römern dem Ariovist gegenüber, der in seinem barbarischen Stolze an dem wiedererweckten Selbstvertrauen des Kulturvolkes zu Grunde geht. Auf die Thaten Caesars in Gallien folgen die Züge des Drusus und Tiberius in Germanien, das Verhalten des Varus und der Freiheitskampf Armins. Die Varusschlacht schildert der Verfasser mit packenden doch nirgend pathetischen Zügen. Den Forschungen über die Oertlichkeit gegenüber verhält er sich sehr skeptisch. In gleich ruhiger und doch von frischer Empfindung durchdrungener Auffassung der Quellen werden die Kämpfe des Germanicus, der Rückzug des Caecina und endlich der letzte Zusammenstoß mit Armin erzählt. voller Lebendigkeit spielt sich das Ringen um die Entscheidung vor uns ab, in welchem alle Siege der Römer nur Rettungen vor dem äußersten Untergange, alle Niederlagen der Deutschen nur Zeugnisse ihrer Untberwindlichkeit Diese Untiberwindlichkeit besiegelte waren. Tiberius mit seinem Entschlusse, der Rhein solle die Grenze sein, und erkannte damit an, daß Armin in der That der Befreier Deutschlands war.

Daran schließt sich der Verlauf des batavischen Aufstands, des Markomannenkrieges und die alamannische und die gothische Periode der Völkerwanderung. Letztere führt der vorliegende bis zu dem Abzuge der West-Rand nur gothen fort.

Wir glauben aus diesem Gange der Darstellung einige Episoden herausgreifen zu sollen, um zu zeigen, wie der Autor seinen Stoff behandelt. Ueberall tritt mit Recht die Personlichkeit, als der wahre Inhalt der Geschichts-

erzählung in den Vordergrund.

Nach der Schlacht bei Naissus an der Morawa 269 schrieb der Kaiser Claudius: "320,000 Gothen habe ich vernichtet, auch ihre 2000 Schiffe versenkt, die Flüsse sind mit Schildern bedeckt und das ganze Küstenland mit Schwertern und Lanzen. Man kann den Boden nicht sehen vor der Masse der Leichen". Der Brief ist ein Siegesbulletin, der auf die Stimmung wirken soll. Die Römer wurden nicht übermüthig durch den Erfolg. Gerade in dem Jahr nach jener Schlacht tiberließ Claudius trefflicher Nachfolger den Gothen das ganze so hartnäckig umstrittene Ge-

biet jenseit der Donau.

Es war der gewaltige Krieger Aurelian, der sich dazu entschloß. "Hand am Schwert" nannten ihn die Soldaten, als er noch Tribun war, und erzählten Wunderdinge von seiner Tapferkeit. Im Sarmatenkriege habe er an einem Tage 48 Barbaren mit eigener Hand getödtet, im Ganzen aber über 950. Von den Soldaten kam die Kunde ins Volk, und die Knaben sangen davon ein Lied beim Soldatenspiel:

Tausend, Tausend, Tausend, Tausend habe ich erschlagen,
Ich allein, ich habe Tausend, Tausend, Tausend Mann erschlagen,
Tausend, Tausend Jahr soll leben der, der Tausend,
Tausend schlug;
So viel Wein im Faß hat Keiner, als der Eine Blut vergoß.

So furchtbar er sich den Feinden machte, so streng hielt er die Soldaten im Zaum. Er war eines Bauern Sohn aus den Donaulanden, hatte von unten auf gedient und wußte, was Noth that.

"Willst Du Tribun sein, ja wenn Du überhaupt am Leben bleiben willst", schrieb er seinem Stellvertreter, "so halte die Soldaten in Zucht. Niemand raube auch nur einen Hahn oder ein Ei, Niemand reiße eine Traube vom Stock, oder zertrete die Saat. Keiner fordere Salz, Oel oder Holz, Jeder sei zufrieden mit seiner Lieferung. Von der Beute bereichere sich der Soldat, nicht von den Thränen der Bürger. Die Waffen müssen rein, das Eisen muß geputzt, das Schuhwerk stark sein. Er gehe reinlich, verthue seinen Sold nicht in der Schenke, sondern bewahre ihn in seinem Gürtel. Am Arme glänze die Kette, und am Finger der

i

Ring. Er striegele das Saumthier und verkanfe das Futter nicht. Einer diene dem andern. Wer erkrankt, soll von den Aerzten unentgeltlich behandelt werden; aber an die Wahrsager sollen sie ihr Geld nicht wegwerfen. In den Quartieren halte sich jeder anständig, und wer Streit anfängt, soll mit Schlägen bestraft werden".

Fünf Jahre kaum, 270-275, war Aurelian Kaiser: aber in diesen fünf Jahren hat er an der Donau mit den Gothen gestritten, am Po mit den Alamannen, in Gallien mit einem Usurpator, in Aegypten einen Aufstand gebändigt und in Syrien die stolze Zenobia besiegt, ihre feste Stadt Palmyra erstürmt und die zahllosen Schaaren der Araber und Perser zerstreut, die ibr zu Hülfe zogen. Eben war er von diesem syrischen Feldzuge wieder in Europa angelangt, da kam die Nachricht, daß die Palmyrener den Vertrag gebrochen und den Aufstand erneuert Sofort kehrte er um und strafte die Stadt mit furchtbarer Strenge. Er achtete weder Entfernung noch Ermüdung. Von einem Ende des Reiches eilte er zum andern, immer kämpfend, strafend, sichernd und in allen Kämpfen schließlich siegreich. Sein Triumphzug zeigte den Römern die mit Gold und Edelsteinen in zierlichster Kunst geschmückten Hofwagen aus Palmyra und das einfache, von vier gezähmten Hirschen gezogene Gefährt eines gothischen Königs. Die gelehrte Königin Zenobia ging in dem Zuge, mit goldenen Ketten gefesselt, und zehn gothische Weiber, die in Männertracht im Männerkampfe mitgestritten hatten. Aus allen Enden der Erde brachte er die Zeugen seiner Siege, er war in Wirklichkeit der Erneuerer des römischen Reiches. Und dieser gewaltige Held entschloß sich dazu, den Gothen

das linke Donauufer Preis zu geben; kein Zwei-

fel, daß es nicht zu behaupten war. -

An die wildbewegte Periode des Diocletian und Constantin knüpft das dritte Buch die Schilderung der Vorgänge von Constantin bis zum Einbruch der Westgothen und deren Schicksale bis 419.

Das vierte Jahrhundert ist die Zeit der Rhetoren Libanius und Themistius, der Kaiser Constantius und Julianus, der Theologen Athanasius, Arius und der großen Cappadocier. Um den Unterschied unbegreiflicher Begriffe stritt auf den Straßen der Pöbel mit dem Knittel und in den Kirchen stritten die Bischöfe in zahlosen Concilien, Audienzen, Gerichtsversamm-

lungen.

Die Rhetoren werden mit Fug zuerst genannt; denn sie gaben der Zeit den Charakter. Julian war der Rhetor auf dem Throne, und der Streit der Bischöfe war eine Fortsetzung des Streites der Rhetoren. Wohl lebte in dem kaiserlichen Helden und in dem Stolze der Bischöfe noch etwas anderes; aber nie hätten sie diese Wege eingeschlagen, wären sie nicht von der Rhetorenschule her gewohnt gewesen, Alles mit ibren Worten zu meistern. Es gab nichts, das man auf sich beruhen ließ, das man einfach anerkannte, weder ein Recht der Menschen oder eine Einrichtung der Väter, noch ein Geheimniß des Herzens. Mit allem spielte die kecke Zunge oder die allmächtige Hand, mochte sie nun geleitet sein von ehrlicher Ueberzeugung oder von Laune und Leidenschaft. Es stand nichts fest. Der Mensch war das Maß aller Dinge. schieden die Ziele sind, denen die Einzelnen nachgehen, darin erweisen sie sich doch alle als Kinder der Zeit, und der Eindruck ist selten erhebend: auch gut angelegte Naturen erscheinen in widerlicher Mischung.

Constantius, der Mann der Pflicht. der am schwelgerischen Hofe mäßig lebte, den Schlaf iederzeit der Arbeit opferte und selbst auf die kleinen Behaglichkeiten des Lebens verzichtete. um der Würde seiner Stellung nichts zu vergeben - dieser Mann der Pflicht ward zum scheußlichen Despoten. Er mordete seine Verwandten und jeden Andern, der seinen Verdacht erregte, und knechtete die Gewissen auf die unerhörteste Weise. Er wollte das Beste Kirche, der Streit sollte aufhören, die Wahrheit an den Tag kommen, aber er endete mit willkurlicher Anordnung. Grade ie schroffer er auftrat, je mehr ward er zum Werkzeuge Anderer und erntete nur den Spott, daß er die kaiserliche Post ruiniert habe durch die ewigen Reisen der Bischöfe von einem Concilium zum andern.

Sein Nachfolger Julian, 360 bis Juni 363, war in der ganzen Erscheinung das Gegentheil von ihm. Constantius ging glatt rasiert, Julian mit langem, struppigem Bart. Jener war steif, dieser voll Lebhaftigkeit, jener ängstlich seiner Würde etwas zu vergeben, dieser setzte sie absichtlich hintenan. Constantius verachtete das Urtheil des Volkes, Julian haschte nach Popularität. Constantius war ein mittelmäßig begabter Mann, der aber in seiner Bildung fertig war, Julian eine geniale Natur, aber voll jugendlicher Unruhe und kleinlicher Schwäche. stantius endlich war eifriger Christ und Julian ein eifriger Heide - Trotzdem zeigte gerade ihre Stellung zur Religion eine auffallende Aehnlichkeit, und bei dem sonstigen Gegensatz der Personen tritt darin die Gewalt der die Zeit beherrschenden Richtung um so stärker hervor. Beide hatten ein starkes religiöses Bedürfniß, und beide glaubten berufen zu sein, die religiöse Wahrheit durch ihren Willen festzustellen: nur daß Constantius an den christlichen Dogmen herumformte und Julian an den heidnischen Mythen. Dem einen wie dem andern fehlte die ruhige Ergebung, die einfache Frömmigkeit. Die Religion war ihnen nichts Gegebenes, sondern sie suchten darnach, Constantius auf den neugebahnten Wegen, Julian in den verfallenen Schachten, aus denen die Alten einst Gold gewonnen hatten.

Julian war nicht blos der Begabtere, er war auch der Empfänglichere; in ihm spiegelt sich die Zeit deutlicher. Sechs Jahr war Julian alt, als Constantin starb und wenige Monate später, im September 337, die drei Söhne das Testament ihres Vaters umstießen und alle ihre männlichen Verwandten ermorden ließen, um allein zu herrschen. Von der großen Familie blieben nur zwei Knaben. Julian und sein zwölfjähriger Bruder Gallus, am Leben. Aber ihr Dasein war trostlos und beständig bedroht von dem Mistrauen ibres Vetters Constantins. Gallus ward auch wirklich getödtet und Julian entging dem Tode per durch die Fürbitte der Kaiserin. Seine Erziehung war in der Hand der Hoftheo-Sie zwangen den Knaben, ascetische Uebungen mitzumachen, die befohlenen Formeln nachzubeten und die verfluchten zu verfluchen. Deren waren gar viele. Die Synode von Ancyra (358) hat allein achtzehn verschiedene Ansichten über das Verhältniß von Gott Vater und Gott Sohn verflucht, und das waren noch nicht alle.

Julian kannte den Hof und die Hoftheolo-

Ī

gen; er sah, wie oft die Begeisterung für die Wahrheit nur Geschäft, wie der feierliche Ernst nur Maske war. Zum Spötter geboren, mußte er die Schwächen der verhaßten Peiniger durchschanen und mußte sich ibnen dennoch gehorsam beugen. Das Christenthum zeigte sich ihm von der verächtlichsten Seite. Im Gegensatz dazu erschienen ihm die hohen Alten im Lichte und mit sehwärmerischer Begeisterung wandte er sich ihnen zu. In dieser Stimmung ward ibm gestattet, in Athen zu studieren, we damals der Neuplatoniker Maximus, der die Mythen der Alten und ihre philosophischen Ideen zu einer Art Religion vermengte, der berthmteste Lehrer war. Sein Einfluß war um so grö-Ber, weil er zugleich als Prophet erschien. Sein Geist ward bewundert und sein Gebet verehrt: man zweifelte nicht, daß er auch Wunder thun könne. Julian ward sein Schüler. Er fastete und betete, ließ den Bart wachsen, ging im schmutzigen Philosophenmantel und verachtete die Schätze und die Freuden dieser Welt. rief ihn ein Befehl des Constantius nach Mailand. Er ward rasiert, in den Purpur gesteckt and den Soldaten als Cäsar vorgestellt, als der Gehülfe und einstige Nachfolger des Kaisers.

Die Schilderung Julians nach Bestrebungen

und Eigenthümlichkeiten ist vortrefflich.

Von einem geistreichen Manne ist Julian der Romantiker auf dem Throne der Caesaren genannt worden, allein trotz des sonderbaren und haltlosen Gemenges, aus dem seine Religion bestand, war er doch selbst auf religiösem Gebiete nicht blos ein romantischer Träumer. Er war zugleich der Mund, durch den das Heidenthum noch einmal zu Worte kam, ehe es unterlag. Was in dieser Beziehung nach ihm geschah von Dichtern und Philosophen, waren nur Seufzer: er führte dagegen noch einen wirklichen Kampf mit dem siegenden Christenthum. und trotz der verfehlten Streitschriften einen sehr geschickten Kampf. Er hütete sich. eine Verfolgung zu beginnen und Märtyrer zu schaffen, obgleich die Christen ihn auf das Heftigste Selbst den Bischof Markus verbot er hinzurichten, der einen prächtigen Tempel zerstört hatte und so dem bürgerlichen Gesetze verfallen war. Er wollte es den Christen tiberlassen, sich selbst zu vernichten: er kannte den

fanatischen Haß ihrer Parteien.

So gewährte er denn Religionsfreiheit. um ihres Glaubens willen Verbannten durften zurtickkehren, und das gab den kirchlichen Kämpfen eine neue Wendung und neue Nahrung. In Afrika kehrten die Donatisten, im Orient kehrten die Orthodoxen zurtick und nahmen die Kirchen wieder ein, die ihnen einige Jahr zuvor entrissen waren. Die Gegner wehrten sich und erhoben ein lautes Wehgeschrei: "Schämt ihr euch nicht, demjenigen die Freiheit zu verdanken, der Christum haßt?" Mit Behagen sah Julian diesem Treiben zu, und noch größere Genugthuung gewährte ihm ein Sühneversuch. Er versammelte die Häupter der verschiedenen Sekten in seinem Palaste und ermahnte sie, sich gegenseitig zu dulden. habe ihnen ja das Beispiel der Toleranz gegeben. Aber da begann ein wilder Wortkampf: die einen verfluchten die andern. Julian wollte die Ruhe wieder herstellen und donnerte sie an: "Hört mich, die Franken und die Alamannen haben mich gehöret". Allein die Bischöfe tobten wilder als die Barbaren und höreten ihn nicht.

Gerechter Spott liegt in dem Gesetze, durch welches er den Christen die Stellen von Rhetoren und Grammatikern zu bekleiden verbot-Nach der Lehre der heiligen Eiserer gehörte das Heidenthum den bösen Geistern, streng genommen auch Homer und Sophokles Diener des Teufels: die Frommen mußten also eigentlich dem Julian dankbar sein, daß er den Christen verbot, aus ihrer Erläuterung einen Lebensberuf zu machen. Aber die Kirche konnte auch wieder die Bildung nicht entbehren, die bis dahin allein in den Rhetorenschulen zu gewinnen war. Sie hätten ohne das alle Fühlung verloren mit den höheren Schichten der Gesellschaft. Das Edict war völlig berechtigt, trug durchaus nicht den Charakter einer Verfolgung der Christen und war doch sehr wirksam gegen sie.

Julian war in mancher Beziehung nicht zum Regenten geschaffen; er war von Hause aus eine zu weiche und reizbare Natur, und konnte seine Gefühle oft nur schwer beherrschen. der Ankunft seines verehrten Lehrers Maximus sprang er in voller Gerichtssitzung von seinem Sitze auf und ktißte ihn. Gregor von Nazianz verhöhnte ihn, daß er Nachts aufgestanden sei, um ein Urtheil umzustoßen, das er am Tage vorher gefällt hatte. Man darf daraus nicht schließen, daß es Julian an der nöthigen Entschlossenheit gefehlt habe, dem Gesetze seinen Lauf zu lassen; Ammian, der seinen Liebling scharf controllert und manches an ihm sogar ohne Grund tadelt, lobt gerade die Rechtspflege Julians. Liegt der Erzählung Gregors überhaupt irgend ein Vorgang zu Grunde, so war er sicher der Art, daß Gregor ihn bei einem orthodoxen Kaiser zum Beweise der unermtidlichen Sorgfalt benutzt und den Fürsten mit allen Blumen übersehüttet haben würde, welche ihm die classischen Autoren und die Sprache der Bibel zu liefern vermochten.

"Diese ängstliche Sorgfalt und reizbare Empfänglichkeit mußten dem jungen Kaiser vielfach schwere Kämpfe bereiten; aber nur um so höher ist es anzuschlagen, daß er sieh in allem Wesentlichen fest zeigte. Er schenkte gern, aus Gutherzigkeit wie aus Eitelkeit: aber er war doch sparsam mit Steuernachlässen. Er bestand darauf, daß geleistet werde, was vorgeschrieben sei; nur die Bedruckung suchte er zu hemmen. die übermäßigen Forderungen setzte er herab. Eine sparsame Verwaltung sollte den Ausfall decken, und bei dem Throne selbst anfangend. säuberte er den Hof von einem endlosen Beamtentrosse. Auf diesem Gebiete verdient er ungetheilte Bewunderung. Die Grundstener Galliens setzte er von 25 auf 7 vom Tausend herab. und mit diesen beschränkten Mitteln führte er seine glänzenden Feldzüge und reorganisierte die Verwaltung der lange Jahre von den Feinden zerrissenen Provinz. Aehnlich verfuhr er im übrigen Reiche. Noch größer war er als Feldherr. Der kühnste Entschluß war ihm recht, und nie war er verlegen um das, was zunächst zu thun sei. Auch hier waren die gelehrten Erinnerungen an Alexander und an Cäsar nicht ohne Einfluß auf ihn, auch hier war er nicht frei von Eitelkeit; aber er war der Held, der sein Heer begeisterte und von Sieg zu führte. Zwar sein letzter Feldzug mißglückte, aber der schmähliche Friede, der nach seinem Tode mit den Persern geschlossen ward, fällt ihm nicht zur Last: er würde allem Anscheine nach das Heer ohne wesentlichen Verlust zurückgeführt haben.

Er starb auf der Höhe seines Ruhmes; nicht bloß die Rhetoren weinten ihm nach — die wilden Bataver zerrissen den Boten, der ihnen seinen Tod meldete.

Die Charakteristik geht noch in viele einzelne Züge ein, und schließt endlich mit der ergreifenden Schilderung des Heldentodes des Kaisers. —

Aehnlich scharf eindringende Darstellungen werden von den Männern gegeben, welche damals für die Entwickelung der christlichen Kirche entscheidend wurden. Ambrosius, Arius, Augustin, Martinus, Gregor von Nyssa, Hieronymus, Gregor von Nazianz, Basilius werden mit oft nur wenigen aber klaren und entscheidenden Strichen gezeichnet. So charakterisiert eine

Erzählung die letzteren beiden.

Beim Tode seines Bischofs 370 war Basilius Presbyter und trachtete danach, das Bisthum zu gewinnen, denn Caesarea war damals einer der wichtigsten Sitze des Orients. Er hatte großen Anhang, aber auch viele Gegner, und wünschte für den Wahlkampf den Rath und Beistand seines Freundes Gregor von Nazianz. Aber dergleichen Agitationen waren nicht nur regelmäßig sehr ärgerlich und aufregend, sondern auch für den Ruf eines angehenden Heiligen bedenklich. Basilius kannte Gregor genau genug, um zu wissen, daß er nicht kommen werde, wenn er ihm schreibe, um was es sich handele; und so schrieb er ihm, er sei todtkrank und bitte ihn zu kommen, damit er ihn vor seinem Ende noch einmal sehe. Gregor rüstete sich in seiner Sorge alsbald zur Reise überlegte schon alle möglichen Themata und schöne Wendungen für die Leichenrede; da hörte er, der Bischof von Cäsarea sei todt, und

die Bischöse der Provinz strömten nach Cäsarea zur Wahl. Alsbald durchschaute er die Intrigue des "heiligen" Basilius, blieb zu Hause und schrieb ihm einen strasenden Bries. Nichts destoweniger unterstützte er mit seinem Vater zusammen die Partei des Basilius auf das Krästigste, und sein Vater reiste zuletzt trotz Schwäche und Krankheit noch selbst nach Cäsarea. die Wahl zu entscheiden.

Der Vorgang hat ein doppeltes Interesse. Einmal muß der heilige Basilius dergleichen Feinheiten schon öfter begangen haben, da ihn Gregor gleich durchschaute, sobald er nur von der Wahl hörte, und sodann: der heilige Gregor hat die Wahrhaftigkeit nicht als eine unentbehrliche Eigenschaft für einen Bischof ange-

sehen.

Uebrigens war Gregor's Spursinn auch noch durch eine, besondere Beimischung verschärft, durch eine Regung von Rivalität, die freilich sehr natürlich war. Basilius und Gregor waren Jugendfreunde und Studiengenossen, hatten sich beide vor den übrigen durch hervorragende Begabung ausgezeichnet und auchten nun auf demselben Felde und mit denselben Mitteln, durch Beredsamkeit und Heiligkeit, zu wirken und zu glänzen. So waren sie trotz aller Freundschaft zugleich Rivalen und Gregor hielt es für eine starke Zumuthung, daß er ohne Weiteres sich selbst von der Wahl ausschließen und für Basiling wirken sollte. "Du hättest auch bedenken musen, daß wir in allem gleich sind und dieselben Ansprtiche haben", schreibt er ihm in ienem Strafbriefe. Die Entritstung Unwahrheit konnte dieses persönliche Interesse nicht zurückdrängen.

Indes sah Gregor doch ein, das hier die

Verhältnisse für Basilius ungleich günstiger lagen, und daß er nicht in Frage komme, und da auch sein Vater energisch für Basilius war, se wurde jene Regung überwunden, aber nur, um kurz darauf um so leidenschaftlicher hervorzubrechen.

Basilius ward zum kirchlichen Haupt der ganzen Provinz erwählt; Gregor aber blieb "der interessante junge Mann" von großer Begabung, der jedoch trotz seiner 40 Jahre ohne Amt und Wirde in seines alten Vaters Hause sas und ihn hier und da in seinen bischöflichen Functionen vertrat. Der Vater forderte, er sollte ein kirchliches Amt übernehmen, und mit ihm drängte Basilius als Freund und als Gebieter. Gregor mußte nachgeben, und da weihete ihn Basilius zum Chorbischof von Sasima 372. Gregor kam hin und war außer sich, als er das Nest sah, in welchem seine glänzenden Gaben vergraben werden sollten. Noch viele Jahre später, da er vor der auserlesenen Gesellschaft der Hauptstadt die Triumphe erlebt hatte, nach denen seine Seele dürstete, begann ihm das Blut zu wallen, als er in dem Gedichte "Ueber sein Leben" an diesen Abschritt kam.

Das ist keine Stadt, das ist nur eine große Poststation. Kein Freigeborener hält sich hier auf in diesem Staub und diesem Wagengerassel. Keinerlei Anregung ist hier für einen gebildeten Menschen; hier giebt es nur Postknechte und Steuerexecutoren, nur Peitschenhiebe und Jammergeschrei. Hat mich dazu Athen erzogen, um hier den Staubwolken zu predigen und dem verständnißlosen Pöbel? Fünfzig Chorbischöfe hast Du zu ernennen, und da suchst Du mir ein selches Loch aus! Wir sind in unserem Bildungsgang und in unseren Leistungen immer

gleich gewesen, und früher wenigstens hast Du Dich auch nie zu überheben gewagt; hättest Du es aber gewagt, so wärest Du von jedem Unparteiischen zurückgewiesen worden". Das sind die Gedanken, welche das spätere Gedicht wie die gleichzeitigen Briefe Gregors erfüllen. Es erschien ihm als eine Verrätherei, als eine Böswilligkeit des falschen Freundes, der den Rivalen aus der Welt schaffen wollte.

Gregor ertrug dies nicht lange; er empfand plötzlich ein unwiderstehliches Verlangen, fern von der Welt in mönchischer Uebung zu leben. und verließ den verwünschten Ort. Basilius bezeichnete dies als Verrath an Glauben und Kirche; er wußte ganz genau, daß diese Sehnsucht nach der Einsamkeit nur verletzte Eitelkeit war. Gregor antwortete im Tone der beleidigten Unschuld, und dabei bemerkt man in ieder Zeile, wie unerträglich es ihm war, den alten Jugendfreund und Studiengenossen als Vorgesetzten auftreten zu sehen. "Wie ausgelassen und wild geberdest Du Dich" in Deinem Briefe gleich einem jungen Füllen! Doch freilich, es ist nicht zu verwundern. Du bist ia ktirzlich zu hohen Ehren gekommen und nun spreizest Du Dich auf Deinem Throne . . . . . Ich soll den Glauben und die Kirche schädigen durch mein Verhalten? Ich trage still die mir widerfahrene Beleidigung, und wenn Alle meinem Beispiele folgen würden, dann würde der Glaube nicht geschädigt durch diesen Streit: allein es ist ja gewöhnlich, daß der Glaube mißbraucht wird als Waffe in Privathändeln". -

Auch die Charakteristik des Ulfila glauben

wir wiedergeben zu sollen.

Ulfila ist im Gothenlande geboren, ist mit der gothischen Jugend aufgewachsen unter Zel-

ten und Wagen, bei Jagd und Krieg und halbnomadischem Leben. Seinen Ohren und Augen blieben die Sorge und die Klage über den Druck der Steuer und die ungerechten Gerichte der Statthalter fern. Die Männer und Jünglinge, zu denen der Knabe hinaufsah, drückten sich und bückten sich nicht um Würden und Ehren; sie lebten lässig dahin, nahmen den Tag wie er kam, waren rauh und roh, aber stark und stolz. Vor allem, er blieb frei von dem öden Treiben und kleinlichen Wesen der Rhetorenschulen; denn dergleichen gab es nicht im Gothenlande.

Ulfila war trotzdem später ein gelehrter Mann, gelehrter als die meisten Römer. drei Sprachen hat er zahlreiche Abhandlungen geschrieben, griechisch, gothisch und lateinisch, während die römischen Gelehrten meist nur die eigene Sprache verstanden, selten zwei. Griechisch und gothisch redete Ulfila als Muttersprachen und seine sonstige Bildung wird er einem Priester danken, der ihn als seinen künftigen Gehülfen erzog, sowie er später den Auxentius. Dieser Unterricht war naturgemäß tiberwiegend kirchlich. Versprengte Gemeinden sind immer sorgsam in der Pflege ihres Glaubens, und die Cappadocier genossen damals zwar Glaubensfreiheit bei den Gothen, aber sie bildeten doch eine Diaspora unter den Heiden und werden auch den stärkenden Einfluß solcher Nothlage nicht entbehrt haben.

Die Eltern und Lehrer des Ulfila zählten zu den Arianern; denn Ulfila sagt in seinem Testament ausdrücklich, er sei stets Arianer gewesen, und zur Zeit des Concils von Nicäa war er noch zu jung, um sich selbständig zu entscheiden. Sein Arianismus beweist für den

Arianismus derjenigen, welche ihn erzogen. Vielleicht zerriß auch der Streit seine Familie; vielleicht erfuhr er schon als Knabe die ganze Bitterkeit des Kampfes, der ihn bis an seinen Tod begleitet hat; doch wie dem auch sei, so viel bleibt gewiß, daß er in arianischer Lehre erwachsen ist.

Die Gothen hatten mit dem Kaiser Licinius gegen Constantin gekämpft und schwere Niederlagen erlitten; dann machten sie Frieden ihm und traten als Foederate in sein Heer. In diesen Angelegenheiten gingen mehrfach gothische Gesandte an den Hof, und einer solchen Gesandtschaft, etwa um 330, ward auch der junge Ulfila beigegeben, der als Dolmetscher dienen konnte. So trat er frith in unmittelbare Bertihrung mit der römischen Welt und ohne Zweifel vor allem mit den Häuptern des Arianismus, denen er Kunde brachte von der kleinen Kirche im Gothenlande. Diese Verbindung ist dann immer enger geworden. Als Jüngling trat er schon in den Dienst der Kirche und ward Lector, wahrscheinlich bei einer arianischen Gemeinde seiner Heimath. In dieset Eigenschaft begab er sich 341 nach Antiochien und ward hier auf einer Versammlung der Arianer von Eusebius von Nikomedien zum Bischof geweiht. Er war damals dreißig Jahre alt. Als Diöcese ward ihm das Volk der Gothen bestimmt.

Es war eine Mission, ein Apostolat, nicht die Bestellung für einen fertigen Sitz; nur wenige Gothen waren bis dahin bekehrt; die Gemeinde sollte er erst schaffen, die Kirche erst gründen. Aber die Predigt der Cappadocier und die der Audianer hatten ihm vorgearbeitet, so feindlich sie ihm waren. Er kam zur Zeit

der Ernte, und er kam als der rechte Mann. Seine Erfolge waren so groß, daß sie den Zorn der Gothenfürsten erreuten. Sie hatten das Christenthum zeduldet, so lange nichts von ihm zu fürehten war. Aber Ulfila gewann Tausende, und er lehrte sie nicht nur, er wandelte auch ihr Leben. Ruhm und Sieg nannte er eitle Dinge. Von dem Kampfe mit den Feinden wies er sie auf den Kampf mit den ansichtbaren Mächten, von der römischen Beute auf das ewige Leben. Und er sagte das alles so, daß es Eindruck machte. "Die Gothen Mingen an seinem Worte, sie thaten alles, was er sagte, sie konnten nicht denken, daß etwas anrecht sei, was er empfahl". So schildern ihn seine orthodoxen Gegner, und seine Freunde vergötterten ihn. Der Kaiser Constantius nannte ihn den Moses seiner Zeit.

Aber was sollte werden, wenn er die Masse des Volkes gewann? Wo blieb die kriegerische Kraft des Stammes? Wie weit dergleichen allgemeine Erwägungen, wie weit der persöhliche Gegensatz eines hervorragenden Führers Entscheidung gab, läßt sich nicht untersuchen; wir sehen nur, daß die Anhänger Ulfilas von 341-48 von gothischen Häuptlingen verfolgt wurden. Ulfila selbst bestand tausend Gefahren. und viele seiner Gothen starben für den Glauben.

Sieben Jahre hielt Ulfila aus; dann zog er 348 tiber die Donau, wo ihm der Kaiser Constantius die Berglandschaften Mösiens angewiesen hatte, die Thäler und Hügel um Nikopolis and Plewna. So ward die Gemeinde zu einem Staat. Ulfila war ihr Bischof und ihr Fitrst #hgleich. Sie waren Unterthanen Roms, regierten sich aber selbst und lebten nach ihren Sitten und Gesetzen. Viebzucht war ihr Gesehaft, und

die Religion beherrschte ihre Gedanken. kriegerische Leben war abgethan, und nicht bloß solange Ulfila lebte. Noch um die Mitte des sechsten Jahrhunderts, also nach 200 Jahren, saßen sie in ihren Bergen als ein friedliches Hirtenvolk. Still lebten sie, während Westgothen, Ostgothen und andere verwandte Stämme in furchtbaren Haufen an ihnen vorbeizogen, die Halbinsel beherrschten, und unermeßliche Beute machten.

Diese Umwandlung des kriegerischen Volkes ist ein redendes Zeugniß für die Macht der Persönlichkeit Ulfila's, aber auch ein Beweis für die Nothwendigkeit seiner Vertreibung aus dem Gothenland. Das Volk hätte sich selbst aufgeben müssen, wenn es Ulfila folgen wollte. Dreiunddreißig Jahre hat er in Mösien regiert Es war die glücklichste Zeit und gepredigt. des Arianismus.

Ulfila starb gerade als die Verfolgung begann. Theodosius hatte den arianischen Bischof von Constantinopel bereits abgesetzt, aber gegen den alten Gothenbischof verfuhr er noch rticksichtsvoll. Politische und persönliche Gründe forderten dies. Im December 380 entbot er ihn mit einigen anderen Bischöfen nach Constantinopel, um die Secte des "Zuckerbäckers" zu beruhigen, welcher eine neue Distinction in dem Dogma vom Wesen des Sohnes aufgebracht hatte und viele Anhänger unter den Gothen Aber wenige Tage nach seiner Ankunft in Constantinopel erkrankte Ulfila und starb. —

Die Schilderung führt dann zum Einfall der Hunnen und der Erscheinung des Attila, dem der Verfasser nicht weniger gerecht wird.

Er war der gewaltigste unter allen Kriegsfürsten der Völkerwanderung, und er hat nichts gegründet, das Dauer hatte, oder als Aussaat für die Zukunft gelten könnte. Sein Thun war Zerstörung. In ihm gipfelten die Fluthen der Barbarei, welche sich verwüstend über die alte

Culturwelt ergossen.

Aber auch nur in diesem Hauptpunkte hat die gemeine Vorstellung Recht. Den Schmutz und die Gemeinheit des alten Hunnen hatte Attila abgelegt. Nur der Typus der Race, der große Kopf mit den kleinen Augen, die aufgestülpte Nase und der dünne Bart verriethen seine Herkunft. Im Auftreten bewahrte große Würde und hielt auf ehrfurchsvolle Etikette. Beim Einzug in das Dorf, wo er residierte, empfingen ihn lange Reihen von jungen Mädchen, die unter zeltartig ausgespannten Leinttlehern einherschritten, mit feierlichen Gesängen. Er wohnte in einem sorgfältig gebauten Hause; bei Tafel war sein Sitz erhöht; sein Sohn, der neben ihm saß, wagte nicht, zu ihm aufzuschauen. Nach jedem Gange mußten sich die Gäste erheben und einen Becher auf das Wohl des Königs leeren. Bei alledem verfiel er doch nicht in Prunksucht, sondern blieb einfach und mäßig. Nicht einmal an seinen Waffen und seinem Sattelzeuge duldete er einen Zierrath von edlen Steinen, wie ihn die anderen Häuptlinge der Hunnen gern trugen. Bei Tafel ließ er den Gästen goldene Becher reichen: er selbst trank aus dem Holzbecher wie seine Ahnen. Auch in der Kost bewahrte er die alte Sitte. Er genoß nur Fleisch, während er den Gästen von römischen Köchen ausgesuchte Speisen bereiten ließ. Merkwürdig war sein eheliches Leben geordnet. Er hatte zahlreiche Frauen, aber sie wohnten in verschiedenen Orten. Hier hielten sie Hof, umgeben von einer

Schaar von Dienerinnen, die aus allen Völkern stammten und die Fertigkeiten kunstvoller Handarbeit mit einander austanschten. In seinen Diensten standen auch viele Römer und Griechen: namentlich bildeten sie eine regelmäßig arbeitende Kanzlei. Sie führten sogar Listen über die Flüchtlinge und Ueberläufer, die über

die römische Grenze entkommen waren.

Allein trotz aller dieser Anfänge und Formen eines gebildeten Lebens, die er theils von den Gothen, theils von den Römern übernommen hatte, war Attila doch ein Burbar und er fühlte. daß er es war. So höhnisch er Rom behändelte. im Geheimen gestand er ihm einen unehdlichen Vorrang zu; aber er bengte sich nicht vor dieser Cultur, wie die großen Germanenfürsten des Jahrhunderts, sie erbitterte ihn eher. Konnte er sich mit seinem Volke nicht zu ihrer Höbe erheben, so sollten die Römer um so härter seine Gewalt fithlen. Sein Stolz und Uebermuth kannten so wenig eine Grenze wie seine unruhige Thatensucht. Sonst verstand er seine Leidenschaften zu beherrschen: so stark sie waren, so durften sie seine Pläne doch nicht stören; allein der wahnwitzige Gedanke einer Weltherrschaft narrte auch diesen in politischen Dingen sonst so nüchternen Geist. ---

Daran schließt sich das ergreifende Schicksal des Valens aus der Zeit des Theodosius.

Wenn man den Namen Theodosius des Gro-Ben nennt, so steigt das Bild eines gewaltigen Kaisers auf, der dem Etdreiche die Ruhe wiedergab und auf eine Reihe von Jahren sieherte. so etwa, wie Ranke das Bild Karls des Großen zeichnete. Vor ihm und nach ihm große Unrube und Auflösung, unter ihm Friede und Sicherheit. Aber dieses Hild entsteht nur durch

den Vergleich der grenzenlosen und hoffnungslosen Verwirrung, die nach seinem Tode anhob.

Friede und Ruhe sah das Reich auch unter Theodosius wenig, und in den kurzen Friedensjahren wenig Glück. Kein Jahr ohne Bürgerkrieg oder ohne die Erwartung seines Ausbruches, ganz abgesehen davon, daß auch die Verhandlungen mit den Persern und den unruhigen Barbaren beständig als drohende Wolken an dem politischen Himmel hingen. Kriegsnoth war aber noch nicht das Schlimmste. Schlimmer als die Kriege selbst war die traurige Thatsache, daß sie alle mit Verrath bezonnen oder beendet waren. Die römischen Truppen haben sich dessen schuldig gemacht und ebenso die germanischen, und die Verhältnisse lagen so, daß man beinahe kein Recht hat sie deshalb zu tadeln. Man wußte kaum noch, wer Kaiser war, so rasch und leicht ward aus einem Usurpator ein legitimer Herrscher, und wenn man heute an dem bedrohten Kaiser festhielt, so konnte man morgen von dem dann legitimen Kaiser als Rebell und Aufrührer geköpft werden. Hatte doch Theodosius selbst den Maximus anerkannt, und der heilige Ambrosius schrieb an den Usurpator Eugenius mit den feierlichen Titeln der kaiserlichen Majestät. Dazu kam noch ein anderes Moment. rath oder die Treue der Heerestheile hingen fast ganz ab von der Haltung ihrer Generale. Die Kaiser wechselten rasch, häufig wurden Kinder zu dieser Würde erhoben, und oft waren vier und fünf legitime Kaiser neben einander zu verehren. Da mußte das Verhältniß der Truppen zum Kaiser zurücktreten, der General allein war maßgebend für das Corps.

Diese Generale hatten aber einen vollen Ein-

blick in das Chaos von Intriguen, das den Hof beherrschte. Sollten sie weichen, wenn die Kämmerlinge und Eunuchen den Kaiser überredeten, sie zu verbannen oder zu tödten? Es war natürlich, daß sie sich leicht mit Gewalt

dagegen setzten.

Kein Engel und kein Held hätten sich aus dem Gewebe von Klagen und Verklagen losmachen können, dessen Fäden von allen Städten und Posten des Reiches zum Palaste des Herrn liefen unerreichbar und unverfolgbar. So gut es ging, suchte man sich zu schützen oder zu rächen, ein Jeder mit seinen Waffen. Die Gebildeten fanden sich mit einigen Phrasen ab, wenn sie Unrecht, Recht nannten. Und ihr durch die Kenntniß der großen Alten wachgehaltenes Bedürfniß nach politischer Ehre und vaterländischem Stolze befriedigten sie durch eine krankhaft gesteigerte Bewunderung der Vorzeit und deren spielenden Vertauschung mit der Gegen-Der Pöbel, und es war ein sehr verwöhnter Pöbel, machte sich Luft, indem er durch sein Beifallgeschrei oder sein Zischen den Statthalter oder den Kaiser selbst beeinflußte.

Von Zeit zu Zeit empfand der Pöbel das Bedürfniß einer etwas stärkeren Aufregung, dann prügelte er die kaiserlichen Beamten, zerstörte ihren Palast, zündete ein paar Häuser an oder tumultuierte sonstwie. Solche Aufstände waren auch unter Theodosius nicht selten und einer davon erlangte eine traurige Berühmtheit.

Der Commandant von Thessalonich, ein Germane Namens Botherich, hatte einen beliebten Wagenlenker gefangen gesetzt. Beim nächsten Rennen verlangte das im Circus versammelte Volk stürmisch seine Freilassung von dem Commandanten. Botherich blieb aber fest, reizte

vielleicht auch den Pöbel noch, oder einige Demagogen entflammten den Haß, den die Römer auf alle Barbaren hatten, welche so stolz und mächtig über sie dahinschritten: plötzlich erhob sich die Masse im Aufstande und erschlug den Botherich nebst mehreren anderen hohen Beamten. Theodosius war außer sich vor Zorn. Dem heiligen Ambrosius gelang es zwar, ihn zu beschwichtigen; aber bald darauf gewann der Zorn wieder die Oberhand und riß ihn fort zu einer That, die nicht bloß ihn selbst für alle Zeiten brandmarkt, sondern auch die fluchwürdige Rohheit dieses ganzen Regiments aufdeckt. An die Behörde erging der Befehl, das Volk zu einem Wagenrennen in den Circus zu rufen, in dem Botherich erschlagen war. Das Volk glaubte, der Kaiser habe gnädig verziehen, und der Circus füllte sich; auch aus der Umgegend strömte es herbei. Als nun aber Alt und Jung sich auf den Sitzen drängte. da erschienen statt der Rosse und Wagen Schaaren von Soldaten und begannen ein schonungsloses Gemetzel. Niemand konnte entrinnen: die Ausgänge waren besetzt. Drei Stunden währte das Morden; nach der geringsten Angabe sollen sieben Tausend erschlagen sein. Die Welt war in stummem Entsetzen gefesselt. Wer sollte es wagen, den fürchterlichen Herrn zur Rechenschaft zu ziehen?

Da sich der Kaiser in Mailand aufhielt, so zweifelte Ambrosius nicht, daß es seine Pflicht sei, es zu thun, und er verfuhr dabei mit Klugheit und unerschütterlicher Festigkeit. Er vermied es zunächst, ihn zu sehen, und schrieb ihm einen mahnenden Brief. Er erinnerte an Davids Sunde und an Davids Buße. Engel, kein Erzengel vermag eine Sünde zu vergeben: nur denen vergiebt der Herr. die Buße thun". Als dann Theodosius zur Zeit des Gottesdienates ganz wie gewöhnlich die Kirche besuchen wollte, da trat ihm Ambrosius in der Vorhalle entgegen und wies ihn zurück. scheint, o Kaiser", sprach er, "daß Du die ungeheure Größe des Mordes, den Du verübt bast. selbst jetzt noch nicht erkennst, nachdem Deine Leidenschaft nich gelegt hat. Der Glanz Deiner Krone blendet wohl Dein Auge und verdunkelt Deine Vernunft. Aber bedenke, daß der Mensch zebrechlich ist und gar bald dabia geht. Staub aind wir gemacht, und zu Staub werden wir wieder werden. Du bist davon nicht ausgenommen. Du bist nichts anderes als die Menschen, die Du gemordet hast. Wir sind alle Mitknechte eines Meisters und Königs. Du die Augen aufschlagen zum Tempel dieses Dir und ihnen und uns allen gemeinschaftlichen Herrn? Wie willst Du die Hände aufheben zum Gebete, die da triefen vom Blute der unschuldig gemordeten? Willst Du mit diesen Händen den hochheiligen Leib des Herrn empfangen? Willst Du sein kostbares Blut in Deinen Mund nehmen? Entferne Dich von hier und vermiß Dich nicht. Frevel auf Frevel zu Thue Buse, um die Gnade wieder zu erlangen".

Acht Monate lang blieb Theodosius in dem Banne; dann that er in der Kirche vor versammelter Gemeinde öffentliche Bude. Unter Thränen und Seufzern flehte er um Gottes Vergebung und gehorchte dem Ambrosius, der ihn ermahnte, ein Gesetz zu erlassen: daß Todesurtheile erst 30 Tage nach dem Ausspruch nechtskräftig und voltziehhar sein sollten. Dieses Ende wirkt versöhnend. En ist ja hernlich,

daß sich ein Mann fand, der den Muth hatte, einen solchen Kaiser zur Buße zu zwingen; aber was ist das für ein Staat, in welchem ein tüchtiger Kaiser solche Gewaltthat begeben konnte! —

Endlich werden uns Stiliche und Alarich mit

lebhaften Strichen gezeichnet.

Stiliche war der Sohn eines Vandalen, der unter dem Kaiser Valens († 378) eine Abtheilung germanischer Reiter befehligte. Geboren um 360 wuchs er in überwiegend römischer Umgebung auf, ohne sich dem germanischen Wesen ganz zu entfremden. Seine Feinde unter den Römern schalten ihn einen Barbaren; der spitzige Hieronymus nannte ihn einen Semibarbarus, und noch am Ende seines Lebens hatten die barbarischen Truppen ein näheres Verhältniß zu ihm: aber sein Vaterland fand er in Rom. Niehts ist ungerechter als die Verleumdung, daß er das Reich den Barbaren verrathen habe. Die Behauptung ist auch sinnlos: es gab gab keine harbarische Macht, an deren Förderung Stilicho ein irgendwie denkbares Interesse hätte nehmen können. Mit seinen persönlichen Interessen, sogar mit seiner Familie war er an das kaiserliche Haus geknüpft, und seine ganze Kraft hat er treu in Roms Dienste gestellt. Im römischen Reiche der Erste zu sein nach dem Kaiser, das war sein Ehrgeiz und das Ziel seiner Wünsche. Er hatte es früh erreicht. gebietender Gestalt und begabt mit klarem. sicherem Geiste atieg er schnell von Stufe zu Stufe. Als Offizier wie als Diplomat mit Auszeichnung genannt, war er hald der erklärte Liebling des Theodosius, der ihm sogar seine Adoptivtoehter Serena zur Frau gab. Schon 385, che er noch dreißig Jahre alt war, erhielt

er ein selbständiges Commando und 392 die Würde eines magister militum, die höchste militärische Würde, die das Reich kannte. seinem Tode übergab ihm Theodosius das Obercommando über die vereinigten Armeen der beiden Reiche und legte ihm an's Herz, über beide Söhne väterlich zu wachen. Keinem besseren

Manne konnte sie Theodosius empfehlen.

Dreizehn Jahre hindurch hat Stilicho darnach das Westreich regiert und in der kirchlichen Frage wie in der Behandlung der Germanen nach den Grundsätzen seines Meisters und Vorbildes Theodosius regiert, aber ohne dessen leidenschaftlichen Zorn und den Germanen gegenüber mit größerer Vorsicht. Was ein Mann thun konnte das Land zu retten, das hat Stiliche gethan. Nach der Schlacht am Frigidus hatten zwar die Truppen des Eugenius dem Theodosius gehuldigt, und die Legionen des Ostens und Westens waren wieder, was sie sein sollten, Truppen eines Reiches, die nur zufällig theils hierhin, theils dorthin commandiert waren. Allein sie hatten doch mit einander gefochten. Donauarmee hatte die Rheinarmee besiegt; das konnte keiner vergessen. Neckereien begannen, wo immer die Leute sich trafen, in dem Zelte des Marketenders wie beim Schwemmen Pferde. Von Worten kam es dann oft zu Schlägen, und gerade in der Zeit, da Theodosius starb, drohten diese Schlägereien in Schlachten auszuarten. Stilicho's Klugheit gelang es, diese Aufregung zu beruhigen. Dann machte er sich an die noch schwerere Arbeit, die in Folge des Burgerkrieges über Tausenden schwebende Rechtsunsicherheit zu beseitigen. Er bestätigte die Gültigkeit der unter Eugenius vollzogenen Rechtsgeschäfte, gab Denjenigen, die durch den Tyrannen an Amt und Ehre geschädigt waren, ihre ehemalige Stellung zurück und bestimmte, daß auch die Beamten, welche in den Dienst des Eugenius getreten waren, keinen Makel und keine Strafe erleiden sollten. Nur verloren sie die höheren Posten, die ihnen Eugenius etwa verliehen hatte, und traten in ihre frühere Stel-

lung zurück.

Die gleiche Milde und Gerechtigkeit athmeten alle seine Erlasse; selbst in den bösen kirchlichen Kämpfen wußte er sie zu bewahren. Uneingeschränkte Cultusfreiheit konnte er freilich nicht gewähren. Das wäre damals die Entfesselung des Krieges Aller gegen Alle gewesen. Er hielt den Grundsatz des Theodosius fest: es soll nur eine katholische Kirche geben. nur eine Heilsanstalt, und das soll die Kirche sein. welche den Sohn dem Vater gleich ehrt, die Kirche des Athanasius und Ambrosius. Den anderen Parteien schloß er die Tempel und die Kirchen und untersagte ihnen auch die private Ausübung des Cultus; aber persönlich blieben sie unangefochten. Die Ehren und Aemter des Staates standen dem Heiden und Sectirer ebenso gut offen, wie dem Anhänger des Nicäischen Bekenntnisses. Den Heißspornen der Partei gentigte er damit nicht; aber der heilige Augustinus, der damals so recht in der Kraft seiner Jahre stand, war des Lobes voll und schrieb gewissermaßen das Programm der kirchlichen Politik Stilicho's: "Niemand soll zur Annahme der wahren katholischen Lehre gezwungen werden; nur der soll sie bekennen, der es freiwillig that and ohne Furcht. Sonst füllen wir unsere Kirche mit Heuchlern". -

Alarich war auf der Donauinsel Peuce geboren, etwa um 370, von gothischen Eltern, die

dem edlen Geschlechte der Balthen. d. h. der Kühnen, angehörten. Er wuchs in den Kriegen auf, die seit dem Hunnenangriffe alle gothischen Völker beschäftigten, und er wußte es nicht auders. als daß ein tapferer Gothe entweder im Dienste Roms oder im Kampfe gegen Ruhm und Macht erwerben mtisse. Genannt wird er zum ersten Male in dem Heere, das Theodosius gegen Eugenius rüstete (393/94). Er führte in demselben nicht bloß sein Gefolge oder die Männer seines Gaues, sondern er hatte von Theodosius ein größeres Commando erhalten: doch auch so zählte er immer nur noch zu den Offizieren dritten Ranges. Das gentigte ihm nicht, und als er unter den von Stilicho dem Ostreiche zugetheilten Truppen nach Constantinopel kam, da forderte er von Rufin höheren Rang. War er schon König, als er diese Forderung erhob, oder trieb ihn der gekränkte Ehrgeiz auf die Bahn des Agitators, die schlummernde Begierde seines Volkes zu wecken und den ungeheuren Kampf zu beginnen? Ungern bescheiden wir uns, so fern zu bleiben dem Geheimnisse des persönlichen Antheils, den der Führer an der Bewegung hatte; denn so wenig wir von Alarich wissen, so verbreitet doch dies Wenige einen Glanz von so jugendlicher Frische und männlicher Sicherheit um ihn. daß man sein Bild deutlicher fassen möchte.

Sein erster Kampf um Rom wird geschildert, die Hülfe, die Stilicho der Stadt bringt, das Leben und der Wechsel der Günstlinge am Hofe des Arcadius und Honorius, der Sieg des Stilicho, sein Vertrag mit Alarich und seine Ermordung in Ravenna; dann das Wiederauftreten des Alarich, die Belagerung Roms und seine

Nun war seine Geduld am Ende. Der Kaiser selbst war freilich unangreifbar in der sumpfumgebenen Festung, aber Rom war wieder seine Stadt und sollte für ihn büßen. Mit diesem Gedanken zog Alarich zum dritten Male vor Rom. Durch die erste Belagerung hatte er den Senat gezwungen, seine Verhandlungen mit Honorius zu unterstützen. Da sie nicht zum Ziele führten, zwang er die Stadt durch die zweite Belagerung, von Honorius abzufallen und sich mit ihm zur Aufstellung eines Gegenkaisers zu verbinden. Jetzt kam er vor die Stadt, um sie zu plündern. War sie nicht stark genug, um als Bundesgenossin zu nützen, so war sie doch reich genug, berthmt und geliebt genug. um in ihr den römischen Gegner empfindlich zu züchtigen.

Es war kein leichter Entschluß. So manche Stadt hatten seine Gothen in Flammen gehen lassen; aber Rom war eine ganz besondere Stadt. Ihr Name war Macht und Herrlichkeit. In ihr verehrte und bewunderte die Welt den Ursprung des gewaltigen Reiches, das auch in seinem augenblicklich so jammervollen Zustande dem klugen Barbarenfürsten als das einzige wirkliche Reich galt. Wer durfte es wagen, sich an dieser Stadt zu vergreifen? Dunkele Sagen gingen, daß jeder sterben müsse, der es wage. Andere Prophezeihungen waren noch schrecklicher. "Einst wird der Tag kommen, wo dieses Haupt der Welt im Feuer vergeht; aber das ist das sichere Zeichen, das der Untergang der Welt bevorsteht". Aber je seltener die Frucht, desto mehr reizt sie. aus eigenem Willen ziehe ich gegen Rom. Dämon treibt mich, eine innere Stimme. aufhörlich ruft sie mir zu: Mache dich auf. zandere nicht und zerstöre Rom". die Römer den Alarich sprechen, und sie trafen damit ohne Zweifel den Grundzug seiner Stimmung: nur haben sie ihn in das Sentimentale und Mystische gesteigert. Alarich blieb ruhig überlegende Feldherr und der maßvolle Er entschloß sich zur Eroberung Roms, als er den Trotz des Honorius nicht anders strafen konnte und er keinen Grund mehr hatte. seinem Heere die Plünderung der Stadt zu versagen, von deren ungeheuern Schätzen die ausschweifendsten Vorstellungen im Umlauf waren. Aber auch bei der Eroberung überließ er sich nicht der blinden Zerstörungswuth.

Mitte August des Jahres 410 lagerte er vor den Thoren Roms, nahm die Stadt nach kurzer Belagerung und gab sie seinen Gothen auf drei Tage zur Plünderung preis. Es war die Nacht des 24. August, als die Gothen eindrangen. Sie warfen Feuer in die Häuser am Thore, und beim Scheine des Brandes, der die nächsten Straßen (das schöne Quartier, der "Gärten des Sallust") verzehrte, jagten sie die Einwohner vor sich ber und brachen in die Häuser ein. wo es einem Jeden gefiel. Es schreckliche Tage; und doch, wenn man das Schicksal anderer eroberter Städte und andere Eroberungen Roms vergleicht, so muß man die Schonung bewundern, welche die Gothen tibten. Zwar wurden Viele erschlagen und viel Mehrere mißhandelt und in Knechtschaft geführt, aberes war kein allgemeines Morden und keine allgemeine Verknechtung. Alarich hatte befohlen,

die Menschen zu schonen und nur das Gut zu raphen. Es war endlich auch kein witstes Zerstören und Verbrennen. An und für sich waren die Gothen nicht mild und schonend. Die Raubfahrten des dritten Jahrhunderts, die Verwüstung spanischer Städte im fünften Jahrhundert zerstören jeden derartigen romantischen Traum. Aber hier waren sie mitten in der Plunderung. ich möchte wohl sagen, gehalten. Zwei Mächte waren es, die sie hemmten, der Wille ihres Kö-

nigs und das Christenthum.

Die Gothen waren Arianer und deshalb in Glaubensfeindschaft mit den Priestern, die in Rom die Kirche vertraten: aber die Arianer fühlten sieh nicht als Secte, sondern als allgemeine Kirche. Es galt ihnen nur als vorübergehendes Mißgeschick, daß in mehreren Orten die Bischöfe der feindlichen Lehre von Nicas herrschten. Die heiligen Orte der christlichen Tradition waren alle auch ihnen heilig. Nächst Jerusalem und Bethlehem war aber kein Ort heiliger als Rom, keine Kirche geehrter als die des heiligen Petrus und des heiligen Paulus. Mitten in ihren leidenschaftlichen Klagen tiber die Zerstörung der Stadt und in ihren Wuthausbrüchen über die Barbaren konnten deshalb die Zeitgenossen doch eine Reihe von Beispielen auffallender Milde nicht verschweigen. ihrem reichen Hause auf dem Aventin ergriffen einige Gothen die fromme Marcella und schlugen sie in roher Weise, damit sie die Schätze anzeige, die sie verborgen glaubten. Als aber die Heilige unter allen Qualen nur darum bat, ihre Pflegetochter vor Gewalt zu schützen, da wurden die Krieger von Ehrfurcht erfüllt und fithrten die beiden Frauen in die Kirche des heiligen Paulus. Einen unauslöschlichen Ein-

druck machte vor Allem die Rettung der heiligen Gefäße aus der Kirche von St. Petrus. Man hatte dieselben in ein entlegenes Haus geschafft und eine fromme Jungfrau als Wächterin dazu gesetzt. Aber ein Gothe fand das Versteck. Schon war er im Begriff, sich voll Gier auf den kostbaren Schatz zu stürzen; da sagte die Wächterin: "Diese Gefäße sind Eigenthum des heiligen Petrus. Willst Du sie rauben, so kann ich Dich nicht abhalten: aber der Heilige wird den Frevler an seinem Eigenthum zu treffen wissen". Das Mädchen war wehrlos; doch sie fühlte sich sicher, und was ihr Kraft gab, das lähmte den Krieger, der vor ihr stand. Schen zog er sich zurück und meldete Alarich. was er gefunden und was er gethan habe. Alarich befahl ihm, mit einer gentigenden Schaar zurückzukehren und die heiligen Gefäße sammt ihrer Wächterin sicher in die Kirche zu geleiten. Als der sonderbare Zug das Haus verließ, Gothenkrieger in friedlicher Haltung, die goldenen Gefäße nicht als Beute fortschleppend in Säcken und Körben, wie der Augenblick sie bot, sondern in geordnetem Zuge ehrfürchtig tragend; da eilten von allen Seiten Fluchtlinge herzu Greise und Kinder, Männer und Weiber bildeten eine Procession, die sich mit iedem Schritte verlängerte und feierliche Hymnen singend der Kirche zuging. Auch Gothen kamen herbei, auch Heiden schlossen sich an, - es war ein Schauspiel, wie es die Welt wohl nie sonst gesehen. Die Wuth plundernder Barbaren und der Fanatismus feindlicher Confessionen wurden in Andacht gebändigt. war ein schöner Triumph der Religion.

Aber die Scheu vor der Religion allein hätte doch nicht ausgereicht, die dreitägige Plünde-

rung in solchen Schranken zu halten. Wille des Königs hielt die Ordnung aufrecht. Er muß eine starke, auserlesene Schaar zusammengehalten haben, um sich in jedem Augenblicke Gehorsam zu erzwingen. Lose war das Band, das die Leute zusammenhielt, die ihn als ibren König ehrten, und außerdem waren dabei Haufen von Hunnen, entlaufene Sklaven, Banden von allerlei germanischen Stämmen, die sich erst kürzlich angeschlossen hatten und . ebenso leicht wieder ablösten und zu den Römern gingen. Es bedurfte einer überlegenen Kraft, um sie im Zaume zu halten und sie zu zwingen, die Stadt schon nach drei Tagen wieder zu verlassen. Mehr als alle seine Siege zeigen diese Tage die Größe des Helden.

Am 28. August verließ Alarich die Stadt. Durch Campanien zog er an die Meerenge von Messina, um nach Sizilien überzusetzen und von da nach Afrika. Durch Afrika wollte er Honorius zwingen, seine mäßigen Bedingungen zu erfüllen. Aber ein Sturm zerstreute die Schiffe, welche die erste Abtheilung der Gothen über die Meerenge setzen sollten, und bald darauf starb Alarich in der Blüthe seiner Jahre, inmitten einer großartigen Laufbahn. Funfzehn Jahre hindurch hatte er als König an der Spitze der Gothen gestanden und diese ganze Zeit hindurch den Plan verfolgt, im Reiche des Kaisers eine

rechtlich gesicherte Stellung zu gewinnen. Athaulf war sein würdiger Nachfolger. Gegen einen vornehmen Römer sprach dieser sich bei der Hochzeitsfeier mit Placidia zu Narbonne wiederholt und mit leidenschaftlichem Ausdruck tiber seine Pläne aus. "Anfangs dachte ich Rom zu vertilgen", sagte er, "um ein Gothenreich an seine Stelle zu setzen, der Stifter einer

neuen Weltherrschaft zu werden, wie es dereinst Augustus war. Aber im Laufe der Zeit erkannte ich, daß es nicht möglich sei, daß sich die Gothen der ruhigen Ordnung des Gesetzes nicht fügen würden. Seitdem habe ich mir das als Aufgabe gesetzt, daß ich mit der Kraft meiner Gothen das römische Reich schütze und schirme".

Wallia endlich schloß den Frieden mit Honorius, wie ihn Athaulf gewünscht hatte. Aber wenige Jahre nur währte es, da war der Vertrag zerrissen und das Volk der Westgothen trat als selbstständiges Reich neben Rom, das erste germanische Reich auf römischem Boden, der erste Kulturstaat der Germanen. Er bildete die Schwelle zu einer neuen Periode der Weltgeschichte.

Wir glauben mit diesen Bruchstücken hinreichend gezeigt zu haben, daß der Verfasser in ungewöhnlich anschaulicher und überzeugender Weise seinen Stoff zu verarbeiten vermag, und daß seine Quellenstudien ihn zu voller Klarheit über denselben, zu der Gegenwärtigkeit und Beherrschung der innern Beziehungen der Ereignisse und der handelnden Menschen erhoben haben, welche die unentbehrliche Voraussetzung der Geschichtsschreibung ist und bleibt.

Wir wollen aber auch nicht damit zurtekhalten, daß wir dieses ungetheilte Lob auf diejenigen Theile des Buches beschränken zu müssen glauben, für welche reiche und in den Hauptsachen wenig anfechtbare Quellen den gewissermaßen aus dem eignen Innern reproduzierten vollen Fluß epischer Geschichtsschreibung erlauben.

Für die mehr dogmatischen Abschnitte und Ausführungen, wie namentlich für das ganze zweite Buch vermögen wir dem Verfahren und den Zielen des Verfassers nicht durchaus beizustimmen.

Er ist darin zwar nicht ganz seiner Absicht treu geblieben, keinerlei gelehrte Begründung . Eine gewisse Anzahl Belegstellen beizustigen, hat er sich gleichwohl nicht entbrechen können. Aber wenn man bedenkt, daß in einem solchen Abschnitte kaum eine einzige Seite ohne Behauptungen bleiben kann, welche aus immerhin wenigstens beachtenswerthen Grunden bestreitbar sind oder doch anders aufgefaßt werden dürfen, und man andrerseits dem Verfasser auch gewiß nicht zumuthen will, alle diese bestrittenen Verhältnisse als zweifelhafte in seine Darstellung einzuführen, so kann man nicht umhin zu fragen, ob das Material, wie es zur Zeit noch liegt, eine Geschichtsschreibung, wie sie der Verfasser zu üben wünscht, in der That verträgt.

Wir haben keine rechte Vorstellung von dem Publikum, an welches sich der Verfasser mit diesen, an sich sehr interessanten und mit mancherlei neuen Gedanken ausgestatteten Ausführungen wendet. Populär sind dieselben trotz der leichten und ansprechenden Schreibweise so wenig, als die erzählenden Darstellungen. Der Verfasser wird auch schwerlich wünschen, daß die Behandlung als eine populäre betrach-

Die historische Erzählung, wie sie Kaufmann giebt, wird gerade der hinreichend Sachkundige würdigen, er sucht die Subjektivität in ihr, und fordert nur, daß der Historiker aus den Quellen das gebe, was ihm nach seiner wohlgeprüften aber gleichwohl individuellen Ueberzeugung als Wahrheit erscheint. Kaufmann hat selbst ein-

mal das Thema behandelt: "In wie weit darf die Geschichte subjektiv sein?" Den Geschichtsschreiber macht das Herz, er schildert vor allem die hervorragenden Menschen in ihrem Streben und Handeln, und dafür ist der Maßstab neben den immer zweifelhaft bleibenden Ueberlieferun-

gen, wesentlich das eigne Innere.

Wo es sich aber gar nicht um den dramatischen Verlauf innerer Vorgänge, sondern um Thatsachen der Ethnographie und des Staatsrechts handelt, aus deren Feststellung Grundlagen für Urtheile historischer Natur gewonnen werden sollen, da sind die Forderungen des Sachkundigen offenbar andre. Eine subjektive von der seinigen abweichende Auffassung wird jeden Geschichtsfreund gewiß interessieren, aber doch nur, wenn er ihre Gründe ohne wesentlichen Zeitverlust zu erkennen und kritisch zu beurtheilen in den Stand gesetzt wird. Ohne Begründung hingestellte Behauptungen werden den Leser schwerlich veranlassen. Mühe der Prüfung zu übernehmen, und sie werden ihren Zweck um so weniger erfüllen können, je mehr ihr Inhalt vom bekannten Gleise abweicht, und je geringere Hoffnung er läßt, Sicherheit über den Gang der Schlußfolgerungen des Verfassers zu erlangen.

Deshalb glauben wir, daß sich auch Kaufmann trotz seines anerkennenswerthen Strebens und Talentes, seinem Leser ganz unmittelbar gegenüberzutreten, darein wird fügen müssen, die Darstellung der staatlichen und wirthschaftlichen Zustände unserer Vorzeit entweder in gewohnter Weise als Zusammenfügung von Materialien zu behandeln, oder sie, was uns seinem Zwecke am besten zu entsprechen schiene, überhaupt nur mit dem Faden seiner Geschichtser-

zählung soweit erforderlich zu verknupfen, und dabei von Allem abzusehen, was nicht im Wesentlichen allgemein anerkannt ist, und mehr als Hindeutungen bedarf.

Wir wünschen lebhaft, daß er in seiner glücklich angelegten schriftstellerischen Individualität uns bald auch die Kette bedeutsamer Persönlichkeiten, die von Alarich bis auf Karl den Großen unsere Geschichte bestimmen, in ihren nach Charakter und Umständen selten anders als tragischen Schicksalen lebensvoll vorführe.

A. Meitzen.

La chronique de Jean évêque de Nikiou. Notice et extraits par M. H. Zotenberg. Paris. Imprimerie Nationale 1879. (Extrait du Journal asiatique. 1877. no. 15). 264 S. in 8°.

Die erste dürftige Notiz über die Chronik des Johannes von Nikiu hat meines Wissens d'Abbadie gegeben im "Catalogue raisonné de man. Éthiop. S. 38 ff. Genaueres erfuhren wir durch die äthiopischen Kataloge von Wright (S. 300 ff.) und von Zotenberg (S. 223 ff.). Außer den 3 Handschriften d'Abbadie's, des Brit. Mus. und der Pariser Bibliothek ist keine weitere bekannt. In der vorliegenden Schrift bekommen wir nun durch Zotenberg die eingehende Darstellung und Würdigung des merkwürdigen Geschichtswerkes. Ref., der gern einem Kundigeren die Besprechung dieser Schrift überlassen hätte, kann hier nur im Wesentlichen Zotenberg's Resultate wiedergeben, thut das aber mit gutem Gewissen, da derselbe mit großer Sorgfalt und Umsicht gearbeitet hat, unterstützt von einer Gelehrsamkeit, wie sie schwerlich einem andern Pariser Semitisten zu Gebote stände; er hat nicht bloß die einschlägige byzantinische und römische Literatur in weitestem Umfange herangezogen, sondern auch die gedruckte und ungedruckte christlich-arabische, syrische und koptische. Freilich kann man von ihm sagen: "an der Quelle saß der Knabe"!, aber wohl Wenige hätten die Aufopferung gehabt, im Interesse der Wissenschaft sich gerade diese, durchweg unerquicklichen Sachen aus den Schätzen der Pariser Bibliothek zum Studium auszuwählen.

Johannes von Nikiu in Unterägypten schrieb gegen 700 n. Chr. eine griechische Weltchronik. Von den letzten Abschnitten des sehr schlecht redigierten Werkes hält Zotenberg es für möglich, daß sie koptisch abgefaßt waren, wortber ich kein Urtheil fällen kann, da ich dieser Sprache unkundig bin. Die Chronik später, ungewiß wann, in's Arabische übersetzt. Leider besaß der Araber nur ungentigende Kenntniß des Griechischen; er verwechselte z. B. 20μης mit κώμης (S. 147) und wieder κομήτης mit κόμης (S. 142) und leitete die πράσινοι ("die Grünen als Partei) von πράσσειν ab. verktirzte er seine Vorlage stark und zwar oft in recht unverständiger Weise. Diesen arabischen Text tibertrug im Jahre 1602 ein aus Aegypten gebürtiger Geistlicher in's Aethiopische, treu und sorgfältig, wie es scheint, aber ohne Sachkenntniß, daher er nattirlich Manches unrichtig auffaßte. Ueber den Verfasser hat Zotenberg aus arabischen Handschriften einige wenige Nachrichten aufgetrieben. Derselbe war Bischof von Nikiu und Regens der Klöster (daher sein

Name Medabber مدبر); er wurde aber abge-

setzt, weil er einen Mönch, der Unzucht getrieben, so fürchterlich hatte prügeln lassen, daß er nach zehn Tagen starb: beiläufig ein Beleg dafür, wie wenig sich die muslimische Regierung in die inneren Angelegenheiten der Geistlichkeit mischte!

Wer sich nur einmal den Malalas angesehn hat, dem muß schon aus den Capiteltberschriften die Aehnlichkeit des Johannes von Nikiu mit diesem Chronographen auffallen. In der That weist denn auch Zotenberg nach, daß ein großer Theil unsres Buches in engster Beziehung zu Malalas. Johannes von Antiochia und ähnlichen Autoren steht. Wir finden dieselbe Pseudohistorie und euhemeristische Mythenerzählung, dieselben Fabeln über Geschichtliches, worunter sich erst für spätere Zeiten mehr wirklich historisches mischt. Auch die christlichen Orakelsprtiche und die characteristischen Quellencitate fehlen nicht; der heitere Ovid hat es sich wohl nicht träumen lassen, daß er so als "Aude-jos, der Weise der Heiden" noch einmal einen testis veritatis in der äthiopischen Mönchsliteratur abgeben werde (S. 17). Die Uebereinstimmung ist sehr oft ganz oder nahezu wört-Freilich fehlen bei Johannes von Nikin gerade manche für uns wichtigere Angaben jener Byzantiner. Bei der Art, wie diese Leute einander abschrieben, und bei der starken Verktirzung unseres Buches wird es sehr schwer sein, das Verhältniß der Texte genauer festzu-Der Zeit nach hätte Johannes von Nikiu den Malalas allerdings selbst benutzen können, denn es darf jetzt, zumal nach den Ermittlungen K. J. Neumann's über den ursprünglichen Umfang der Malalas-Handschrift (Hermes X.V. 356 ff.), als sicher angenommen werden, daß dieser Autor bald nach Justinian's Tod geschrieben hat. Daß der äthiopische Text zuweilen et-

was besser und vollständiger ist als der unsres Malalas, ließe sich vielleicht damit erklären. daß der Bischof von Nikiu eben eine noch bessere Handschrift vor sich gehabt hätte als die, immerhin nicht tible. Oxforder. Doch mag es näher liegen, die Uebereinstimmung aus einer gemeinschaftlichen Quelle abzuleiten. rischem Urtheil übertraf der Bischof den braven Antiochener keineswegs. Wie aber für diesen Antiochia, so ist für jenen Unterägypten und besonders Nikiu der Mittelpunkt seines Interesses. Historischen Werth hat sein Buch kaum irgend bis zu der Darstellung ziemlich später Zeiten des oströmischen Reichs. Daß die eigenthumlichen Angaben über die Geschichte Aegyptens unter den Achämeniden, welche uns Zotenauch im äthiopischen Text mittheilt, wenigstens zum kleinen Theil auf gute selbständige Nachrichten zurückgehn könnten, möchte ich doch noch bezweifeln. — Der Gelehrte, welcher endlich eine gute Ausgabe des Malalas veranstaltet, wird allerdings wohl thun, zu anderen Parallelschriftstellern auch unseren heranzuziehn; freilich darf er das nicht ohne Hülfe eines gewiegten Orientalisten thun, da dazu gründliche Kenntnisse des Aethiopischen und Arabischen Leider scheint die Hoffnung daß wir den arabischen Text wiederfinden werden, der uns wenigstens etwas weiter bringen würde als der äthiopische, oder gar den vollständigen griechischen Urtext.

Weit mehr entbehren wir diesen, griechischen oder koptischen, Urtext noch für den letzten Theil des Werkes, welches, im Gegensatz zu den früheren, von großem directen Werthe ist. Der Verfasser erzählt hier auf Grund schriftlicher und mundlicher Nachrichten, zum Theil

sogar eigner Erlebnisse, was im letzten Jahrhundert in Aegypten und in Constantinopel geschehn Freilich ist Alles bruchstückartig und vielfach verwirrt, theilweise durch Schuld des arabischen Uebersetzers, theilweile gewiß schon durch die des Verfassers, allein der kritische Benutzer kann auch aus dem, was uns Zotenberg (in französischer Uebersetzung) vorlegt. viel für die Geschichte jener Zeit lernen. waren besonders die genauen Nachrichten über die Ereignisse von großem Interesse, welche den Heraklius auf den Thron führten. Wir seben hier, welch langen Kampf es der aufständischen Partei kostete, zuerst Aegypten zu erobern als Basis für die Gewinnung des ganzen Reichs. Das vom älteren Heraklius geleitete Unternehmen gegen den scheuslichen Phokas trägt hier gar nicht mehr den Stempel des Abenteuerlichen. Wie elend das Reich durch und durch war. zeigen solche provinzielle Aufzeichnungen erst Dem jungeren Heraklius, gewiß dem bedeutendsten Kaiser seit Constantin und Julian. war eben eine Sisyphusarbeit zugefallen, als er das Reich innerlich und äußerlich wiederherstellen sollte. Noch greller beleuchtet dessen Zustände die Erzählung von der Einnahme Aegyptens durch die Araber; dieselbe ist zwar sehr verwirrt, giebt aber eine recht brauchbare Ergänzung der muslimischen Nachrichten Ferner erhalten wir allerlei Angaben über die Verhältnisse Aegyptens in der ersten arabischen Zeit, Angaben, die allerdings nichts weniger als unparteiisch sind. Wie weit die Darstellung, welche der Chronist von der Geschichte der Nachkommen des Heraklius giebt, eine Vervollständigung des sonst Feststehenden bildet, vermag ich nicht zu sagen. Aber auf alle Fälle verdiente wenigstens dieser ganze letzte Theil vollständig im äthiopischen Texte herausgegeben zu werden. Schwerlich giebt es ja in der äthiopischen Literatur noch ein anderes Buch, aus welchem wir auch nur annähernd so viel über die Geschichte nicht-abessinischer Länder lernten.

Johannes von Nikiu ist ein strenger Monophysit, mit dem ganzen fanatischen Eifer, den wenn ich mich nicht täusche, diese Partei in noch höherem Grade entwickelt hat als die s.g. orthodoxe. Natürlich wirkt seine kirchliche Parteistellung stark auf die Darstellung ein; sie führt nicht selten zu wahrer Geschichtsverdrehung. Dabei wird er freilich durchweg nur die unter seinen Parteigenossen gangbare Auffassung wiedergegeben, nicht mit Bewußtsein gefälscht haben. Im Allgemeinen preist selbstverständlich monophysitisch gesinnte Männer und stellt andersgesinnte Männer in ein schlechtes Licht. Mitunter werden aber auch solche, wenn sie sonst hervorragten, mehr oder weniger als Monophysiten dargestellt. mit Kaiser Justinian geschieht das in gewisser Weise: freilich steht daneben unvermittelt die richtige Angabe, daß er ein Feind dieser Lehre gewesen. Man sieht, die verschiedenen Quellen sind hier nicht verarbeitet. Zenon ist hier ein ganz erklärter Monophysit. Von Anastasius wird erzählt, der ägyptische Gottesmann Abba Jeremia habe ihm vorhergesagt, daß er als Erwählter des Herrn den Thron besteigen werde. und ihm dabei eingeschärft, den reinen monophysitischen Glauben zu bewahren, was denn auch geschehen sei. Umgekehrt berichtet eine von Zotenberg S. 131 mitgetheilte melkitische Legende, dieser Abbâ Jeremia sei ein Orthodoxer

gewesen und habe den Anastasius als Kaiser seiner Ketzerei zur Orthodoxie bekehrt. Gewiß ist dies nur eine Verdrehung jener Erzählung, denn Ausstasius war ja ein Monophysit; es wäre aber ergötzlich, wenn sich etwa nachweisen ließe, daß gerade Abbâ Jeremia zu den Melchiten gebört hätte.

Eine Schwierigkeit, von der sich Nichtorientalisten kaum eine Vorstellung machen können, liegt in der Bestimmung der Eigennamen. arabische Schrift ist, auch wenn alle ihre Hülfsmittel aufgeboten und sorgfältig angewandt werden, nicht sehr geschickt zur Wiedergabe griechischer Laute. Schier unkenntlich werden diese aber leicht, wenn, wie ganz gewöhnlich, die diakritischen Zeichen gar nicht oder falsch gesetzt und dazu ähnlich aussehende Consonanten verwechselt werden. So lange er arabische Schriftzeichen vor sich hat, ist nun allerdings der Arabist auf eine ganze Reihe solcher Mängel und Entstellungen gefaßt und weiß wenigstens den meisten rasch zu begegnen. wird aber anders, wenn ein Aethiope jene vieldeutigen Zeichen beliebig, ohne alle Kenntniß des Richtigen und also in 9 Fällen von 10 falsch, in die äthiopische Schrift umgesetzt hat. welche immer nur einen ganz bestimmten Lautwerth ausdrücken kann. Dazu kommen dann noch die Entstellungen der Abschreiber. Zur Identificierung muß man also die Namen in arabische Schrift zurückversetzen, dann alle diakritischen Zeichen fortnehmen, die sonst leicht vorkommenden Vertauschungen in's Auge fassen und nun probieren, ob sich eine passende griechische Namensform findet. Die Schwierigkeit wird noch dadurch erhöht, daß in diesem Namen d und t manchmal vertauscht werden, wohl nach

einer koptisch-griechischen Aussprache. Zotenberg, welcher schon in seinem trefflichen Kataloge gezeigt hatte, daß er in derartigen Entzifferungen geubt sei, hat nun aber die große Mehrzahl der Namen richtig gestellt; was er nicht herausgebracht, wird bis auf wenige Fälle unsicher bleiben, wenn nicht etwa neue Hülfsmittel aufgefunden werden. Nur für ganz wenige Namen möchte ich eine andre Form vorschlagen; so scheint mir in dem Stück über die Achämeniden der von ihm als Artaxerxes gedeutete Name vielmehr Xerxes zu sein. In dem König Hestâtes, den Alexander tödtet (S. 52). sehe ich einfach voraros, welches Wort der arabische Uebersetzer als Eigennamen aufgefast haben wird.

Ich hebe noch ausdrücklich hervor, daß Zotenberg sich immer sehr vorsichtig ausdrückt, keine gewagten Hypothesen vorbringt und es offen ausspricht, wenn er eine Stelle des äthiopischen Textes nicht sicher zu verstehn glaubt. Die Beschaffenheit der arabischen Vorlage, woraus diese genommen ist, und der Umstand, daß der Uebersetzer kein geborner Aethiope war und die fremde und längst ausgestorbene Sprache nicht ganz flüssig schreibt, erklären es leicht, daß es an solchen Stellen nicht fehlt. Sonst ist die Handschrift gut, und mit Heranziehung der beiden andern oder wenigstens der des British Museum würde sich der äthiopische Text wohl ziemlich rein herstellen lassen. Für die Sprachkunde wäre das freilich kaum ein großer Gewinn, denn auch die Uebersetzung der Chronik des Johannes hat ihre Bedeutung nur durch den Inhalt.

Straßburg i. E. Th. Nöldeke.

Die antiken Bildwerke der Villa Ludovisi in Rom beschrieben von Theodor Schreiber, Docent an der Universität Leipzig. Herausgegeben mit Unterstützung der Centraldirection des deutschen archäologischen Instituts. Mit drei Holzschnitten und einem Plan. Leipzig, Verlag von Wilhelm Engelmann. 1880. 8°.

Je mehr Schwierigkeiten einem grundlichen Studium der Archäologie durch die außerordentliche Zerstrenung der Denkmäler bereitet werden, desto dankbarer wird man jeden neuen tüchtigen Beitrag zur Inventarisation des archäologischen Materials begrißen. Nachdem Ed. Gerhard vor sechzig Jahren mit der Katalogisierung einiger großen italienischen Sammlungen begonnen hatte, verstrich allzu lange Zeit, in welcher sein Beispiel nur vereinzelte Nachfolge fand. Erst neuerdings ist die ebenso unscheinbare und Selbstverleugnung erfordernde wie nützliche Aufgabe des Katalogisierens und Inventarisierens wieder eifriger angegriffen worden, großentheils auf die Anregung oder mit Unterstützung des deutschen archäologischen Instituts. Für die genaue Kenntniß der römischen Museen gab zuerst wieder der Katalog der lateranischen Antiken von Benndorf und Schöne einen vortrefflichen Beitrag, während für den Vatican noch immer Gerhards 1826 aufgenommenes Verzeichniß am brauchbarsten ist und für die beiden capitolinischen Museen es an jedem halbweges befriedigenden Kataloge fehlt. Für die zahlreichen zerstreuten Antiken Roms wird hoffentlich das von Matz begonnene, von v. Duhn zu Ende geführte Verzeichniß die langersehnte Kunde bringen; dieses wird aber die vier größten Privatsammlungen, die der Villen Albani, Borghese, Ludovisi und das neue Museum Torlonia, nicht mitum-Für die drei Villen sind wir noch immer

auf veraltete oder unvollständige Kataloge, auf Platners sehr mangelhafte Verzeichnisse in der "Beschreibung der Stadt Rom" und auf Em. Brauns Bemerkungen in seinen "Ruinen und Museen Roms" angewiesen; der Katalog des Museums Torlonia von dem jüngst verstorbenen P. E. Visconti ist vollends eine ganz unbrauchbare Arbeit, welche einstweilen durch Schreibers Ausführungen in der Arch. Zeit. 1879 S. 63-79 eine sehr erwünschte Ergänzung erhalten hat. Demselben Gelehrten verdanken wir nunmehr auch den vorliegenden Katalog der ludovisischen Antiken, und zwar in einer solchen Gestalt, daß wir nur wünschen können auch die übrigen genannten Sammlungen bald in ähnlicher Weise beschrieben zu erhalten.

Die Antiken der, wie jedem Besucher Roms bekannt ist, besonders schwer zugänglichen Villa Ludovisi bedurften einer vollständigen und gründlichen Katalogisierung in besonders hohem Grade, ebenso sehr wegen der vielen ausgezeichneten Stücke, welche hier auf verhältnißmäßig engem Raume vereinigt sind, wie wegen der Mangelhaftigkeit der bisherigen litterarischen Hülfsmittel. Ein italienisches kurzes Verzeichniß von Franc. Capranesi (1842) ist schwer zugänglich höchst dürftig: Platners und Brauns Arbeiten sind ebenfalls ungenügend; eine in den vierziger Jahren von Braun veranlaßte und von diesem hochgepriesene Aufnahme der hauptsächlichsten Stücke durch den älteren Riepenhausen erwies sich, als zwanzig Jahre später das archäologische Institut deren Herausgabe durch R. Kekulé beabsichtigte, als materiell und stilistisch so wenig genau, daß man den Plan fallen lassen mußte. So blieb es bei monographischen Behandlungen einzelner hervorragender Denkmäler, wie sie vor

Anderen Kekulé sich hat angelegen sein lassen. Schreibers im Jahre 1877 unter verhältnißmäßig günstigen Bedingungen ausgeführter und mehrmals revidierter Katalog giebt nun zum ersten Male eine vollständige und nach wissenschaftlichen Grundsätzen bearbeitete Beschreibung. Was dabei zunächst auffällt, ist die ungeahnte Vermehrung des Stoffes. Denn meistens schränkt sich der Besucher der Villa anf die Hauptsammlung, welche jetzt in den beiden traurigen magazinartigen Räumen der Statuengallerie zusammengedrängt steht, und wendet höchstens noch einige Aufmerksamkeit einzelnen Stücken im Belvedere und hie und da im Garten zu. Schreibers Eifer ist es aber gelungen, außer manchen anderen übersehenen oder nicht gehörig beachteten Stücken noch ein paar bisher ganz unbekannte Schlupfwinkel zu entdecken, in der sog. chiesuola auf dem Gebiete der ehemaligen Villa Altieri, und in den Kellerräumen der Statuengallerie. Es befinden sich darunter manche werthvolle Denkmäler, welche man gern ihrem Versteck entzogen sähe. Besonders zahlreich sind Götterbüsten, des Zeus (no. 281, 282; 283 dürfte nach der Beschreibung eher Poseidon darstellen), zwei neue der Hera zu den längst bekannten der daran schon so reichen Sammlung (no. 248. 284), des Hephästos (no. 249), des Apollon (no. 315), der Artemis (no. 287) eines blasenden Windgottes oder Triton (no. 251) u. s. w., außerdem einige interessante Sarkonhage: auch auf die fünf sitzenden männlichen Statuen an der Gartenmauer (no. 240, 243-246) mag hingewiesen sein. Einstweilen wird man dankbar sein müssen, daß einige der interessantesten Werke auf des Verf. Veranlassung für das Institut gezeichnet worden sind. Auch der Zahl

nach ist die Ausbeute sehr erheblich, denn während die Statuengallerie 123 Stücke enthält, umfaßt das gesammte Verzeichniß nunmehr fast die dreifache Anzahl, 339 Nummern, darunter beinahe hundert in jenen beiden Lokalitäten.

Neben der Vollständigkeit ist ein vielleicht noch wichtigeres Erforderniß eines Kataloges die Genauigkeit der thatsächlichen Angaben über Darstellungsweise, Ergänzungen, Material, Maße u. s. w. Eine Einzelprüfung in diesen Beziehangen ist natürlich nur den Originalen selbst gegenüber möglich. Diese habe ich nicht anstellen können, aber der günstige Eindruck von Zuverlässigkeit, welcher sich beim bloßen Lesen jedem aufdrängen wird, hat sich mir bei einer Vergleichung mit den nicht ganz wenigen Notizen, die ich mir theils in fruberer Zeit, theils im Herbst 1878 an Ort und Stelle gemacht habe, durchaus bestätigt. Wo in Nebensachen pein Widersruck bestand, habe ich mich fast immer überzeugen können, daß der Verf. meinen Angaben gegentiber Recht haben mitse; doch will ich nicht verschweigen, daß mir das Kerykeion im linken Arm der Statue no. 28 antik und damit die Deutung auf Hermes gesichert erschien. Mit noch größerer Bestimmtheit als Schreiber halte ich ietzt die ergänzten Theile der Knidierin (no. 97) für modern und nur den Torso für alt: damit erledigen sich manche der von mir Arch. Zeit 1876 S. 145 ff. gemachten Bemerkungen. Auch füge ich hinzu, daß die zurückgebengte Haltung des Kopfes, welche Brauns Publication (Kunstmyth. Taf. 77, nach Riepenhausens Zeichnung) der Statue verleiht und welche zu dessen seltsamer Auffassung des Motivs geführt hat. in Wirklichkeit nicht vorhanden ist. Nur bei einem allzu nahen Standpunkt des Zeichners war ein

solches Versehen möglich. Dies ist nicht der einzige Fall, wo Braun, trotz seiner umfassenden Kenntniß der römischen Antiken, nicht nach den Originalen, sondern nach Abbildungen und andern litterarischen Hülfsmitteln gearbeitet hat. In dem Buche über die "Ruinen und Museen Roms" finden sich zahlreiche Belege für diese Beobachtung; ich will hier nur beispielsweise anführen, daß, wie Schreiber richtig bemerkt, die Arme des ruhenden Ares (no. 63) nie gebrochen waren, während Braun Platners entgegengesetzte Angabe ausschreibt; umgekehrt ist Brauns Angabe, die Beine des einschenkenden Satyrn (no. 71)\*) seien nie gebrochen gewesen, völlig wider den Augenschein und vielleicht nur aus Platners Schweigen geschlossen.

Die genaue Beobachtung der Ergänzungen oder erhaltener Reste hat zu manchen interessanten Berichtigungen herkömmlicher Ansichten geführt. So hielt der dem sog. Germanicus des Kleomenes entsprechende Hermes (no. 94) in der Linken ein gesenktes Kerykeion; der noch erhaltene Rest desselben widerlegt endgiltig die an sich schon recht befremdliche Meinung, daß das obere Ende des emporgerichteten Stabes die herabgleitende Chlamys am Arme festgehalten habe. Der sitzende Apollo (no. 116) verdankt seinen Hirtenstab, der zu mancherlei Deutungen veranlaßt hat, lediglich der Willkur eines modernen Ergänzers. Umgekehrt widerlegt der sicher antike Rest der Schwertscheide die vorgeschlagene Deutung des am Boden sitzenden Kriegers (no. 118) als Personification eines

<sup>\*)</sup> Daß an der Copie in Petworth die von Schreiber angeführte Inschrift '4πολλώνεος (ohne ἐποίεε) wahrscheinlich modern, jedenfalls keine Künstlerinschrift sei, habe ich mittlerweile Arch. Zeit. 1880 S. 17 Anm. 29 gezeigt.

Dankenswerth ist auch die Mittheilung ther das Relief no. 103, welches ich Arch. Zeit. 1871 Taf. 53°, 2 nach einer für zuverlässig ausgegebenen Zeichnung Riepenhausens, ohne eigene Prufung des Originals, publiciert und ebenda S. 148 f. besprochen habe. Die Angabe. daß es ein griechisches Grabrelief sei, wies ich damals zurück: mit Recht, da es sich jetzt als Nebenseite eines römischen Medeasarkophages herausstellt. Ich ging aber zu weit, wenn ich den antiken Ursprung des Ganzen in Zweisel zog; ob freilich der damaligen Vorlage gegentiber "ohne Grund" (Schreiber S. 123), möchte ich bezweifeln: das unantike sentimentale Abwischen der Thränen seitens der Frau war eben nur ein Fehler der Zeichnung, und der so anstößig stillose Mantel des Mannes ist am Original gar nur mit Kohle auf den Grund gezeichnet! Wie ließ sich das vermuthen? Interessant ist ferner der Nachweis von fünfzehn tiefen, regelmäßig angeordneten Bohrlöchern an dem Herakleskopfe no. 17, welche auf das für Herakles bisher erst in einem einzigen sicheren Beispiel nachgewiesene Attribut einer Strahlenkrone (Florentiner Gemme bei Gori Thes. gemm. astrif. I, 121) hinzuweisen scheinen. Bestätigen kann ich die Deutung, welche der Verf. den Bohrlöchern über der Stirn des archaischen weiblichen Kopfes (no. 23) giebt; auch mir erschienen sie zur Befestigung von Drahtlöckehen bestimmt. - Für modern erklärt Schreiber die in der That sehr auffällige Halbfigur eines Knaben mit der Urne an dem Grabstein no. 37, die Amor und Psyche genannte Gruppe no. 50, den Portraitkopf no. 64, den bronzenen Kolossalkopf des M. Aurelius no. 85 (so schon Ficoroni).

Ein Zweifel gegen eine Annahme des Verf.s scheint mir hinsichtlich des linken Armes der

Athena Parthenos des Antiochos (no. 114) gestattet. Schreiber giebt an, neu seien beide Arme mit dem auf den Achseln (Schultern?) aufliegenden Rande der Aegis, und ferner bemerkt er (S. 136): "Die r. Schulter ist ein wenig gesenkt, die l. dagegen erhoben, was darauf zu deuten scheint, daß die Rechte als tragend, die Linke als aufstützend gedacht war". Die Hebung der linken Schulter ist in der That nicht unbeträchtlich; ferner ist es beachtenswerth, daß die Aegis sich hier gegen den Hals hin zu einigen Falten zusammenschiebt, ein Motiv, welches nicht in einem Aufstützen, sondern nur in einem Heben des Armes (wie es auch der Ergänzer durchgeführt hat) seinen Grund haben kann. Sollte aber auch jenes Stück der Schulter und der Aegis ergänzt oder überarbeitet sein. so spricht doch für einen ursprünglich gehobenen Arm die völlig durchgeführte, gewiß nicht moderne Bearbeitung der ganzen Gewandpartie zwischen der linken Achsel und dem Gürtel. Unter der Achsel wird sogar das Nackte sichtbar, was bei einem gesenkten und aufgestützten Arm unmöglich wäre. So wenigstens erschien es mir bei einer Untersuchung, die ich 1878 grade auf diesen Punkt hin unternahm. Die Frage ist nicht unwichtig, wenn es gilt den Grad der Abhängigkeit der Statue des Antiochos von ihrem nnverkennbaren Urbilde, der Parthenos des Phidias, zu bestimmen.

Nur in wenigen Fällen hätte ich die Beschreibung etwas eingehender gewünscht. Daß der berühmte Herakopf (no. 104) nicht genauer analysiert wird, scheint mir gerechtfertigt, aber z. B. bei dem Knaben mit der Gans (no. 11), welchen der Verf. mit Recht "eine ungeschickte IJmbildung der Gruppe des Boethos" nennt, hätten die Abweichungen von letzterer etwas klarer

und vollständiger angegeben werden dürfen: wie die am Körper des Knaben emporgezogene Gans ihren einen Fuß gegen das vortretende linke Bein des Gegners stemmt u. s. w. Die sehr interessante alterthümliche Frauenstatue no. 29 (an deren rechter Seite die beiden gefältelten Säume in der That an einander genäht sind) hätte eine eingehendere stilistische Würdigung verdient. Bei der Gruppe des Menelaos (no. 69) ist die Beschreibung nicht genau, die Bestimmung des Motivs nicht scharf genug, der dritte Absatz enthält mehre ungenane oder schiefe Behauptungen. Die Stellung des linken Fußer des Jünglings ist weder mit einem rubigen Steben (wie bei der Frau) noch mit einem Herantreten. sondern nur mit einer Wendung zum Fortgeben (von einem "entschiedenen Ausdruck des Wegschreitens" hat meines Wissens piemand gesprochen) in Einklang zu bringen. Daran andert die Bemerkung nichts, daß der Oberkörper an dieser Bewegung nicht theilnehme: er ist eben erst im Begriff sich aus der Umarmung zu lösen. während im Unterkörper die Wendung bereits begonnen hat, eine bekanntlich in der antiken Kunst häufige Art eine allmähliche Bewegung darzustellen. Die Vergleichung der Stellung unseres Jünglings mit derjenigen des lysippischen Apoxyomenos übersieht über einer oberflächlichen Aehnlichkeit den großen Unterschied im eigentlichen Grundmotiv der Bewegung beider Figuren. - Zum Symplegma des Satyrn und der Nymphe (no. 54) bemerke ich, daß das weit vorzüglichere Neapler Exemplar (Clarac IV 667, 1545 A), welches 1860 im gabinetto segreto stand, ietzt aber nicht mehr sichtbar zu sein scheint mit dem ludovisischen nicht ganz genau übereinstimmt. Der rechte Arm der Nymphe ging dort, wie der erhaltene Rest zeigt, ziemlich steil

in die Höhe und die Hand packte entweder den Kopf des Satyrn, wo ein Ansatz derselben übrig geblieben zu sein scheint, oder sie ward von der Rechten des Satvrn gepackt (so erscheint das Motiv auf der Windsorer Zeichnung des untergegangenen Exemplars von Whitehall, Arch. Zeit. 1874 S. 68); in der ludovisischen Gruppe wird der Arm mehr horizontal gehalten und dadurch der Ausdruck des Ringens geschwächt. ist in der Neapler Gruppe der ganze Leib der Nymphe bis unter den Schoß völlig entblößt, und es scheint, daß die Linke das Gewand am Schenkel zu fassen suchte, um die entstandene Blöße zu bedecken. In der ludovisischen Gruppe verhüllt dagegen das Gewand die linke Hüfte und einen Theil des Unterleibes und fällt über den linken Unterarm herab, während die linke Hand die zudringliche Linke des Satyrn von der Brust zu entfernen sucht. Letztere beiden Abweichungen stehen offenbar im Zusammenhang mit einander. Das Exemplar von Whitehall zeigte die reichere Gewandung des ludovisischen, aber das nichtssagende Motiv der in die Luft vorgestreckten Hand, welches die allein erhaltene Zeichnung aufweist, fiel wahrscheinliek einem ungeschickten Ergänzer zur Last. ---

In Anordnung und Behandlung der einzelnen Artikel hat sich Schreiber offenbar Benndorfs und Schönes lateranischen Katalog zum Muster genommen. Auch bei ihm finden wir die Angabe der Ergänzungen der eigentlichen Beschreibung vorangestellt. Bei Einzelstatuen oder wo Abbildungen vorliegen mag das bequem sein, bei Gruppen oder gar bei fignrenreichen Reliefs, besonders wenn sie noch nicht publiciert sind, scheint mir der Vortheil dieses Verfahrens zweifelhaft zu sein, da der Leser nunmehr gezwungen wird an zwei Stellen zu lesen, um sich das Bild

innerlich hervorzurufen. Sehr praktisch sind, namentlich bei unpublicierten Stücken, die Verweisungen des Verf.s auf gleiche oder ähnliche Bildwerke und deren Abbildungen, die sich gelegentlich zu vollständigen Katalogen steigern (z. B. no. 71. 165; bei no. 90 wäre die Anführung einer ähnlichen Statue erwünscht gewesen). Die Künstlerinschriften sind sämmtlich in Facsimileholzschnitten dem Texte einverleibt. Den Schluß der Artikel bilden Angaben über die Publicationen der ludovisischen Antiken selbst, sowie sehr ausführliche Litteraturnachweise, denen hie und da einige Kürzungen kaum geschadet haben würden. Besonders dankenswerth ist die sorgfältige Rücksichtnahme auf Fundnotizen, ältere Beschreibungen und die Publicationen des 16. und 17. Jahrhunderts (aber warum mußten z. B. bei Perrier auch alle Nachdrucke citiert werden?): gewähren über Ergänzungen wie über Schicksale der Statuen mancherlei Aufschluß. Gelegentlich wird ein Zweifel erlaubt sein. Sollte no. 137 wirklich aus Villa Medici stammen und nicht vielmehr nur ein Versehen in der Unterschrift bei Cavalieri, etwa durch Verwechselung mit der mediceischen Statue (Uff. 337 D.) veranlaßt, anzunehmen sein? So viel mir bekannt, waren die Besitzer jener Villa wohl sehr eifrige Käufer, aber zum Abgeben wenig geneigt. Bei kauernden Aphrodite (no. 12) ist es kaum nöthig, eine neue Ergänzung seit den Zeiten Aldrovandis anzunehmen; ich denke, dieser wird geschrieben haben: con la man sinistra tien la sua camicia, con la destra un panno (nicht pomo, wie in den Ausgaben steht und von Boissard getreulich wiederholt wird). Dann wird aber auch der nach einer Zeichnung Salviatis ausgeführte Stich von Episcopius (Taf. 78), ohne Ortsangabe, schwerlich auf dies Exemplar gehen.

da hier alle Ergänzungen fehlen. Als ein Beispiel. zu wie erheblichen Resultaten solche Studien führen können (vgl. auch Arch. Zeit. 1880 S. 13 ff.), führe ich die Anmerkung zu no. 91 an; in dieser weist Schreiber den ohne Grund auf Julius Cäsar bezogenen Bronzekopf als identisch mit dem angeblich in Liternum gefundenen Kopf des Scipio nach, welcher in der neuerdings von Bernoulli wiederaufgenommenen Untersuchung über die Scipiobusten eine hervorragende Rolle spielt.

Diese Untersuchungen gründen sich zu gro-Bem Theil nicht allein auf gedruckte oder gestochene Quellen, sondern auch auf handschriftliche Inventare, welche es Schreibers Spüreifer gelungen ist in römischen Staats- und Privatarchiven aufzufinden und sich nutzbar zu machen. Aus diesen neu erschlossenen Quellen ist vorzugsweise die höchst dankenswerthe Geschichte der Sammlung geschöpft, welche die Einleitung bil-Während bisher die Entstehung der Ludovisischen Sammlung nur Gegenstand vager Vermuthungen war, liegt jetzt das Wesentliche klar vor. Die Villa ist das Werk eines Mannes, des Cardinalnepoten Ludovico Ludovisi, und — es ist in der That erstaunlich! — in wenig mehr als éinem Jahre zu Stande gebracht. Denn in das Jahr 1622 fällt der Ankauf der ehemaligen Villa Orsini, der Beginn der Neubauten unter Leitung Domenichinos und die Erwerbung der meisten Antiken. Schon im nächsten Jahre starb der päpstliche Oheim Gregor XV., und demnächst verließ der Cardinal, den Anfeindungen der nunmehr herrschenden Familie Barberini weichend. Rom, ohne auch nur die Villa vollendet zu ha-Schreiber hat hinter Hecken eine Anzahl von Marmoren (no. 190-206) entdeckt, welche allem Anschein nach nie zur Aufstellung gelangt sind, sondern seit drittehalb Jahrhunderten dort bei

Seite liegen! Nur wenige unbedeutende Antiken wurden mit der Villa selbst oder mit der Villa Altemps (später Conti, jetzt Torlonia) in Frascati erworben (s. über letztere das Inventar II auf S. 26). Auch die einst so reichen Sammlungen der Familie Cesarini waren bereits durch frühere Verkäufe allzu sehr gelichtet, als daß dem Cardinal Ludovisi mehr als ein letzter, im Ganzen unerheblicher Rest übrig geblieben wäre, darunter die interessante Karvatide no. 146 (s. das Inv. II vom Jahre 1616 auf S. 25). eigentlichen Grundstock der neuen Sammlung bildete der Hauptinhalt einer der hervorragendsten Sammlungen des Cinquecento, von den beiden Brudern Cesi, dem Cardinal Paolo Emilio († 1537) und dem Cardinal Federico († 1565) mit großem Eifer gebildet und in dem Garten des Palazzo (nicht Villa) Cesi im Borgo aufgestellt. Wir kennen sie ziemlich genau aus der ausführlichen und begeisterten Schilderung Ulisse Aldrovandis, welcher sie im J. 1550, also unter dem zweiten Besitzer, kennen lernte. (Auf diesen, nicht, wie der Verf. S. 7 andeutet, auf den Bruder geht auch Aldrovandis Lob; das beweist der von Schreiber nicht mitangeführte Schlußsatz: Al Sig. Iddio piaccia, che se ne possa lietamente, e di lungo godere il suo buon Signore.) Der Verf. hat nicht bloß Aldrovandis Beschreibungen sorgfältig verwerthet, sondern auch das Verkaufsdocument von 1622 im Staatsarchiv aufgefunden und mitgetheilt (Inv. IV, S. 27). Dieser Sammlung entstammt z. B. der bertihmte Kolossalkopf der "ludovisischen Juno", welcher freilich erst von Winckelmann in seinem Werth erkannt werden mußte, um zu seinem Weltruhm zu gelangen. Zu den bisher genannten Erwerbungen kamen dann zahlreiche Einzelankäufe und neue Funde, auch einzelne Geschenke römischer Großen an den allmächtigen Nepoten. Aber seltsam, grade bei einigen Hauptstücken der Sammlung - bei der Galliergruppe und ihrem einstigen Genossen, dem jetzt capitolinischen sterbenden Gallier, bei dem Ares, bei der Gruppe des Menelaos - fehlt es an jeder Notiz über die Herkunft. Darauf gründet sich die alte Vermuthung, daß diese meist sehr wohl erhaltenen Werke auf dem Boden der Villa selbst, bekanntlich einem Theile der sallustischen Gärten, zum Vorschein gekommen seien. Oder besaß der Cardinal sie vielleicht schon vorher, wie Julius II. schon als Cardinal den Apollon besaß, welcher dann der erste Anlaß zur Gründung des belvederischen Statuenhofes ward? Jedenfalls tauchen jene Statuen für unsere Kunde erst in und mit der Villa Ludovisi auf, waren also schwerlich schon lange vorher bekannt. Einen Ueberblick ther die Resultate des so rasch unterbrochenen Sammeleifers des Cardinals bietet das wiederum erst von Schreiber aus dem Hausarchiv der Familie Buoncompagni-Ludovisi ans Licht gezogene Inventar der Villa von 1633 (S. 28 ff.), welches, obgleich nicht einmal ganz vollständig, doch tiber 380 Marmorwerke nennt! Dies Inventar. kurz nach dem Tode des Cardinals aufgenommen, bezeichnet den Höhepunkt der Sammlung. Die Villa selbst ward freilich noch durch den Ankauf der benachbarten Vignen Altieri, Verospi, Borioni bis an die Porta Salara erweitert (s. den Plan am Ende des Buches), auch kamen einzelne Stücke hinzu; aber zahlreichere und wichtigere (die Gruppe von San Ildefonso, der "sterbende Fechter" u. s. w.) gingen der Sammlung verloren, und bei den Wanderungen der Marmore, namentlich aus dem Hauptpalast in die ehemalige Bibliothek (die jetzige Statuengallerie) ward Vieles ausgeschieden und gerieth in jene Magazine, in welchen erst Schreiber diese vergrabenen und verschollenen Schätze wieder entdeckt hat.

Das besprochene Buch legt einen Wunsch nahe, den

es noch gestattet sein mag hier auszusprechen. Kenntniß der "Wanderungen und Wandelungen" des römischen Antikenvorrathes liegt noch sehr im Argen. Die von der italienischen Regierung neuerdings begonnene Herausgabe der Documenti inediti per servire alla storia dei Musei d'Italia und Eug. Müntzs treffliche Arbeiten schaffen allmählich authentischen Stoff herbei. Buch bringt auch seinen Beitrag dazu. Meines Wissens haben v. Duhn und Schreiber noch manches ähnliche Material gesammelt. Unser Verf. verweist auch gelegentlich auf bibliothekarische Studien, die er den wichtigen Fundberichten Flaminio Vaccas und den Aufzeichnungen Cassiano dal Pozzos nicht ohne Erfolg gewidmet habe. Das er das unschätzbare Büchlein Aldrovandis genau kennt und zu würdigen weiß, zeigt fast jede Seite. Möchte doch Schreiber die Ergebnisse seiner Studien uns nicht vorenthalten. Vacca und Sante Bartoli (für letzteren bietet auch die Bibliothek in Windsor manches Neue) würden wir gern in einer zuverlässigeren und bequemeren Ausgabe benutzen können, als in den Drucken Montfaucons. der Roma antica von 1741, und in Feas Miscellanea. Vor Allem aber würde eine sorgfältige, mit kurzem aber genauen Commentar versehene, mit beständiger Rücksicht auf die ältesten Publicationen durchgeführte Ausgabe von Aldrovandis Statue für das bezeichnete Gebiet der archäologischen Studien von dem höchsten Werthe sein. sie würde über eine Menge schwieriger, vereinzelt kaum zu lösender Fragen helles Licht verbreiten. Ich sollte nach der vorliegenden Arbeit denken, daß Dr. Schreiber hierzu besonders berufen und wohl vorbereitet sei, und kann nur den dringenden Wunsch aussprechen, daß er dieser unscheinbaren und mühevollen, aber sehr dankenswerthen Aufgabe recht bald seine Kräfte widmen möge.

Daß sorgfältige Register (der Abbildungen, der Gegenstände u. s. w., der Orte, an welchen im Buche erwähnte Antiken sich befanden oder befinden) dem Buche nicht fehlen, bedarf kaum der Erwähnung. Auch verdient die Verlagsbuchhandlung, welche sich bei diesem Kataloge wie bei Dütschckes "antiken Bildwerken in Oberitalien" einer Unterstützung seitens des archäologischen Institutes zu erfreuen hatte, für die Ausstattung volle Anerkennung.

Straßburg i. Els.

Ad. Michaelis.

Für die Bedaction verantwortlich: F. Bechtel, Director d. Gött. gel. Anz.
Verlag der Disterich'schen Verlags-Buchhandlung.
Druck der Disterich'schen Univ.-Buchdruckersi (W. Fr. Kasstner).

## Göttingische gelehrte Anzeigen

unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stück 20. 21.

18. u. 25. Mai 1881.

= Eigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött. gel. Anz. verboten =

Atlas zur Geschichte des Kriegswesens von der Urzeit bis zum Ende des 16. Jahrhunderts. Bewaffnung, Marsch- und Kampfweise, Befestigung, Belagerung, Seewesen. Von Max Jähns. Leipzig. Grunow 1878. 100 Tafeln mit gegen 1500 Figuren und Plänen.

Handbuch einer Geschichte des Kriegswesens etc. Technischer Theil. (Fortsetzung.)

Mit so großer Sympathie auch die ersten Hefte des Atlas zur Geschichte des Kriegswesens aufgenommen worden sind und in Bezug auf das Alterthum auch der Text (Handbuch) im Wesentlichen befriedigt hat, so enttäuscht sind wir von der Fortführung des Werks bei seiner Ausdehnung auf das Mittelalter. Allerdings hat sich der Verfasser nur anheischig gemacht eine auf den Forschungsergebnissen der letzten Jahrzehende beruhende Zusammenstellung des in Monographien zerstreuten Materials über den technischen Theil des Kriegswesens zu geben, aber ohne eignes ausgedehntes Quellenstudium, wie es zur Sichtung des Materials und zur Aus-

Inhalt: Jähns, Atlas sur Geschichte des Kriegswesens. Von G. Köhler. — Schirrmacher, Geschichte von Spanien. Bd. IV. Vom Verf. — Krichenbauer, Theogonie und Astronomie. Schreiber, Apollon Pythoktonos. Von W. H. Roseher. — Revue des études juives. Nr. 1. Von S Löwenfeld.

füllung der Lücken erforderlich ist, und obne skeptische Kritik bei Benutzung desselben, ist ein solches Unternehmen nicht durchzustühren. Der Verfasser zeigt sich Schriftstellern Viollet-le-Duc, Rustow, Wurdinger, Lacombe, Demmin, Meynert, Meyer (Geschichte der Feuerwaffentechnik) etc. gegenüber viel zu gläubig. Davon wird nicht bloß das Handbuch, sondern auch der Atlas berührt. Im Allgemeinen wird man letzteren jedoch als unabhängig vom Handbuch betrachten können, da jedes Blatt eine eingehende Legende hat und in seiner Ausführung für den vorliegenden Zweck nichts zu wünschen übrig läßt. Wir werden es daher vorzugsweise mit dem Handbuch zu thun haben und müssen vor Allem bemerken, daß sich darin bei Bezeichnung der Blätter des Atlasses zahlreiche Druckfehler eingeschlichen haben, welche die Benutzung des Atlasses sehr erschweren. Das Handbuch selbst ist lückenhaft und sehr ungleich in seinen einzelnen Theilen. Mit Vorliebe ist die Befestigungskunst behandelt und sowohl im Atlas wie im Handbuch ein unermeßliches Material aufgespeichert. Namentlich ist der Einfluß, den die Artillerie im 15. und 16. Jahrh. auf die Befestigung gewinnt, sehr ausführlich dargelegt. Der Belagerungskrieg fällt schon dagegen ab und die Taktik ist sogar dürftig dargestellt. Für die Infanterie ist Rüstow fast in seinem ganzen Umfange wiedergegeben, für die Kavallerie liegen solche Vorarbeiten aber nicht vor. Der Verf. hat daher die reiche Vergangenheit dieser Waffe nicht zu bewältigen Die mittelalterliche Bewaffnung ist vermocht. im Ganzen befriedigend dargestellt, aber mehr für eine Kulturgeschichte als für ein militärisches Handbuch. Man muß von solchem doch

verlangen können, daß man sich darin leicht orientieren kann, wie die Bewaffnung in dieser oder jener Schlacht war. Bei der merkwürdigen Neigung des Verfassers stets in die folgende Periode überzugreifen und neue Erscheinungen vorzudatieren, ist das aber außerordentlich erschwert, ja unmöglich gemacht. Die Artillerie ist völlig unkritisch behandelt. Nur theilweise befriedigend ist die Darstellung der Schlachten. Der Verf. hat sich hauptsächlich an diejenigen gehalten, die bereits eine gute Darstellung gefunden haben und giebt diese dann sans gêne wieder. Dabei ist natürlich die ältere Zeit schlecht weggekommen. Er beginnt erst mit den Schlachten der franz.-englischen Kriege des 14. Jahrh. Von den Reiterschlachten der Ritterzeit erfährt man daher so gut wie gar nichts. Um das nachzuholen wird die Schlacht von Tannenberg 1410 gewählt, die allerdings in hohem Grade geeignet ist, die Taktik der Ritterzeit zu veranschaulichen. Aber dazu würden gründlichere Studien gehört haben, als Verf. darauf verwendet hat. Er läßt sich fast durchweg von Joh. Voigt führen und nimmt alle die Uebertreibungen desselben in Bezug auf Stärke der Heere, die Ausdehnung der Schlachtlinie. die völlig aus der Luft gegriffene Formation der Truppen, das Detachement von Seemen und das Lager von Frögenau mit in den Kauf. Die Ansicht, daß die Schlachthaufen des Fußvolks und der Reiterei wahrscheinlich gemischt gestanden hätten, ist unbegründet. Die Treffen bestanden nur aus Reitern, das Fußvolk befand sich dahinter in der Wagenburg, die nach englischem Vorbilde einen integrierenden Theil der Schlachtordnung bildete. Von slavischen Flügelreserven hinter den drei Treffen (S. 885) und und deren Eingreisen ist nirgends die Rede. Ebenso wenig von stidslavischen und tatarischen Plänklern, die sich zwischen die Rotten der deutschen Ritter stahlen, um den Pferden mit scharsem Messer die Sprunggelenke abzuschneiden. Es beruht dies auf einer falschen Deutung einer Stelle der Chron. conflictus. Das Eingreisen des Hochmeisters wird unrichtig dargestellt und das Haupt des Eidechsenbundes befand sich nicht in Reserve, sondern im Treffen des Hochmeisters. Der Verlust eines großen Theils der Ordensartillerie gleich zu anfang der Schlacht ist vollkommen begründet, was Verf. bezweiselt.

Ich habe mit diesen Bemerkungen nur den Standpunkt des Verf. in Bezug auf die historische Kritik der Thatsachen andeuten wollen, auf seinen Mangel an Schärfe in Beurtheilung der einschlägigen neuen Literatur habe ich oben

hingewiesen.

Die Urzeiten und deren Völker, die Kelten, Germanen, Normannen sind im Allgemeinen gut dargestellt, die Byzantiner, Neu-Perser, Araber und die orientalische Kriegsfeuerwerkerei nur skizziert. Dies gilt auch von den Turkvölkern, wohin der Verf. in erster Reihe die Hunnen, Avaren. Ungarn, in zweiter die Mongolen, Tataren und Türken rechnet. Von den Ungarn wird zu wenig gesagt, das 15. Jahrhundert, wo sie die Vormauer der christlichen Welt gegen die Türken bildeten, ist ganz übergangen. Betreff der Mongolen und Türken fehlt ihm die Kenntniß der Quellen. Er stellt die Schlacht bei Wahlstadt 1241 nach Thebesius (Liegnitzer Jahrbücher) dar, als ob sich in Liegnitz besondere Ueberlieferungen erhalten hätten. schöpft aus Miechow und dieser aus Diugoss, auf den alle Nachrichten zurückführen. ohne daß dessen Angaben beglaubigt sind, noch eine innere Wahrscheinlichkeit haben. In Bezug auf die Türken begnügt er sich mit v. Hammer und Zinckeisen und verliert sie seit der Eroberung von Konstantinopel ganz aus den Augen.

Das Kriegswesen der Russen, Finnen, Aestier. Littauer und Polen ist nur skizziert. Bei Polen wird sehr richtig hervorgehoben, daß ihre Ausrüstung und Bewaffnung sich im Mittelalter durchaus nach deutschem Muster gebildet hat und die polnische Nationaltracht erst mit Anfang des 16. Jahrh. festere Formen annimmt. Er hätte hinzufügen können, daß auch ihre Taktik durchaus deutsch war, sowohl in der Formation der Schlachthaufen mit einem "Spitz", als in der Aufstellung in drei Treffen. "Selbst die Schwertumgürtung vor der Schlacht wurde in deutscher Weise ausgeführt. Die Kriegskunst der Hussiten wird (S. 887-898) eingehend nach Palacky besprochen. Die Aufnahme der Kriegsordnung Wenzel Wlczek von Cenow's ist nur anzuerkennen. Die Schweden, Norweger und Dänen sind fast zu knapp gehalten, ebenso die Spanier bis zu den Zeiten Ferdinands des Katholischen. In Bezug auf die Bewaffnung der Spanier muß ich bemerken, daß sie bis zur Berührung mit den Engländern 1367 sehr leicht war und daß sich der Einfluß der letzteren bier in derselben Weise geltend macht, wie in Italien und Deutschland. Wir haben hierfür das competente Zeugniß von Ayala\*), wie in Italien das des

<sup>\*)</sup> Don Pedro Perez de Ayala, obersten Kanzlers von Castilien Chronik Don Pedros. Madrid 1779. Er focht bei Najera als Bannerträger auf seiten Don Pedro's und sagt I 399: ca ay comenzaron las armas de bacinetes é piezas é cotas, et arnés de piernas é brazos, é

Filippo Villani. Für letzteres wird mit Recht nach dem Vorgange Burkhardts\*) die hohe Bedeutung des Condottieri-Wesens für die Entwickelung der modernen Kriegskunst hervorgehoben. Referent, der dies 1873 unabhängig von Burkhardt zur Sprache brachte \*\*), fand damals entschiedenen Widerspruch.

Frankreich, England und Deutschland stehn selbstredend im Vordergrunde der Betrachtung. Ersteres wird infolge der guten Vorarbeiten die

hier vorhanden sind, besonders bevorzngt.

Hinsichtlich des Seewesens begnütgt sich der Verf. im Allgemeinen den Standpunkt der maritimen Nationen mehr in politischer Beziehung darzustellen, als in die Technik des Schiffswesens einzudringen, doch darf man deshalb mit dem Verf. nicht rechten und kann ihm für das Gebotene nur dankbar sein.

Es bleibt noch tibrig unsere oben ausgesprochene Ansicht tiber die Bearbeitung der einzelnen Disciplinen näher zu begründen.

## 1. Befestigung und Belagerungskrieg.

Ueber die Befestigung haben wir nur wenige Bemerkungen zu machen. Verf. bezeichnet (S. 616) den Hauptthurm der Burgbefestigung mit "Bergfrit". Im ganzen Lauf des Mittelalters

glaves é dagas é estoques; ca antes otras usaban, perpuntes (gesteppte Wämmser) capellinas, é lanzas (Wurfspieße im Gegensatz zu glaves, Lanzen), é autes decian omes de caballo é daqui comenzaron "tantas lanzas". Ich bemerke das, weil der Graf Clonard, dem Verf. folgt, die schwere Bewaffnung schon in das 13. Jahrhundert verlegt.

\*) Burkhardt, die Kultur der Renaissance in Italien. Basel 1860. Abschnitt der Krieg als Kunstwerk.

\*\*) Ueber den Einfluß der Feuerwaffen auf die Taktik. Historisch-kritische Untersuchungen von einem höhern Offizier. Berlin bei Mittler. 1873. S. 5.

bezeichnet Bergfrit nichts anderes als hölzerner Thurm, sowohl bei provisorischen Befestigungen wie im Belagerungskriege (Ebenhöhe). Auch in den Burgen werden die hölzernen Thürme damit bezeichnet, womit man die Belagerungsthurme zu überhöhen suchte. Wie das im Mittelalter häufig vorkommt, behalten sie diesen Namen auch bei, wenn sie später in Stein ausgebaut wurden. Es sind dies stets hohe Thürme von geringem Durchmesser, die mit dem Hauptthurm nichts zu thun haben. Auch die hölzernen Kirchthürme wurden Bergfrit (beffroy) genannt und behielten dann ihren Namen, wenn sie in Stein ausgeführt wurden. Der Oberst von Cohausen, der zuerst den Hauptthurm der Burg Bergfrit nennt, weiß zur Begründung seiner Ansicht nur eine Stelle in einer Urkunde bei Lacomblet anzufthren\*), wo aber Bergfrit durchaus nichts anderes bedeuten kann, als hölzerner Thurm. Krieg von Hochfelden \*\*) nennt den betreffenden Thurm immer nur Hauptthurm.

Was der Verf. S. 657 von der Verbreiterung der Mauern der Städtebesestigungen durch Ansetzen überwölbter Strebepfeiler nach den Kreuzztigen sagt, könnte den Eindruck machen, als ob dies eine allgemeine Maßregel gewesen wäre. Es hat jedoch nur in sehr beschränktem Maße stattgefunden. Nur Städte wie Köln konnten sich das erlauben.

Unter den vielfachen Bedeutungen von Barbacan (S. 661) ist diejenige als Zwinger übersehn, die in Italien gebräuchlich war, so daß

<sup>\*)</sup> Von Cohausen. Die Bergfriede, besonders rheinischer Burgen. S. 8.

<sup>\*\*)</sup> Krieg von Hochfelden, Gesch. der Milit. Architectur in Deutschland von der Römerherrschaft bis zu den Kreuzzügen. Stuttg. 1859.

höchst wahrscheinlich der norddeutsche Ausdruck Parcham für Zwinger, der durch den deutschen Orden eingeführt wurde, eine Verstümmelung von Barbacan ist\*).

Unter den Grenzbefestigungen (S. 1107-1115) vermißt man die eigenthumlichen Maßnahmen des deutschen Ordens in Preußen, die Gehege, Burgen, Blockhäuser und die "Wildniß".

Zu den Quellen für die Befestigungsgeschichte von Danzig (S. 1121) gehört vor Allem Hoburg \*\*). Der außerordentliche Aufwand von Mitteln, welchen die Stadt bei ihrer eigenthümlichen Stellung Polen und später Schweden gegenüber seit Ende des 15. bis Mitte des 17. Jahrhunderts auf den Festungsbau verwandte, hat hier Großartiges geschaffen. Verf. hätte daher ein reiches und

interessantes Material gefunden.

Die Marienburg in Preußen Taf. 70. 1 ist sehr mangelhaft dargestellt. Der Plan ist aus Puffendorf\*\*\*) entnommen, stellt also die Burg nicht um das Jahr 1350, sondern 300 Jahre später dar. Die Außenwerke sind daher zu streichen. Von den Danzkern war nur der eine, der große Danzker, durch Bogenmauern mit dem Hochschloß verbunden und sprang in den Graben vor. Die übrigen waren gewöhnliche Zwingerthürme in den Ecken. Es wäre hier Gelegenheit gewesen die Identität der Danzker, wie sie namentlich in Marienwerder am großartigsten auftreten, mit den Barbacanen von Carcassone nachzuweisen. Die preußischen Geschichtswerke

\*\*) Geschichte der Festungswerke Danzigs. Danzig

<sup>\*)</sup> barchanus nennen deutsche Urkunden des 13. Jahrh. die Zwingermauer.

<sup>\*\*\*)</sup> Sam. v. Puffendorf. Sieben Bücher von denen Thaten Karl Gustavs. Nürnberg 1697. S. 151.

schreiben ihnen einen sehr nebensächlichen Zweck zu.

Die mittelalterlichen Schuß- und Wurfmaschinen sind nicht gut abgehandelt. Was den Verf. S. 657 veranlaßt die Maschine des Valturius mit der Schnepperfeder "Rutte" nennen, ist nicht ersichtlich. Ottokar von Steier\*) und der Verfasser von Ludwigs Kreuzfahrt \*\*) bezeichnen die Rutte (Ruthe) als Wurfzeug und nicht als eine Maschine für den direkten Schuß. Wenn für die fragliche Maschine. die auch in Deutschland in Gebrauch war. durchaus ein Name erforderlich erscheint, so wäre Tarant, der nach den Stellen, die San Marte S. 278 über ihn anführt, für den direkten Schuß eingerichtet gewesen zu sein scheint \*\*\*). der angemessenste. Verf. bezeichnet den Tarant freilich S. 635 irrthtmlich als bohrende Maschine, gleichbedeutend mit terebrus.

Die Rutte erinnert dagegen nach der Beschreibung obiger Dichter am meisten an den Onager, als einarmigen Hebel (Ruthe). Daß der Onager des Alterthums vom Mittelalter übernommen worden ist, geht aus den Abbildungen, die sich in mehreren Bilderhandschriften des

Mittelalters von ihm finden, hervor†).

Die Eintheilung in niedere und hohe Wurfmaschinen, wie sie Verf. durch das Wurfzeug

\*) Reimchronik S. 272: ...Von Schwefel ein Feuer

Warf er hinauf (auf den Berg) mit der Rutten".

\*\*) Beispiele aus deutschen Dichtern bei San Marte 282.

\*\*\*) San Marte 278. Mart. 7: "noch triboc, noch blide, noch pfederer, noch tarant" und H. Georg 5736: "Es warf oder schuß tarant oder mangen".

†) Honagri (Onager) kommen bei der Belagerung von Crema vor (Ann. Mediol. Schulz höfisches Leben

II, 361).

Fronspergers\*) veranlast (S. 736), eintreten läßt, ist in keiner Weise gerechtfertigt, da sich in keiner ältern Handschrift eine Zeichnung der Fronspergerschen Maschine findet. Da das Bedurfniß nach niedrigen Maschinen sich erst nach den weitern Fortschritten der Feuerwaffen ergeben haben kann, kann dieselbe kein hohes Alter haben. Die Mangen, welche Verf. den niedern Maschinen zurechnet, gehören aber zu den ältesten Wurfmaschinen überhaupt \*\*). Daß die Mange einen Schwängel (Ruthe) hatte, also zu den hohen Maschinen gehörte, wird mehrfach bezeugt \*\*\*), daß sie ferner im Gegensatz zu den Maschinen mit Gegengewicht durch Mannschaft bedient wurde, sagt das Lindauer Glossart). Sie gehörte also zur 4. Classe der Wurfmaschinen des Egidio Colonna. Verf. tritt mit seiner Eintheilung auch in Widerspruch mit dem Atlas, indem er den Tribock, die Blide und den Pheter (petraria) zu den hohen Maschinen mit festem Gegengewicht rechnet, da nach seinen Zeichnungen die Blide ein bewegliches Gegengewicht hat. Sie bildet die 2. Klasse des Egidio Colonna, der Tribock mit festem Gegengewicht die erste. Die dritte Klasse mit festem und be-

\*\*\*) Unter andern in einer Rechnung der Stadt Forli 1858 über die Ruthe eines mangonneau Napoléon III. Etudes II, 34.

<sup>\*)</sup> Atlas. Tafel 73, Fig. 6.

\*\*) Im 12. Jahrh. wird die Mange zu den Schußwaffen (tormentis balistariis) gerechnet (Schultz, Höfisches
Leben II, 344). Mit dem Aufkommen des Ausdrucks
espringal hört das auf.

<sup>†)</sup> Würdinger. Jähns Handbuch S. 643 Anm. Der Ausdruck Mangenthurm der Lindauer Befestigung deutet mehr darauf hin, daß er zur Aufbewahrung als zur Aufstellung von Mangen gedient hat, so daß der Einwand des Verf. nicht gerechtfertigt ist.

weglichem Gegengewicht (tripantum) scheint bald wieder in Vergessenheit gerathen sein, da sich keine Zeichnung davon erhalten hat, wenn man sie nicht in der Maschine Taf. 73 No. 5 erkennen will.

Der Ausdruck petraria bedeutet Wurfmaschinen überhaupt. Nach Aufkommen des Tribocks scheint er für die Maschinen, welche mehrere Steine mit einem Wurf schleuderten, gebraucht worden zu sein.

Hinsichtlich des Tumler (S. 645) irrt sich der Verf. Es war keine Wurfmaschine, sondern ein Widder\*). Die Verfeinerungen, welche die Blide erfuhr (als bricola, couilard) und wodurch sie die übrigen Wurfmaschinen verdrängte, findet man zwar im Atlas, sie werden im Handbuch jedoch nicht erwähnt. Auch die Zeit, wann der Tribock und die Blide zuerst aufkommen (1212 resp. 1239) wird nicht angeführt\*\*).

\*) Schon die Stelle der steierschen Reimchronik: "und die tumelere, daz ist ein werich also getan, daz man selden dafür chan Gezymmern noch gemauren, daz dafür mag getawrn" deutet darauf hin. Bestimmter drückt sich Wigand von Marburg (SS. rer. Pr. II. 532) aus: Magister carpentariorum de Marienburg Marquardus confixit et construxit unam machinam sive arietem (vulgariter tumeler) quo mediante ejecit unum propugnaculum de acie castri contra Mimelam".

\*\*) Ebensowenig wird angegeben bis zu welchem Gewicht Geschosse von Maschinen geworfen worden sind. Nur indirect wird (S. 1131 Anm.) eine Andeutung darüber gemacht. Von Hefner-Altenak fand i. J. 1849 bei den Ausgrabungen der 1399 zerstörten Burg Tannenberg steinerne Kugeln von 3" bis 2'7" Durchmesser. Es läßt sich ja darüber streiten, ob Kugeln von der letztern Dimension, die etwa dem Gewicht von 16 Ctr. entsprechen, von Geschützen oder Maschinen geworfen worden sind, obgleich die sorgfältig gerundete und geglättete Kugel, die sich von andern geringerer Größe mit rauher Auch andre Wurfmaschinen: die Algarada, der Pedrel (patrellus), die Biblia, bidda bleiben unerwähnt. Marga (S. 643) ist offenbar ein Schreibfehler für Manga bei Otto von Freisingen.

Unter den ausgeführten Belagerungen vermißt man die von Château Gaillard durch Philipp August, die dem Verf. Gelegenheit gegeben hätte, die Darstellung Viollet-le-Duc's nach eng-

lischen Nachrichten zu berichtigen.

Der Einfluß, den die Artillerie zu Anfang des 15. Jahrhunderts auf die Belagerung der Festungen ausübte, wird nicht gewürdigt. Den S. 1133 angeführten Beispielen der Ueberlegenheit der Vertheidigung über den Angriff lassen sich eine größere Zahl gegenüberstellen, wo es dem Angreifer mit Hülfe der großen Büchsen gelang, die Festung in wenigen Tagen zur Uebergabe zu zwingen. Ich bedaure sie wegen

Oberfläche wesentlich unterschied, von vorn herein für ein Geschütz spricht, was v. Hefner infolge dessen auch annahm. Die Gründe indessen, die Würdinger dafür angiebt und denen J. beistimmt, daß die Kugel von einer Maschine geworfen sei, zeugen von einiger Unkenntniß, indem W. behauptet, daß Geschütze, welche 2-3 Ctr. geschossen hätten, sogar im 15. Jahrhundert sehr außergewöhnliche und berühmt gewesen wären. Es handelt sich hier aber um das Jahr 1399 und aus dieser Zeit (1392) berichtet die Limburger Chronik (Ausgabe Rossel S. 88): "Da hatten die Stett große Büchsen, deren schoß eine Sieben oder Acht Centner. Und da gingen die grossen Büchsen an . . . " Die aus derselben Zeit stammende noch vorhandene Wiener Bombarde hat im Kessel einen Seelendurchmesser von 2'6" und erweitert sich dann nach vorn, kommt also der großen Frankfurter Büchse, die vor Tannenberg verwendet wurde, ziemlich nahe. Was die 20 Pferde betrifft, die das Geschütz auf den Berg zogen, so dienten sie nur zur Nachhülfe, da man Aufzüge angebracht hatte, woran jedenfalls Menschen thätig waren.

Beschränktheit des Raums nicht aufführen zu können.

## 2. Bewaffnung.

Die veraltete Ansicht, an der Verf. festhält, daß die Tapete von Bayeux i. J. 1066 durch die Gemahlin Herzog Wilhelms, Mathilde, gefertigt worden sei, veranlaßt ihn (S. 536) über die Bewaffnung der Angelsachsen auf derselben wegwerfend zu urtheilen. Nun zeugt aber die Aneinanderreihung der Gruppen, aus denen die Tapete zusammengesetzt ist, im Verein mit den zugehörigen Unterschriften von einer so genauen Kenntniß des Feldzugs, daß man nur hochgestellten Augenzeugen aus der Umgebung Wilhelms als Entwerfer der Stickerei voraussetzen kann, der gewiß die Bewaffnung der Angelsachsen sehr genau kannte. Freeman\*) ist nicht mit Unrecht der Ansicht, daß dies nur der Bischof Odo, Bruder des Herzogs Wilhelm, gewesen sein kann, der die Tapete zur Ausschmuckung der Kathedrale von Bayeux, die er nach dem Kriege erbaute, fertigen ließ. Die Kenntniß der Herkunit ist daher nicht so unwesentlich wie Verf. S. 546 Anm. meint.

Die Beweisführung (S. 541), daß die Halsberge ursprünglich nur den Hals und Kopf gedeckt und später sich zum Haubert erweitert habe, ist durch Heranziehung der assize of arms König Heinrichs II. v. J. 1181 ziemlich unglücklich geführt. Abgesehn davon, daß die Zeit viel früher fällt, spricht das Original nicht von einer Halsberge für die 3. Klasse, sondern von einem halbergellum (haubergeon), womit später der valet armé bewaffnet wurde, und

<sup>\*)</sup> Freeman. History of the norman conquest.

stellt dies der lorica der knights der 1. Klasse gegenüber. Die lorica der letztern ist nichts anderes als der große haubert. Uebrigens soll damit die Beweisführung San Marte's \*) (S. 35), welche S. 517 in einer Anmerkung gegeben ist, nicht geschwächt werden, die sehr viel für sich hat. Der durch Baltzer\*\*) zur Vervollständigung geforderte Beweis, daß die kurze Halsberge schon in der frühern Zeit über der Brünne getragen worden sei, dürfte sich in dem letzten Willen des heiligen Everard. Herzogs von Frejus bieten, wo es heißt: "Bruniam unam cum halsberga et manicam unam ... " \*\*\*). Hiermit wird zugleich die abgeschmackte Ansicht Demay's †) ihre Widerlegung finden, daß die Brunne sich von der Halsberge nur im Stoff unterschieden habe, der Ausdruck grand haubert erst seit dem Aufkommen oder vielmehr der allgemeinern Verbreitung des Kettengeflechts (Ende des 12. Jahrhunderts) ††) erscheint. Die alte Brünne war ohue Hals- und Kopfdeckung.

Der Uebergang vom Glockenhelm zum Topfhelm läßt sich nach den franz. Siegeln bei

\*) San Marte. Zur Waffenkunde des ältern deutschen Mittelalters. Quedlinburg 1867.

\*\*) Baltzer. Zur Geschichte des deutschen Kriegswesens in der Zeit von den letzten Karolingern bis auf Kaiser Friedrich II. Leipzig 1877. S. 53.

\*\*\*) Hewitt. Ancient Armour and Weapons in Eu-

rope. I, S. 245.

t) Demay. Le costume de guerre et d'apparat d'après les sceaux du moyen-âge. Paris 1875. S. 6.

++) Der große Haubert mit daran befestigten Fausthandschuhen zeigt sich auf Siegeln zuerst bei Philipp d'Alsass 1170. Das Siegel Guy de Laval's v. J. 1095 zeigt den mit aufgenähten runden Platten oder Ringen besetzten haubert, das Siegel Raoul's, Grafen von Vermandois v. J. 1116 den aus verschobenen Vierecken vergitterten haubert.

Demay ganz genau verfolgen. Zuerst kommt die barbière (Gesichtsschutz) statt des Nasenbandes seit 1193 (Siegel des Matthieu von Montmorency) - 1196 auch auf dem Siegel Herzog Friedrich des Katholischen von Oesterreich -, bald darauf auch der Nackenschutz, und 1214 auf dem Siegel des Prinzen Louis, Sohn Philipp Augusts, der erste Topfhelm vor, der schon 1217 ziemlich allgemein getragen wird\*). Diesen einfachen Verlauf erkennt man beim Verf. (S. 552) nicht heraus, der undatierte Quellen, wie Hervard von Landsperg und die Wandmalereien von Braunschweig mitsprechen Wenn diese Malereien auch im Allgemeinen Heinrich dem Löwen zugeschrieben werden, so kann doch der Theil, welcher den Topfhelm erkennen läßt, erst aus dem Anfange des 13. Jahrhunderts sein.

Was S. 549 über den Schild gesagt wird, bedarf sehr der Einschränkung. Die franz. Siegel wissen nichts von einem Ovalschilde oder gar einem Kreisschilde. Mit Annahme des gro-Ben Hauberts geht man zum Beckigen Schilde über. etwas böher als breit, der erst in der 2. Hälfte des 14. Jahrh. und nicht schon in der Mitte des 13. mit dem Dreispitz vertauscht wird\*\*).

Die Helmdecke ist nicht während der Kreuzztige entstanden, sondern findet sich zuerst Anfang des 14. Jahrhunderts. Daß der Ausdruck ventail (finteil) als ein Bestandtheil der Kapuze (des Härseniers) zum Schutz des Kinns vorkommt \*\*\*), wird vom Verf. nicht erwähnt, obgleich es dadurch so merkwürdig ist, daß derselbe Theil, das Kinnstück, an der Schale des

<sup>\*)</sup> A. Schultz. Höfisches Leben II, 53.

<sup>\*\*)</sup> Demay S. 28.
\*\*\*) Beweis bei A. Schultz.

15. Jahrh. ebenso genannt wird. Ventail heißt außerdem der vordere Theil des Topfhelms, der zuweilen eine förmliche Thür vorstellt, die durch ein Charnier geschlossen wird. Auch das Vi-

sier wird so genannt.

Was Verf. S. 552 in einer Anmerkung ther den Gesichtsschutz von Kettengeslecht sagt, der vom Kinn nach der Stirn gestihrt und oben am Helm eingehängt wird, bezieht sich auf die Haube (bassinet) und kommt daher erst im 14. Jahrh. vor\*). Das Härsenier, welches Verf. S. 552 ganz richtig als die Kapuze aus Kettengeslecht, wenn auch mit einer sonderbaren Verwechselung mit camail bezeichnet, macht er in einer Anmerkung derselben Seite zu einem Gesichtsschutz aus Kettengeslecht, der von der Stirn ausging. Die Stelle aus Parcival, die er anstührt, bezieht sich nur auf die Kapuze. Der Huffenier ist nicht von huvet (Mütze) abzuleiten, sondern diente zum Schutz der Hüste\*\*).

Die Schlachtgeißel, der Morgenstern und die Streitaxt (S. 557) sind in dieser Zeit nicht Waffen der Reiterei, sondern des Fußvolks. Die Schulterflügel (ailettes) gehören dem 13. Jahrh., ganz einzelne Fälle abgerechnet \*\*\*), gar nicht an und dienten nicht, wie Verf. meint, zum Schutz der Schultern, sondern zum Erkennungszeichen, werden daher auch recognaissances ge-

nannt. Sie waren heraldisch bemalt.

Die Kesselhaube mit Visier, wie sie S. 558 besprochen und Taf. 40, Fig. 4 nach Viollet-le-Duc abgebildet wird, gehört erst dem 15. Jahrb.

<sup>\*)</sup> Siehe den Grabstein von Alb. von Hohenlohe, Günther von Schwarzburg und viele andre bei v. Hefner-Alteneck. Trachten des christlichen Mittelalters.

<sup>\*\*)</sup> Beweis bei A. Schultz.

<sup>\*\*\*)</sup> Demay erwähnt sie zuerst 1294. S. 16.

an. Das bassinet mit Visier wird zuerst von Guillaume Guiart\*) erwähnt.

Der Waffenrock oder besser das Waffenkleid des 13. Jahrh. über der Halsberge kommt zuerst Anfang des 13. Jahrh. vor. \*\*). Bis wurde es unter der Rüstung getragen \*\*\*). Die Stelle S. 558 "zu eben der Zeit, da die Schulterflügel, der Topfhelm und das Visier-Bassinet üblich wurde, begann auch die Sitte über dem Maschenhemde noch ein besonderes wallendes Waffenkleid zu tragen" ist nur für den Topfhelm richtig. Was S. 559 von Platten und Schienen gesagt wird, gehört erst in's 14. Jahrh., soweit die Arm- und Beinbekleidung damit gemeint ist. Kein Denkmal, kein Siegel des 13. Jahrh. läßt Ellbogen- und Kniekacheln, Armund Beinschienen erkennen†). Erst mit dem Jahr 1300 beginnt man zunächst das Bein und erst viel später auch den Arm mit Leder oder eisernen Schienen zu versehen, zunächst nur in Frankreich. Etwas anderes ist es mit der Brustbekleidung, doch davon erwähnt Verf. nichts. Die befingerten Handschuhe mit Eisenplättchen kommen auch erst im 14. Jahrh. vor und nicht, wie Verf. annimmt, in der zweiten Hälfte des 13.

Die Bewaffnung des spätern Mittelalters, welche Seite 425-756 besprochen wird, leidet an denselben Fehlern, Alles früher datieren zu wollen. So gleich im Eingange, wo es heißt,

<sup>\*)</sup> Guillaume Guiart. Branches des royaux lignages etc. Collect. Buchon.

<sup>\*\*)</sup> Demay S. 10. \*\*\* Ebend. S. 8.

t) Die Handschrift der Berliner Bibliothek über Gottfrieds Tristan aus dem 13. Jahrh. läßt doch auch unsicher, ob die Arm- und Beinbekleidung Leder oder Eisen ist.

daß Anfang des 14. Jahrh. Panzerhemd\*) und Eisenhosen mehr oder minder "benagelt", d. h. mit Platten verstärkt wurden. Das ist Deutschland vor den 30er Jahren des 14. Jahrh. nicht der Fall. Der Korazin (S. 728) ist nur von den reichsten Feudalherrn getragen worden. durfte also nur ganz beiläufig erwähnt werden. Vom Bauchpanzer (Schurz), aus mehreren eisernen Schienen zusammengesetzt, ist vor Anfang des 15. Jahrhunderts in datierten Monumenten nirgends die Rede. Die Fig. Taf. 51. 1, die auf 1340 bestimmt wird, ist daher um etwa 80 Jahre vordatiert. Das collarium (Koller) ist nicht mit dem camail zu verwechseln, besteht vielmehr, wie aus den Grabsteinen, welche die Verstorbenen unbedeckten Haupts darstellen, hervorgeht \*\*), im 14. Jahrhundert aus einem steifen aufrecht stehenden Halskragen, der äußerlich mit Kettengeflecht oder Schuppenwerk, später mit Blech bekleidet ist. Er lag unter dem camail. Letzterer scheint in Deutschland mit "Gehänge" (Haubengehänge) bezeichnet worden" zu sein, wie aus den Inventarien des deutschen Ordens hervorgeht\*\*\*). Es war an der Haube (Beckenhaube) befestigt. Als selbständiges Rüststück, wie es zum Eisenhut getragen wurde, nahm es den Namen "Hundskogel" und im 15. Jahrhundert den "Harnaschkappe"

\*\*) v. Hefner-Alteneck. Trachten II, 146 (Graf von Orlamünde) und 156 (Joh. von Linden). Siehe auch Dr. Luchs, Schles. Fürstenbilder.

\*\*\*) Lotar Weber. Preußen vor 500 Jahren. Danzig 1878. S. 577.

<sup>\*)</sup> Verf. braucht hier den Ausdruck Ringbrünne für Panzerhemde und Halsberge oder Maschenkapuze (Härsenier) für camail. Beides entspricht nicht dem Sprachgebrauch und kann nur zu Irrthümern Veranlassung geben. Das letztere ist sogar geradezu falsch.

Ausdruck "Halsveste", den Verf. dem Ruolandslied entnimmt, gehört dem Ende des 12. Jahrhunderts an, kann daher füglich nicht für das 14. Jahrh. verwendet werden.

Die große Kesselhaube, welche nach dem Verf. um die Mitte des 14. Jahrh. die üblichste Kriegstracht der schweren Reiterei geworden sein soll, erscheint nach Demay (S. 22) zuerst auf dem Siegel Philipp des Kühnen von Burgund 1403. Die Handschrift der Paris. Nationalbibl. des Titus Livius, der Taf. 51, 2 entnommen ist, scheint daher zu früh datiert. Ausdruck "Helmfenster" für Visier ist nicht rich-Wie wir oben gesehen haben, wird allerdings ventail, das dem Helmfenster entspricht. auch für Visier gebraucht, bezeichnet eigentlich aber den vordern Theil des Topfhelmes, Augenschlitz und Löcher zur Respiration, und das wird von Ottokar von Steier mit Helmfenster bezeichnet.

Es ist wiederum verfrüht, wenn Verf. S. 436 sagt, daß die Rüstung, welche seit 1400 allgemein angenommen wurde, der Harnisch von lichtem Eisen mit Kuiraß, Schurz und Krebs etc. gewesen sei. In den Schlachten von Tannenberg und Azincourt ist davon noch keine Rede, wenigstens was Schurz und Krebs betrifft. Ersterer erscheint in Deutschland erst in den 20er Jahren des 14. Jahrhunderts\*) und der Krebs erst viel später.

Die Plattenrtistung des Pferdes (Barssen) ist nach den Siegeln bei Demay (S. 56) erst zu Anfang des 16. Jahrhunderts abgeschlossen und nicht, wie Verf. S. 746 sagt, schon in der Mitte des 15. Zu Anfang des 16. Jahrh. erscheinen

<sup>\*)</sup> Bei v. Hefner-Alteneck, Trachten, zuerst II, 97 (Peter von Stettenberg † 1428 Grabstein).

auch die Söldner, wenigstens die "Kyrisser" wieder mit Barssen (Barden), welche seit Mitte des 14. Jahrh. ohne Pferderüstung waren, die nur von hochgestellten Kriegern getragen wurde

## 3. Taktik.

Ueber die Fechtweise zur Zeit der Karolinger (S. 531-535) ist so gut wie gar nichts gesagt. Hier wäre ein näheres Eingehn auf die Quellen durchaus nothwendig gewesen und Richer hätte für die spät karolingische Zeit eine reiche Ausbeute gegeben. Der Verf. hat die Aeußerungen des Kaisers Leo († 801) über die Fechtweise der Franken und Longobarden. wie vor ihm schon Peucker, ganz übersehn, die für die erste Zeit der Karlinger von höchstem Interesse sind und das fränkische Heer schon stark an Kavallerie zeigen. Ich kann nur darauf hinweisen, da hier nicht der Raum ist sie wiederzugeben. Wenn ich die Stelle über die Schlachtordnung derselben recht verstehe. geht daraus hervor, daß sie noch in einem Treffen fochten und da unmittelbar nach Karl dem Großen das Dreitreffensystem das herrschende wird, so erscheint die Annahme gerechtfertigt, daß er dasselbe eingeführt hat.

Auch die nachkarlingische Zeit (S. 579-592) ist sehr dürftig weggekommen. Außer dem, was Baltzer mittheilt, wird wenig geboten und doch sind die Fortschritte in dieser Zeit ganz außerordentlich. Bestimmt erkenntlich werden sie erst bei der Expedition Wilhelm des Eroberers 1066 nach England, dessen Heer doch vorherrschend aus Franzosen bestand. Die vorztiglichen Quellen, welche für diese Expedition vorliegen und in Freeman einen geschickten Bearbeiter gefunden haben, lassen es bedauern, daß der Verf. nicht näher darauf eingegangen

ist, da die Fechtart der Angelsachsen außerdem sehr an die Urzeiten erinnert. Was er S. 543 darüber mittheilt, ist so unbefriedigend und theilweis den Thatsachen widersprechend, daß es besser gewesen wäre, es überhaupt wegzu-lassen. Auch über die interessante Schlacht von Bouvines 1214 weiß uns der Verf. nichts zu berichten, obgleich dieselbe zeigt, daß es die Heersthrer dieser Zeit verstanden, selbst bei nicht unerheblichen Heeren\*) sich im gegenseitigen taktischen Bereich zu entwickeln und eine geordnete Schlachtordnung herzustellen. auch sich nach bestimmten Principien zu schlagen.

Wenn man die außerordentlichen Fortschritte der westeuropäischen Heere vom 9. bis zum 13. Jahrhundert in's Auge faßt und aus der Geschichte weiß, daß dergleichen sich nicht ohne äußere Einflüsse vollzieht, so liegt die Frage nahe, woher sind diese Einwirkungen gekommen? Man wird unwillkührlich auf das oströmische Reich verwiesen, das seit Karl dem Großen in immer nähere Verbindung mit dem Abendlande trat und zahlreiche Söldner aus demselben bezog, welche die Kenntniß der griechischen Kriegskunst heimbrachten. Die italienischen Städte sendeten zur Zeit ihrer aufsteigenden Blüthe im 11. Jahrh. ihre Söhne in

<sup>\*)</sup> Der Verf. giebt nach Capefigue die Stärke des franz. Heeres bei Bouvines S. 824 auf 80,000 Mann: 5000 Bannerherrn, 50,000 Ritter und Knechte (écuyers), 28,000 Communaltruppen der Nordprovinzen und 21,000 Abenteurer, deren Kern die Söldner des Königs bildeten, an. Das Chron. Senoniensi weiß dagegen nur von 9000 Reitern und 50,000 Mann zu Fuß; und das entspricht von sämmtlichen Quellenschriften am meisten den Leistungen der französischen Aufgebote späterer Zeit. Von Söldnern ist nirgends die Rede, sie scheinen sich beim Heere des Dauphins Louis in Poitou befunden zu haben, der den Feldzug schon etwas früher eröffnet hatte.

griechische Dienste (Anna Commena), um die Kriegskunst daselbst zu erlernen und sich geschickt zu machen den drohenden Gefahren, die sich ihrer angestrebten Selbständigkeit entgegenstellen konnten, zu begegnen. Die unmittelbare Bertihrung mit den Griechen seitens der Normannen in Unteritalien und später des Abendlandes während der Kreuzzüge that das Uebrige. Verf. hat dagegen die Mittheilungen über die Kriegskunst der Byzantiner seit dem Kaiser Leo abgebrochen und kommt nicht wieder darauf zurück!

Was Verf. tiber die franz. Lanze des 13. und 14. Jahrhunderts sagt, daß ihr 2 Bogenschützen zugetheilt waren, findet in den Quellen keine Bestätigung, auch giebt er keine Quelle dafür an. Im 13. und der ersten Hälfte des 14. Jahrh. ist von Lanze im spätern Sinne überhaupt noch keine Rede. Die franz. Lanze der zweiten Hälfte des 14. Jahrh. bestand aus 3 Pferden und 2 Gewapneten, dem homme d'armes (chevalier oder écuyer) und dem valet armé oder haubergeon\*). Auch die Aufstellung in Linie oder wie man es nannte, en haye, fand in dieser Zeit noch nicht statt, so allgemein dies auch angenommen wird. Die Ansicht ist auf den pere Daniel \*\*) zurückzuführen, der sie aus der Schlacht von Bouvines abstrahiert. Hier stand jedoch nur ganz ausnabmsweise das erste Treffen des rechten Flügels in Linie, um mehr Terrain einzunehmen und eine Ueberstigelung des Feindes zu ver-Froissart\*\*\*) gebraucht nur einmal den Ausdruck en have für die hommes d'armes,

<sup>\*)</sup> Die Bogenschützen nach englischem Vorbilde kommen mit ganz geringer Ausnahme in Frankreich erst im 15. Jahrh. vor.

<sup>\*\*\*)</sup> Daniel. Histoire de la milice française. Paris 1728.
\*\*\*) Ausgabe Kerwyn de Lettenhove V, 49.

welche hinter den genuesischen Armbrustschützen bei Crecy standen, um deren Flucht zu verhindern, also nicht zum Gefecht. Sie waren ganz außer Verbindung mit der eigentlichen Schlachtordnung. Die Ordonanz König Johanns vom letzten April 1351 läßt über die Fechtart in geschlossenen Trupps (par grosses routes) keinen Zweifel. Noch im Gefecht von Mons en Vimen 1421 formierte sich das Centrum Franzosen mit den Bestbewaffneten und Bestberittenen im Spitz und durchbrach damit die Burgunder \*). Die Fechtweise en haye kommt erst mit den franz. Ordonanzkompagnieen des 15. Jahrh, auf.

Ganz unrichtig ist S. 851 die Aufstellung der englischen Bogenschützen geschildert. Der Verf. weicht hier selbst von Rüstow ab, den er sonst als Autorität anerkennt, indem er sagt, sie standen en manière d'un herse, d. h. nach Art eines Fallgatters mit aus- und einspringenden Winkeln, während Rüstow richtiger bemerkt, sie standen wie ein Staketenzaun, en herse, vor den Geharnischten \*\*). Er irrt nur in Bezug auf den Staketenzaun. Die correctere Ausgabe Froissarts von K. d. L. sagt nicht herse, wie Buchon, sondern herce (hericon) im Sinne von Fronthinderniß\*\*\*). Die anonyme Chronik von Valenciennes drückt dies Verhältniß mit den Worten aus, daß die Bogenschützen

\*\*) Rüstow, Geschichte der Infanterie. Gotha 1857. S. 104. 105.

<sup>\*)</sup> Mémoires de St. Rimy. Collect. Buchon VIII. 192: Les dauphinois avoient mis les mieux montés et armés au milieu de leur bataille et en pointe. Si se frappèrent en la bataille du duc, et rompirent sa bataille en passant outre.

<sup>\*\*\*)</sup> Ausgabe K. de Lettenhove V, 50: "en manière d'une herce".

en manière d'un escut" vor den Rittern gestanden hätten\*). Dazu kommt, daß die englischen Bogenschützen im ganzen Lauf des 14. Jahrh. überhaupt keine Pfähle mit sich geführt haben, die erst von Heinrich V. vor der Schlacht von Azincourt 1415 eingeführt wurden \*\*).

Auch darin irrt J., wenn er sagt, daß die Bogenschützen zum Theil schwer bewaffnet, oder doch mit Brustharnisch und Pickelhaube versehn waren, indem er sich auf Chaucer beruft. Andre Zeitgenossen versichern, daß sie infolge ihrer leichten Bekleidung im Stande waren, den Bogen mit großer Kraft zu spannen \*\*\*). Auch St. Rémy und Waurin sprechen sich in Bezug auf Azincourt in derselben Weise aus.

Bei Besprechung der Taktik der deutschen Reiterei (S. 898-922) versäumt es der Verf. von der Formation der Haufen mit einem Spitz zu sprechen und kommt erst später ganz gelegentlich darauf, als ob das eine ganz zufällige Formation gewesen wäre. Er sagt sogar S. 907: "bei der vollen Gleve hielt im ersten Gliede der Ritter, im zweiten der mittelschwer bewaffnete Knecht, im dritten der Schttz", als ob sie eine Linienstellung eingenommen hätten. wird das gelegentliche Gefecht der deutschen Reiterei zu Fuß besprochen und dabei der arge Verstoß gemacht, daß Herzog Albrecht von Oesterreich in der Schlacht von Göllheim ein "novum bellandi genus" eingeführt habe, indem er die Reisigen habe absitzen lassen †). Im

<sup>\*)</sup> K. de Lettenhove V, Notes S. 475.

<sup>\*\*)</sup> Gesta Henrici quinti S. 42. Der Verf. ist der Kapellan des Königs, der ihn begleitete und als Augenzeuge spricht.

<sup>\*\*\*)</sup> Ebendaselbst S. 54 Anm.

<sup>, †)</sup> Verf. verstößt hier, wie sehr häufig, gegen den

Gegentheil bestand seine Instruction darin, die Pferde der feindlichen Reiterei zu erstechen. was als die neue Art des Kampfs bezeichnet wird. Die Baiern, die dies traf, fochten indeß zu Fuß weiter.

Das deutsche Söldnerwesen der adligen Reiter, das im 14. Jahrh. einen so bedeutenden Aufschwung nahm und zu dessen näherer Darstellung jetzt durch Publication zahlreicher Urkundenwerke ein umfangreiches Material vorliegt, wird S. 912 mit wenigen Worten abgemacht und erst dem 15. Jahrhundert zugeschrieben. Wie die Einrichtung der französischen Ordonanz-Kompagnien dafür vorbildlich geworden sein soll, ist nicht verständlich, da es lange vor denselben existierte. Auch die Einrichtung regelmäßiger Reitergeschwader, mit der Kaiser Maximilian I. i. J. 1498 vorging, hat weder mit den franz. noch burgund. Ordonanzkompagnien etwas gemein, sondern ist ganz original. Es wäre zweckmäßig gewesen, die ganze Urkunde mitzutheilen\*), da sie noch zur Zeit Karls V. die Grundlage für Anwerbungen deutscher Reiter

Grundsatz bei Citaten stets die neuste Ausgabe anzuführen, welche hier in den M. G. Pertz SS. XVII 418 zu suchen gewesen wäre, nicht als Chron. Salisb. wie Geißel. dem er das Citat entnimmt, noch hat, sondern Cont. Ratisb.

\*) Der Auszug, den Verf. nach Meynert mittheilt, ist ganz incorrect. Nicht der Fähnrich führte das Rennfähnlein, sondern der Rennfähnrich. Ersterer war zur Vertretung des Hauptmanns bestimmt und trug das Hauptbanner. Ein Lieutenant war außer ihm nicht vorhanden. Nichtkombattanten (Pferdepfleger) waren nicht die Marstaller und Edelknaben, wie Verf. meint, sondern die Trabanten, die, wie ihr Name andeutet, unberitten waren. Ihre Zahl belief sich im Ganzen auf 300, die der Kombattanten auf 1500, wovon 100 Kyrisser und 100 Schützen.

abgab\*), was dem Verf. allerdings entgangen zu sein scheint. Die Zahl der Schützen hatte sich zu dieser Zeit schon vervierfacht und aus dem Rennfähnrich war ein zweiter Rittmeister geworden. Auch die Spießer waren um 200 vermehrt.

S. 922 bis 943 ist dem deutschen Fußvolk des spätern Mittelalters gewidmet und im Allgemeinen recht gut durchgeführt. Ueber die Etymologie des Worts Trabanten, womit man im 15. Jahrh. das Fußvolk bezeichnete, läßt sich streiten. Mit Traben hängt es schwerlich zusammen. Da sie eng mit der Wagenburg verbunden waren, diese aber Tabor hieß, ist es sehr wahrscheinlich, daß das Wort aus Taboriten verstümmelt ist. Es ist nicht richtig, wenn S. 942 gesagt wird, die Bewaffnung der Landsknechte sei anfangs dieselbe gewesen, wie die der Trabanten, da die Landsknechte sich nach Schweizer Art bewaffneten und keine Setztartschen etc. führten.

S. 943 bis 955 wird sodann die Wagenburg besprochen. Bei Courtray hatten die Flamänder noch keine Wagenburg, wie Verf. meint. Die Wiedereinführung derselben knüpft sich an die Schlacht von Mons-en-Pevèle 1304 \*\*).

<sup>\*)</sup> Siehe die Bestallung Kaiser Karls V. für den Markgrafen von Brandenburg über 2000 gerüster Pferd bei Fronsperger I, S. 36. Sie besagt, daß darunter 1600 Spießer und unter denselben 100 Kyrisser "mit ganzen Barschen, wohl bedeckten stehlen Gliedern und verdeckten Hengsten", auch 400 Schützen sein sollen. Ueber die 2000 Pferde sollen 4 Fahnen und 2 Schützenfähnlein gehalten werden. Genau nach demselben Muster sind die Bestallungen der kaiserlichen Obersten, Markgraf Albrecht von Brandenburg und Herzog Moritz von Sachsen, auf je "1000 gerüster Pferd" vom 5. Apr. 1544. (Kriegebuch des Grafen Rheinhard zu Solms).

\*\*\*) Bei frühern Erwähnungen der Wagenburg maß

Es ist sehr wahrscheinlich, daß sie von Philipp, einem Sohne des Grafen von Flandern erster Ehe, der seine Schule in Italien gemacht hatte und im Frühjahr 1303 nach Flandern zurückkehrte, um als ältester Prinz\*) den Oberbefehl zu übernehmen, eingeführt wurde, zumal da sie in derselben Weise wie in Italien zur Deckung des Rückens verwendet wurde, wie das auch noch bei Tannenberg stattfand. Verf. hebt den Untersehied zwischen dieser Verwendung und der Ziska's, welcher sie in die erste Linie zog, nicht hervor. Dadurch wurde die Wagenburg erst znm wirklichen Streitmittel. Die Wagen wurden danach eingerichtet und stärker gebaut.

Die Ausführlichkeit, mit welcher die Wagenburg behandelt wird, entspricht durchaus der Wichtigkeit derselben, da sie seit den Hussitenkriegen in allen Theilen Deutschlands in Gebrauch blieb, nur hätte das nachgewiesen werden müssen. Nach der Darstellung des Verf. gewinnt es den Anschein, als ob die Wagenburg nur eine besondere Liebhaberei des Mark grafen Albrecht Achilles gewesen wäre. Einen der instructivsten Fälle ihrer Anwendung bietet das Gefecht von Thomaswaldau am 28. Juli 1488 \*\*), das jedoch nicht erwähnt wird. Auch

man sehr vorsichtig sein. Długoss erwähnt sie bei Wahlstatt aus keinem andern Grunde, als weil sie zu seiner Zeit üblich war. In diese Kategorie gehört auch der angebliche Bericht Hermanns von Salza, der nur in einer Ueberarbeitung aus dem 15. Jahrh. auf uns gekommen ist. Er spricht von Wagenburg und Büchsen ganz im Sinne des 15. Jahrhunderts.

<sup>\*)</sup> Seine älteren Brüder waren mit dem Vater Ge-

fangene in Frankreich.

<sup>\*\*)</sup> Der Originalbericht Georgs von Stein an Hans von Minkwitz, den sächsischen Kanzler, befindet sich in SS. rer. Siles. X, S. 157.

vermißt man die Dispositionen des Markgrafen im Feldzuge 1474 am Rhein\*). Erschöpfend ist die Darstellung des Streites mit den Wagenburgen daher durchaus nicht, es fehlt eben der Kampf. Sehr interessante Situationen ergeben die Feldzuge Podiebrads gegen Matthias Corvi-

nus von Ungarn 1469-1471.

Bei Besprechung der Taktik zu Anfang des 16. Jahrhunderts (S. 1050 ff.) zeigt Verf. gar zu wenig eignes Urtheil. Nachdem er Rüstow fast wörtlich wiedergegeben \*\*), wird auch Viollet-le-Duc mit herangezogen \*\*\*), so wenig beide auch zu einander passen. Während Rüstow die Kreuzform des Infanteriehanfens als Defensive form hinstellt, bezeichnet sie Viollet-le-Duc als Angriffsform und Verf. stellt beide unvermittelt neben einander (S. 1067), nimmt sogar die Zeichnungen des letztern im Atlas auf (Taf. 58, 1. 2), obgleich ihr bloßer Anblick die Ueberzeugung gewährt, daß hier für den Anfang des 16. Jahrh. unmögliche Formen produciert sind. Ob Verf. auch seine Behauptung, daß unter Karl V. jedes Fähnlein Infanterie 10 Musketiere gehabt hat, Viollet-le-Duc entnimmt, habe ich nicht controllieren können. führt er sogar an, daß die Zahl der Musketiere sich um die Mitte des 16. Jahrh. um das 5fache vermehrt habe, wo er in Rüstow (S. 224) lesen konnte, daß als Alba 1567 aus Italien nach den Niederlanden marschierte, er jedem Fähnlein 15 Musketiere zugetheilt habe. Es ist das erstemal, daß Musketiere überhaupt erwähnt werden.

\*\*) Rüstow, Gesch. der Inf. S. 201-267. Es han-

delt sich also um 4 Bogen.

<sup>\*)</sup> Bei Minutoli, Das kaiserliche Buch des Markgrafen Albr. Achilles. Berlin 1850, S. 427—431.

<sup>\*\*\*)</sup> Viollet-le-Duc, Dictionaire du mobilier. Tactique pendant le moyen-age.

Was S. 1068 und 1069 über die Taktik der Reiterei gesagt wird, ist nicht geeignet, eine Anschauung vom Reitergefecht dieser Zeit zu geben. Die Behauptung S. 1215, daß eine Reiterstandarte zu Karls V. Zeiten aus 60 schweren Lanzen, 120 Kürassieren und 60 Arkebusierreutern bestanden habe, ist zwar auf Montecuccoli\*) zurückzuführen, aber nichts desto weniger falsch, wie aus den Angaben, die ich oben tiber die deutsche Kavallerie unter Karl V. gemacht habe, hervorgeht \*\*). Sie past auch nicht für die Ordonanzkompagnien, die Karl V. in den Niederlanden, Mailand und Neapel unterhielt, wie sich aus Clonard ergiebt. Der Ausdruck Kürassier kommt bei den italienischen und spanischen Militärschriftstellern des 16. Jahrh. von Savorgnani (1570) bis Mendoza (1596) überhaupt nicht vor und erscheint erst bei Melzo \*\*\*) Anfang des 17. Jahrhunderts. Erstere gebrauchen noch den Ausdruck Ferraruoli im Sinne von pistoliers nach Art der deutschen Reiter, also einer leichten Reiterei. Der Ausdruck Kürassier für den schweren mit langen Pistolen bewaffneten Reiter scheint erst seit Umwandelung der französischen und niederländischen Lanciers in mit langen Pistolen bewaffnete Reiter allgemeiner geworden und Deutschland entnommen zu sein †).

\*\*) Die Bestallungen bei Fronsperger sind Urkunden entnommen.

\*\*\*) Ludovico Melzo. Delle regole militari sopra il

governo della cavalleria. Antwerpen 1611.

<sup>\*)</sup> Opere di Raim. Montecuccoli. Edit. Grassi. Milano 1831 I. S. 87. Es heißt hier übrigens mezze-corazze, das sind Schützen nach Art der deutschen Reiter.

<sup>†)</sup> In Deutschland war man schon auf dem Reichstage zu Speier 1570 dazu übergegangen, die Lanze ganz zu beseitigen. Man behielt aber auch in dieser neuen

Die Folgerungen, welche Verf. S. 1215 aus der Angabe Montecuccolis zieht, sind daher grundlos. Die deutschen schweren Reiter sind einfach aus den Schützenrähnlein Maximilians, wie sich diese um die Mitte des 16. Jahrh. gestaltet hatten, hervorgegangen. Wallhausen\*), den Verf. heranzieht, ist für deutsche Verhältnisse gar nicht maßgebend, da die Lanciers, die er noch behandelt, in Deutschland längst abgeschafft waren. Er entlehnt nach seiner Gewohnheit aus fremden Schriftstellern.

Auch ist es ein Irrthum, wenn Verf. S. 1218 sagt, die Reiter hätten Schwadronen von 1500 bis 2000 Pferden gebildet, ebenso weiter unten, daß sie den Gebrauch eingeführt hätten, im Trabe zu attackieren. Dies geschah schon vorher seitens der deutschen Spießer, um die geschlossene Ordnung des Haufens zu erhalten. Ich weiß wohl, daß Verf. seine Angaben aus Napoleon\*\*) entnimmt, doch ist dieser in deutschen Angelegenheiten sehr schlecht unterrichtet.

Die Ausdrücke spanische und niederländische Ordonanz, welche Rüstow für die Infanterie eingeführt hat, sind ganz praktisch, der Ausdruck

Form den Namen Kyrisser bei, wie aus einer Bestallung im 2. Theil von Fronsperger, der 1573 herauskam, hervorgeht (S. 20). Obgleich ihre Zahl um das doppelte gestiegen war — auf 1000 Schützenreiter 100 Kyrisser — so war dieses Verhältniß gegen die französischen und holländischen Formationen, die ganze Kompagnien von Kürassieren errichteten, doch zu gering. Man hatte daher in den 90er Jahren des 16. Jahrhunderts in Deutschland das Verhältniß von 3 zu 2, so daß von 1000 Reitern 600 Kürassiere und 400 Karabiniers (Arkebusierreiter) waren.

<sup>\*)</sup> Jac. v. Wallhausen, Kriegskunst zu Pferde. Frankfurt 1616.

<sup>\*\*)</sup> Louis Napoléon. Études sur le passé et l'avenir de l'artillerie. Paris 1846.

Brigade im Sinne einer bestimmten Formation, wie Vers. ihn nach Rüstow gebraucht, ist aber unhistorisch und daher unstatthaft (S. 1222). Auch ist es nicht richtig, daß das einzelne spanische Bataillon dem Bataillon ungarischer d. h. deutscher Ordonanz wesentlich gleich formiert gewesen sei (S. 1212), da die Spanier sich in Quadraten nach dem Terrain im Verhältniß von 4:7 formierten, während die Deutschen sich in Quadraten nach der Kopfzahl ausstellten. Die Spanier hatten daher bei gleicher Kopfzahl eine viel größere Front.

Eine Menge wichtiger Punkte, wie der Uebergang zu Regimentern, in Deutschland bei der Infanterie seit Mitte des 16. Jahrhunderts, bei der Kavallerie erst zu Anfang des 17.; ferner die Zahl der Chargen, die Verschlechterung des moralischen Elements in den Landsknechten, wie sie schon um die Mitte des 16. Jahrh. ein-

trat, werden gar nicht erwähnt.

Hinsichtlich der mittelalterlichen Kriegführung, die S. 986 skizziert wird, ist ein wichtiger Faktor übersehn, der Mangel an Geld. Er vor Allem trägt die Schuld, daß die Kriege ihren schleppenden Gang annahmen und nur darauf ausgingen, dem feindlichen Lande Schaden zu thun, um auf diese Weise zu seinen Absichten zu gelangen. War Geld vorhanden, so standen Söldner zugebote und man konnte sich große Ziele setzen. Die Absichten Johanns von England im Feldzuge von 1214 gingen auf eine Theilung Frankreichs hinaus und das Aufgebot seiner Kräfte, hauptsächlich durch englisches Geld erreicht, hätte dem entsprochen, wenn die klägliche Niederlage von Bouvines dem Feldzuge nicht bald ein Ende gemacht hätte. Das Geld. das der deutsche Orden durch vorzügliche Ad-

ministration des Landes und durch seine Handelsspeculationen gewann, verschaffte ihm Polen gegenüber durch Annahme deutscher Söldner große Vortheile, wie das bei der Eroberung Pommerellens und in den Kriegen, welche 1329 -32 zur Behauptung desselben dienten, hervortritt. Aber auch sonst finden sich Beispiele, daß man im Mittelalter den großen Krieg wohl ver-Die Anlage des Feldzugs von 1410 polnischerseits, als deren Schöpfer der Witold angesehn werden muß, ist den modernen Ideen darüber völlig nahestehend. Die Concentration fast des gesammten Ostens von Europa auf einem und zwar dem schwächsten Punkt des Ordensstaates mit der Absicht direct auf Marienburg zu marschieren, kann noch heute als Muster der Strategie für den großen Krieg aufgestellt werden. Ebenso ist der Feldzug des Königs Matthias Corvinus von Ungarn 1474 in Schlesien so reich an großen Conceptionen, daß er noch heute unsere Bewunderung erregt. Ansicht, daß nur die Burgunderkriege Karls des Kühnen einen höhern politischen Charakter haben, ist daher sehr zu modificieren.

An Finessen, geschickten Entwürfen und dem angemessener Durchführung sind die Feldzüge Francesco Sforza's so reich als irgend ein moderner Krieg. Dasselbe gilt von den Feldzügen Gonsalvo di Cordova's, des großen Capitan.

## 4. Die Feuerwaffen.

Der Eingang dieses Kapitels (S. 670) ist ziemlich geschickt dargestellt, obgleich ich nicht alles unterschreiben möchte. Verf. begeht dann aber den Fehler, zunächst zur Handfeuerwaffe überzugehn, da er damit sogleich ins 15. Jahrhundert überspringen muß. Es beweist wenig Kritik, wenn er die Entstehung des Luntenschlosses nach Würdinger\*) ins Jahr 1378 setzt, ohne daß der geringste Beweis dafür beigebracht wird. Ueber die Unzuverlässigkeit der Angaben Würdingers habe ich mich schon anderweitig ausgesprochen\*\*). Indem Verf. dann S. 784 die Angaben Schöns\*\*\*) heranzieht, bewegt er sich schon im 16. Jahrh., obgleich er (S. 786) den Standpunkt der Handfeuerwaffe Ende des 15. Jahrh. anzugeben meint. Im Uebrigen sind die Handfeuerwaffen mit vielem Fleiß bearbeitet und reichlich durch Zeichnungen veranschaulicht.

Vom schweren Geschütz (S. 786 ff.) kann man das weniger sagen. Die Handschrift Cod. germ. N. 600 der Münchener Bibliothek kann unmöglich aus der Mitte des 14. Jahrh. sein, da sie schon Geschttze darstellt, die Steine werfen. Frühestens ist sie 1380 zu setzen. Verf. verzerrt nun von vorn herein die Entwickelung der Artillerie, indem er die Angaben Uffanos†) (S. 787), der zu Anfang des 17. Jahrh. schrieb, zum Ausgangspunkt nimmt. Uffano wußte von der Artillerie des 14. Jahrh. etwa so viel als wir vor 50 Jahren, bevor durch Anstrengung einzelner Männer und durch Aufsuchung archivalischen Quellenmaterials in Rechnungen etc. das Dunkel gebrochen wurde, in welches sich das erste Jahrh. der Artillerie hüllte. Was uns Uffano mittheilt, ist die Darstellung einiger Ge-

<sup>\*)</sup> Würdinger, Kriegsgeschichte von Baiern etc. von 1347-1506. München 1868. II. Bd. S. 350.

<sup>\*\*)</sup> Archiv für die Artill. und Ingenieuroffiziere. 83. Bd. (1878) 3. Heft. Quellen zur Geschichte der Feuerwaffen etc.

<sup>\*\*\*)</sup> Schön, Geschichte der Handfeuerwaffen. Dresden 1858.

<sup>†)</sup> Uffano, Tradado de la artilleria. Brüssel 1613.

schütze, die zu seiner Zeit noch existierten und höchstens bis in die Mitte des 15. Jahrh. hinaufreichen, alte Steinbüchsen aus eisernen Stäben und Ringen zusammengesetzt. Andre hat er, wie er sagt, aus dem Vegez\*) entnommen, der die Geschütze des Valturius wiedergiebt, wie das Winkelstück, das Uffano aber falsch verstanden hat. Was er von der erstern sagt, daß die Länge ihrer Kammer 4 Kaliber, die ihres Rohrs 8 Kaliber gewesen sei und die Ladung ein Drittel des Steingewichts betragen habe, deutet auf Ende des 15. Jahrhunderts. Welchen kritischen Standpunkt nimmt Verf. daher ein, wenn er von dieser Büchse abstrahiert, daß die ältesten Geschütze dieselben Proportionen gehabt haben, und welche Unkenntniß der ältern Artillerie-Literatur geht daraus hervor, da die sogenannten Feuerwerksbücher aus der ersten Hälfte des 15. Jahrh., von denen einige gedruckt sind \*\*), ausdrücklich sagen, daß das Gewichtsverhältniß des Pulvers zum Stein in dieser Zeit wie 1:10 gewesen ist, andre noch ältere Daten dasselbe wie 1:14 erkennen lassen und daß das 14. Jahrh. über 2 Kaliberlängen des Rohrs nicht binausgeht! Diesem unkritischen Standpunkt des Verf. entspricht es auch, wenn er von einigen noch vorhandenen alten Geschützen sagt, daß z. B. die große Wiener Steinbüchse, von der Taf. 59. 5 eine Zeichnung nach einer Skizze bei Demmin gegeben ist, aus der ersten Hälfte des 14. Jahrh. stammen soll, wo tiberhaupt noch keine Steinbüchsen existierten, und daß die tolle Grete von

<sup>\*)</sup> Wahrscheinlich der deutschen Ausgabe des Flav. Veget. Ren. v. J. 1511 oder 1529.

<sup>\*\*)</sup> In der Ausgabe des deutschen Vegez v. J. 1529 und bei Hoyer, Geschichte der Kriegskunst, Göttingen 1800. IV. Zusätze und Erläuterungen S. 1107 ff.

Gent (S. 787) wahrscheinlich 1382 geschmiedet und iedenfalls 1411 verwendet sein soll, während nur eine geringe Kenntniß dazu gehört, um zu erkennen, daß sie frühestens aus der Mitte des 15. Jahrh. sein kann. Die Taf. 59.7 abgebildete konische Büchse als eine solche zu bezeichnen, die wahrscheinlich bei Crecy 1346 verwendet worden ist, setzt Allem die Krone Verf. nennt seine Quelle nicht, da sie wahrscheinlich eine sehr unlautere ist. veuglaire Taf. 59, 16 des Musée d'artillerie von Paris ist ungefähr 100 Jahr junger als Verf. ihn datiert. Ueber die faule Mette von Braunschweig sind die Angaben nicht benutzt, die unlängst in den Chroniken deutscher Städte (Braunschweig, 1. Theil) veröffentlicht worden sind. Es würde zuviel Raum beanspruchen, wollte ich dem Verf. auf allen seinen Abwegen folgen und seine Ansichten richtig stellen. Nur Einiges sei daher hervorgehoben. Die ursprüngliche Form Seele war nicht konisch, wie Verf. S. 786 sagt, wie man überhaupt in der ersten Zeit von einer Seele nicht sprechen kann, da das Geschütz von der Kammer gebildet wurde, die vorn nur eine Erweiterung von 3/4 bis 1 Kaliberlänge hatte. um das Geschoß aufzunehmen. Als dieser Theil länger geworden war und "das Rohr" genannt wurde, nimmt es von der cylindrischen die konische Form an, was wie aus einer Handschrift der Ambraser Sammlung hervorgeht, großer Fortschritt betrachtet wurde. Die konische Form herrscht in der ersten Hälfte des 15. Jahrh. vor und selbst der Breslauer Froissart (v. J. 1468) hat noch einige konische Röhren. Auch die Winkelstücke gehören nicht zu den ältesten Geschützen, wie Verf. (S. 796) nach Savorgnani\*) annimmt. Sie treten erst im dritten Jahrzehend des 15. Jahrh. auf. Man bezweckte damit die Aufhebung des Rückstoßes, welcher bis dahin verhindert hatte, schwereren Geschützen eine höhere Elevation geben zu können. Mit dem Aufkommen des mit Schildzapfen versehenen kurzen Rohrs, des heutigen Mörsers, bald nach der Mitte des 15. Jahrh., verschwinden sie wieder. Das Raisonnement über Mörser auf S. 797 ist daher hinfällig. Die Benutzung von Keilen war erst durch die Winkelstücke ermöglicht, die auch schon Mörser oder Böler genannt worden zu sein scheinen.

Haufnitz ist der böhmische Name für Steinbüchse. Von Hauptbüchse kann er schon deshalb nicht abgeleitet werden, weil dieser Name erst um die Mitte des 15. Jahrh. vorkommt, die Haufnitz dagegen schon lange vorher bestand. Wenn S. 798 der Vogler (veuglaire) \*\*) mit den Kammerbuchsen identificiert wird, so ist das nicht ganz zutreffend, da auch die Haufnitz und Terrasbuchse Kammern haben konnten. Die Terrasbüchse ist nicht Wagenbüchse, wie Verf. meint. Sie steht der Steinbüchse als längere Büchse (Kanon), die den directen Schuß gestattete und vorherrschend Bleikugeln gegenüber und ist mit dem Vogler nahezu identisch, so daß im südlichen und östlichen Deutschland, wo die Terrasbüchse in Gebrauch war, der Vogler nicht vorkommt, wie in den Rheingegenden die Terrasbuchse nicht.

<sup>\*)</sup> Savorgnani, Arte militare, terrestre e maritima. Venezia 1570.

<sup>\*\*)</sup> Die Erläuterung dieses Namens hätte wohl unterlassen werden können. Vom Katheder mag dergleichen seinen Effekt nicht verfehlen, gedruckt macht es einen peinlichen Eindruck.

Auf S. 801 bis 815 wird die Pulverbereitung und die Munition besprochen. Es hätte hier erwähnt werden müssen, daß die Anwendung der Holzasche zur Läuterung des Salpeters, die schon in arabischen Handschriften des 13. Jahrh. vorkommt, in den ältern Feuerwerksbüchern aus dem Anfange des 15. Jahrh. noch nicht erwähnt wird, so daß der Salpeter dieser Zeit sehr unrein gewesen sein muß.

S. 955-973 wird die Artillerie des 15. Jahrh. besprochen. Verf. leitet diesen Abschnitt mit einer sehr mühsamen chronologischen Zusammenstellung von gleichzeitigen Daten der ersten Hälfte des 15. Jahrh. ein, die leider dadurch an Werth verliert, daß dahei nicht mit der erforderlichen Kritik verfahren ist. Die Nomenclatur der von Kaiser Maximilian I. eingeführten Geschützgattungen beschließt den Abschnitt. Die Daten sind theils aus Würdinger, theils aus Essenwein\*) entnommen und in keiner Weise erschöpfend, da weder auf die eignen Angaben des Kaisers, wie sie im Weißkunig und in seinem Memorienbuch niedergelegt sind, eingegangen wird, noch im Atlas Zeichnungen davon gezeben werden.

Die Artillerie Kaiser Karls V. wird S. 1048 nach Uffano dargestellt, der indessen erst Anfang des 17. Jahrh. schrieb und daher nicht maßgebend für Karl V. sein kann. Ebenso wenig ist dies mit Jakob Preuß \*\*) der Fall (S. 1049), dessen Werk therhaupt nicht original, sondern der "Kriegsordnung" entnommen ist,

\*) Quellen zur Geschichte der Feuerwaffen etc.

Leipzig 1877.

44) Jakob Preuß, Ordnung, Namen und Regiment alles Kriegsvolks, von Geschlecht, Namen und Zahl der Büchsen. Straßburg 1530.

die ohne Druckort und Jahreszahl um 1525 veröffentlicht wurde und dem Zeugmeister Maximilians, Nickel Otten\*), zugeschrieben wird. Wir haben also die Artillerie Maximilians hier vor uns. Karl V. hat sich vor dem Jahre 1542 nicht mit der Artillerie heschäftigt. Seine Thätigkeit in dieser Zeit ist in dem interessanten Werke Henrard's \*\*) besprochen, das dem Verf. unbekannt geblieben ist. Man bleibt daher über die Entwickelung der deutschen Artillerie im 16. Jahrh. völlig im Unklaren.

S. 1218 ff. wird die Reorganisation der spanischen Artillerie und die Vereinfachung der Kaliber niederländischerseits besprochen. Sie gehören beide schon dem Anfange des 17. Jahrb. an. Es ist nan einmal eine Eigenthumkichkeit des Verf. alles vorzudatieren und dadurch das

thatsächliche zu beeinträchtigen.

Nach alle dem ist der wissenschaftliche Werth des Werks nicht allzuhoch anzuschlagen, obgleich des Guten noch immer viel tibrig bleibt Als Handbuch leidet der Text dadurch so sehr, daß weder Inhaltsverzeichniß noch Register, was beides bei solchem Werke dringend erforderlich ist, vorhanden sind. Wenn sich die Verlagshandlung nicht selbst den größten Schaden zufügen will, wird sie sich entschließen müssen, beides noch nachträglich zu liefern, da das Handbuch so völlig abstoßend auf Jeden wirkt, der es benutzen will. Auch vom Atlas müßte die Inhaltsangabe der einzelnen Blätter vorangestellt werden.

G. Köhler.

\*\*) Henrard, Histoire de l'artillerie en Belgique. Bruxelles 1865.

<sup>\*)</sup> Michael Ott von Oechterdingen, Kais. Max. oberster Feldzeugmeister.

Geschichte der Europäischen Staaten. Herausgegeben von A. H. L. Heeren, F. A. Ukert und W. v. Giesebrecht. XLII. Lief., 2. Abth.: Geschichte von Spanien von Friedrich Wilhelm Schirrmacher. Vierter Band. Geschichte Castiliens im 12. und 13. Jahrhundert. Gotha. Fr. A. Perthes. 1881. XVIII und 696 S. 8°.

Im zweiten Bande der Geschichte Spaniens hatte sich Heinrich Schäfer vorgesetzt, in ununterbrochener Folge dieselbe von der Auflösung des Kalifats von Cordova bis zu den Eroberungen Ferdinands im stidlichen Spanien und dem Ende der Herrschaft der Mowahiden in der Mitte des 13. Jahrhunderts darzustellen, gleichwohl führte er in diesem Bande die Geschichte Castiliens nur bis zum Tode Kaiser Alfonso's VI. (1109) und behandelte danach im dritten Bande, der erst im Jahre 1861 nach einer Pause von siebzehn Jahren erschien, absehend von jener wichtigen, die Bildung und Entwickelung der christlichen Nachbarreiche wesentlich bestimmenden Macht der Mitte, mit besonderer Berticksichtigung der Staatsverfassung und des Seewesens, die Geschichte Aragons und Cataloniens bis über die Mitte des 13. Jahrhunderts hinaus. Hierdurch sah sich der Fortsetzer veranlaßt, in dem ersten der drei weiteren, von ihm zu bearbeitenden Bände, in denen die Geschichte Spaniens bis zum Ausgang des Mittelalters geführt werden soll, zurückgehend auf die Zeiten Kaiser Alfonso's VI., die ruhmreichen Zeiten der Macht Castiliens während des 12. und 13. Jahrhunderts im Zusammenhang zur Darstellung zu bringen. In Bezug auf den vorliegenden reichen Stoff und die Aufnahme des ansehnlichen wissenschaftlichen Apparats hat er sich mannigfache Schranken setzen und ernste Enthaltsamkeit

üben müssen, und trotzdem erforderte die Darstellung des nothwendig Zusammengehörigen einen derartigen Umfang, daß die Schilderung des geistigen Lebens in Staat und Kirche. Literatur und Kunst dem folgenden Bande aufgespart bleiben mußte. Dort wird es auch am Ort sein, wenigstens in großen Zügen eine Anschauung von der hohen Stellung zu geben, welcher sich die Geschichtschreibung in Spanien während jener zwei Jahrhunderte erhob und eingehender, als es in diesem ersten Bande geschehen durfte, von den Resultaten Gebranch zu machen, zu denen die Quellenuntersuchung führte. Durch sie sah sich der Verfasser bestimmt, der cronica general Alfonso's X. für die geschilderten Zeiten eine bei weitem größere Autorität einzuräumen, als ihr von spanischen Autoren zu Theil geworden ist. Kaum genannt findet sich dagegen Conde's domination de los Arabes. welchem Werk von jenen, trotz der gerechten Abfertigung, die es durch Dozy erfahren hat. und trotz der den reichsten Ersatz bietenden stattlichen Folge arabischer Autoren, deren Geschichtswerke in vortrefflichen Textansgaben oder Uebersetzungen vorliegen, noch immer die Anerkennung gezollt wird, die allein einer Quelle ersten Ranges zukommt.

Um die Geschichte der Masmüditen und zwar für die Zeit von 1121 bis 1224 hat sich unter den arabischen Berichterstattern keiner ein größeres Verdienst erworben als Abd-el-wächid. Wenn er sagt: "Ich habe in diesen Blättern nichts berichtet, was ich nicht durch Mittheilung aus Büchern festgestellt, oder von zuverlässigen Leuten vernommen oder selbst erlebt habe, indem ich die Wahrheit und Gerechtigkeit suchte und vor allem bemüht war, daß ich nicht Je-

mandem etwas entzöge, was ihm gebührte, oder hinzustigte. was er nicht verdiente", so hat die Untersuchung nicht gefunden, daß er damit zuviel gesagt hätte. Um so mehr ist zu bedauern. daß es ihm nur darauf ankam, eine kurze Zusammenfassung der Nachrichten über die Herrschaft der Masmüditen zu geben. Bei seinen Berichten über die Regierung der Söhne, Enkel und Urenkel 'Abd el-Mûmen's, über ihre Mütter. Secretaire. Kammerherren und Vezire habe er sich, sagt er, nur auf das Nothwendige beschränkt.

Für die Zeiten von 1170-1263 ist zum ersten Mal die arabische Handschrift der Bibliothek zu Kopenhagen benutzt worden, über welche Herr Professor Dozy in seiner Ausgabe des Ibn Adharî, Introduction p. 103, ausführlich gehandelt hat. Leider machte die außerordentliche Verderbtheit des Textes der Benutzung größte Vorsicht zur Pflicht. Gleichwohl verdankt unsere Darstellung dieser getrübten Quelle

recht wesentliche Aufklärungen.

Wenden wir uns der Gruppierung des Stoffes zu. Durch die Schlacht bei Navas de Tolosa. den entscheidendsten Wendepunkt für den Niedergang der Herrschaft der Moslims in Spanien. gliedert sich diese zweihundertiährige thatenreiche Epoche in zwei fast gleiche Hälften, so daß die erste, anhebend vom Tode Kaiser Alfonso's VI., des Eroberers von Toledo, die Zeiten der Königin Urraca, der Könige Alfonso VII., Sancho III., Alfonso VIII. und seit dem Jahre 1158, der Trennung der Königreiche Castilien und Leon, zugleich der Könige Fernando II. und Affonso IX. von Leon, die zweite die der Könige Enrique I., Fernando III., Alfonso X. und Sancho IV. mufaßt. Heinrich Schäfer hatte

die Darstellung der Ereignisse, welche die Anwartschaft Alfonso's I. von Aragon auf Krone von Leon und Castilien veranlaßte, der Feder des Geschichtsschreibers dieser Reiche überlassen, der sich überdieß zu einer eingehenden Prufung und Darstellung der Regierungszeit der Königin Urraca nicht weniger durch die über sie bestehenden Unklarheiten als durch die verdunkelnde Leidenschaftlichkeit aufgefordert sah. mit welcher einerseits die historia Compostellana den Bischof Diego Gelmirez von Santiago, den energischen Beschützer Castiliens gegen Aragon, verherrlicht, andererseits die castilischen Historiographen herabgezogen haben. Bei der dem nächsten Bande vorbehaltenen Schilderung der zunehmenden Einwirkungen der pänstlichen Macht auf Kirche und Staat Spaniens wird dieser erste Erzbischof von Santiago noch einmal im Vordergrunde erscheinen. Nach einer Einschaltung über Ibn Tûmart, den Reformator des nordafrikanischen Islam und Begrinder der Sekte der Almohaden wird in vier Kapiteln das Leben Kaiser Alfonso's VII. behandelt, die ersten Erfolge bis zur Anerkennung der Kaiserwürde, darauf seine Conflikte mit den Vasallenfürsten von Portugal, Navarra und Aragon, deren glückliche Beilegung ihn erst in den Stand setzte, sich die anarchischen Zustände zu Nutze zu machen, die mit der Empörung der spanischen Moslims gegen die verhaßten Almoraviden tiber Andalusien hereinge-Znm ersten Mal ziehen die Cabrochen waren. stilier in Kordova ein, ohne es in eine christliche Stadt verwandeln zu können. Ibn Ganije, der Almoravide, bleibt ihr Gebieter, doch als Vasall Alfonso's, der sich durch die Genuesen zu der gewinnverheißenden aber bei der drohen-

den Landung der Almohaden und der schwankenden Haltung der Andalusier trotz der Mithülfe Navarras und Aragons äußerst gewagten Unternehmung gegen den reichen Handelsort Almeria fortreißen läßt. Leider bricht die von einem Gleichzeitigen abgefaßte Chronik des Kaisers, über deren Glaubwürdigkeit in Vicente de la Fuente's spanischer Kirchengeschichte sehr einseitig und hart geurtheilt worden ist, schon in den Anfängen der Schilderung jenes Unternehmens ab und leider lassen sich nach der Eroberung von Almeria auf Grund kurzer annalistischer und urkundlicher Notizen nur die Richtungen der Kriegsztige bestimmen, welche Alfonso zur Abwehr der hereinbrechenden Almohaden und zur Behauptung Almerias in seinen letzten zehn Lebensiahren unternommen hat. Gegen die bisherigen Annahmen wird erwiesen, daß der Verlust dieses Emporium dem Tode des Kaisers kurz vorausgegangen ist. Die Darstellung wendet sich dann den schweren Verhängnissen zu, die, eine Folge der Trennung der Königreiche Castilien und Leon und des frühzeitigen Todes Sanchos III., nach dessen kräftiger Regierung sich die Castilier zurticksehnten. während der Minderjährigkeit seines Sohnes. König Alfonso's VIII., durch die Factionskämpfe der Castro und Lara und die Usurpation König Fernando II. von Leon über Castilien kamen. durch deren Nachwirkungen sich nicht allein Alfonso VIII. Zeit seines Lebens in der vollen Durchführung seiner gegen die Almohaden gerichteten Unternehmungen gehemmt sah, sondern auch sein Nachfolger König Fernando III. bis dann im Jahre 1230 der Tod Alfonso's IX. von Leon zur Wiedervereinigung der getrennten Reichstheile führte. Für die mehr als funfzig-

jährige, in fünf Kapiteln behandelte Regierung Alfonso's VIII., deren hohe Bedeutung allein schon sich in den Namen Alarcos und Navas de Tolosa ausspricht, lagen in des gelehrten Mondehar Memorias del rey Alonso VIII. die forderndsten Vorarbeiten vor, die ihre Ergänzungen und Berichtigungen, soweit es sich namentlich um die Contacte mit der Macht der Almohaden handelt, in sehr umfänglicher Weise durch die Mittheilungen Abd-el-wahids und des unbekannten Verfassers des Ms. Copenh. erhielten. In einer Beilage ist der Versuch gemacht, Unklarheiten und Widersprtiche zu beseitigen, die über die Zahl der Kinder Alfonso's und die Zeit ihrer Geburt bestehen.

Das zweite Buch behandelt die Epoche der großen Eroberungen Castiliens im südlichen Spa-Nach der aus unzureichenden Quellen geschöpften Schilderung der glücklicherweise nur kurzen Regierung König Enrique's I. während dessen Minderjährigkeit die Lares nochmals die höchste Gewalt usurpieren und die wirren Zustände aus der Jugendzeit Alfonso's VIII. wiederkehren, erhebt sich die Darstellung auf umfangreichen urkundlichen und annalistischen Grundlagen zu den ruhmvollen Zeiten König Fernando's des Heiligen. Ein erstes Kapitel umfaßt seine Kriegszüge nach Andalusien bis zum Jahre 1230. dem Tode seines Vaters, König Alfonso's IX. von Leon. Zu nicht geringen Abweichungen von den bestehenden Annahmen führten die Untersuchungen über die Zeitbestimmungen jener Feldztige. In zwei weiteren Kapiteln finden die von den größten Erfolgen gekrönten Eroberungszüge ihre Darstellung: Čordova, Murcia, Jaen und Sevilla christfich. Ibn-el-ahmer von Granada, dessen

Klugheit der Islam den letzten Halt auf spanischem Boden verdankt, erkennt die Oberhoheit Castiliens an. In einem vierten Kapitel wird das diese großartigen Erfolge bedingende maßvolle Verhalten Fernandos gegen die neidvollen Nachbarn, besonders gegen Aragon geschildert.

Gleichfalls in vier Kapiteln, die jedoch bei der Fülle des historischen Materials den doppelten Umfang erreichen, wird die Regierung Alfonso's X. behandelt, die in Bezug auf die Lebensziele des Vorgängers fast nur Rückschritte aufzuweisen hat, an überspannten und darum verfehlten Plänen, an nicht durchgeführten Reformarbeiten, an Empörungen der nächsten Verwandten wie der Ricoshombres, an Auflehnungen der andalusischen Moslims und Demüthigungen durch die Waffen der afrikanischen Merinen überreich ist, und mit der Machtberaubung durch den eigenen Sohn, den Erbinfanten Sancho. endet. Die ganze Folge der Begebenheiten ist in der Weise gegliedert, daß in den vier Kapiteln die ersten Jahre schwankender Politik, die Verirrungen seiner Kaiserpolitik, die mit Papst Gregor X. zu Beaucaire geführten Unterhandlungen und die unheilvollen Rückwirkungen dieser antinationalen Politik auf Castilien geschildert werden. Von den Vorarbeiten verdankt der Verfasser für die ganze Zeit Alfonso's die meiste Förderung Mondejar's Memorias historicas del rei Don Alonso el Sabio, speciell für dessen römisches Königthum Busson's Schrift: "Die Doppelwahl des Jahres 1527 und das römische Königthum Alfons X. von Castilien". In einer Beilage wird auf Grund einer Mittheilung des Don Juan Manuel die Geschichte des Aufstandes des Infanten Don Enrique und der Moslims Andalusiens einer besonderen Prüfung nnterzogen.

Den Abschluß des Ganzen bildet die Regierung König Sanchos IV., der in die Bahnen König Fernando's III. wieder einlenkt, Krieg mit den Merinen, Frieden mit den christlichen Nachbarreichen sucht und, obwohl durch die von ihm selbst in Folge seiner Auflehnung gegen den Vater geschärften Parteigegensätze vielfach gehemmt, mit Hülfe des Fürsten von Granada das wichtige Tarifa gewinnt und gegen die Merinen behauptet.

Rostock.

Fr. Schirrmacher.

Theogonie und Astronomie. Ihr Zusammenhang nachgewiesen an den Göttern der Griechen, Aegypter, Babylonier und Arier von Anton Krichenbauer. Wien bei Carl Konegen 1881. VIII und 461 S. gr. Oct.

Um von der in der That ganz abnormen Wunderlichkeit, um nicht zu sagen Verfehltheit, des vorliegenden äußerst splendid ausgestatteten Werkes einen Begriff zu geben, gentigt es wohl einige die wichtigsten Principien und Resultate des Verf. charakterisierende Sätze aus der Einleitung (S. 1—40) herauszugreifen und diese alsdann durch einige Behauptungen aus den späteren Abschnitten des Buches zu illustrieren.

Der Verf., Herr A. Krichenbauer, "Besitzer der goldenen Medaille für Kunst und Wissenschaft" (wie es emphatisch auf dem Titel heißt), welcher sich auf S. II "alle Rechte, insbesondere das Uebersetzungsrecht" seines für Astronomen, Historiker und Archäologen gleich wichtigen Werkes (S. 7 f.) ausdrücklich vorbehält, ist kein Neuling mehr auf dem Gebiete seiner Wissenschaft. Er hat seine Methode der Untersuchung

bereits in einer Reihe von Schriften dargelegt. Diese sind: 1) Ein Schluß auf das Alter der Ilias. Wien 1874. 2) Beiträge zur homer. Uranologie, ebenda 1874. 3) Die Irrfahrt Odysseus, Berlin 1877. 4) Die Irrfahrt Menelaos, Wien 1877. "Man wird darin (sic!) ersehen", heißt es S. 2, "daß ich in Bezug auf den Himmel vom Sirius ausging, zur Wage gelangte, dann die Sterngruppe Bär, Bootes, Orion und Plejaden erklärte, dann zum Löwen und zu den Steinböcken geführt wurde und schließlich den Poseidon als unmittelbaren Nachbar der Steinböcke ebenfalls als Sternbild erkannte. und zwar als das Sternbild des - Wassermannes". An dieses Resultat- soll nun die gegenwärtige Untersuchung wieder anknüpfen. Zwar hat eine böswillige Kritik die bisherigen Ergebnisse des Verf. bis jetzt nicht anerkannt, sondern geglaubt, er wolle die Philologie compromittieren und die Welt mystificieren (S. 6), doch hat diese Verkennung der Wahrheit Herrn K. nicht hindern können, seine bahnbrechenden mythologisch-astronomischen Studien mit dem Cirkel in der einen und mit dem aus dem Ringe gelösten Himmelsglobus in der andern Hand (S. 43) rüstig fortzusetzen und "auch die andern Götter der Ilias, Here, Athene, Ares, Apollon, Artemis, Aphrodite, Thetis als Vertreter eines oder mehrerer Sternbilder an der Ekliptik. Zeus aber als Sonne nachzuweisen" (S. 2). So "gestaltete sich ein Götterkreis entsprechend dem Thierkreise an der Ekliptik und die Handlangen der Götter erschienen als der religiöse Ausdruck einer bestimmten Himmelsanschauung, eines bestimmten kosmischen Vorganges aus der Zeit um - 2110 v. Chr.". Hr. K. "erkannte, daß wir wirklich Bruchstücke eines halb verschollenen Gesanges in der Ilias erhalten haben

die sich aber erklären und so ordnen lassen, daß wir die Umrisse des alten Liedes erkennen". "Dieses Götterepos bebt sich natürlich (!) vom historischen oder Heldenenos der Ilias vollständig ab, weil der Schauplatz der Himmel ist und die Zeit der Handlung um 2000 v. Chr. (!) fällt, wo von dem historischen Epos noch keine Rede sein kann". Doch der Verf. "konnte bei diesem Ergebnisse der Untersuchung [das allein schon hingereicht hätte, jeden andern Forscher zu befriedigen und ihm die Krone der Unsterbliehkeit zu verleihen, Anm. d. Rec.] nicht stehen bleiben". Geleitet von der Erwägung, daß wohl noch andere Götterkreise aus späterer Zeit in den durch Absonderung des ältesten gewonnenen Abschnitten der Ilias enthalten seien, setzte Herr K. seine zwar mühevollen (S. 6) doch schon durch glänzende Ergebnisse belohnten Untersuchungen fort und — siehe da — "es ergab sich ihm aus einem Theile der Götterhandlungen und Göttergestalten ein zweiter Cyklus, der in sich abgeschlossen abermals der Ausdruck bestimmter uranischer Verhältnisse war. und zwar - aus dem 15. Jahrh. v. Chr. Ein Rest von Mythen zeigte nur mehr wenige Spuren realen Inhalts, war bereits mehr ein poetisches Spiel mit den alten Formen. dieses Stadium in die Zeit von ungefähr -1000 v. Chr. bis in die historische Zeit".

"Aber auch dieser Erfolg war dem Verf.
noch nicht hinreichend. . . . Es muß sich das
Analoge auch bei der Theogonie und Mythologie
anderer Völker nachweisen lassen. So wurde er
auf das Gebiet der vergleichenden Mythologie
gedrängt (!), aber erst als sein ganzes Gebäude
der griechischen Theogonie geschaffen war. Er
wandte seine Prinzipien auf die Theogonie der

Babylonier, Aegypter und Arier (sie!) an und fand, daß auch dort die chaotischen Knäuel von Mythen sich lösen, ordnen und erklären lassen, die Mythen chronologisch und genetisch der individuelle Ausdruck dieser Völker für dieselben astronomischen und kosmischen Vorgänge sind, welche die Grundlage der aus Homer geschöpften Theogonie waren. Nun erst (!) erschien die homerische Theogonie als ein ganz natürlicher Zweig der Culturentwickelung des alten Orients überhaupt, und der Verf. gewann die feste Ueberzeugung, daß er zur Literatur der Theogonie kein überflüssiges (!) Buch hinzufüge".

Nach diesen Auseinandersetzungen, welche ich, um möglichst objektiv zu verfahren, größtentheils mit den eigenen Worten Herrn K.'s gegeben habe, hätte es, sollte man meinen. des Verf. erste Pflicht sein müssen, nachzuweisen, daß die Griechen schon vor 2000 v. Chr. den Thierkreis kannten, und daß Ideler Unrecht hatte, wenn er in seiner berühmten Abhandlung über den Ursprung des Thierkreises (Philos.histor. Abh. d. Berl. Ak. 1838 S. 21 u. 24) ein über das 7. Jahrh. v. Chr. hinausreichendes Alter des griech Zodiakus und dessen ägyptische Herkunft bezweifelt, aber was bietet uns Hr. K. statt dieses Nachweises? Nichts weiter als die bodenlose Behauptung (S. 22) "die Thierkreisbilder haben ihren Namen von den Aegyptern, denn nur dort trifft es zu, daß die Namen in Beziehung zur Natur des Landes stehen" (?!) Zwar weiß der Verf. aus Mädlers Gesch. d. Himmelskunde 1872 S. 28, daß "nach Idelers Untersuchungen sich die Thierkreisbilder [auf ägyptischem Boden]\*),

<sup>\*)</sup> Diesen wichtigen Zusatz läßt freilich Herr K. weg. Vgl. Ideler a. a. O. S. 3 und Letronne in seiner Abh.

nicht über die Zeit Cäsars zurück nachweisen lassen". doch lehnt er eine Widerlegung Thatsache einfach mit den Worten es könne dies nicht Gegenstand der vorliegenden Untersuchung sein" (S. 23). Im Folgenden wird der Name des Steinbocks mit der Behauptung erklärt, daß um 2400 v. Chr. am 21. Juni - die Jagd auf die Steinböcke in Aegypten habe. (Die Astronomen von mögen beurtheilen, ob der Verf. berechtigt ist, sich bei diesen Monatsdaten des Jahres 2400 v. Chr. "die Sonne im Untergang" das betr. Sternbild am östlichen Himmel zu denken.) Aehnlich soll das Bild der Fische seinen Namen erhalten haben, weil am 21. Juli des Jahres 2400 "die Aegypter sich von den Fischen nährten, die im zurücktretenden Nil sich in Ftille vorfanden". Da am 21. September "die Hammel schon (!) auf die Weide getrieben wurden". so hat das zu dieser Zeit bei untergehender Sonne am östlichen Himmel erscheinende Sternbild den Namen Widder erhalten (S. 23). Das allerinteressanteste Ergebniß dieser Untersuchungen ist es aber, daß die Löwen in Aegypten ihre Schonzeit hatten, da nach Herrn K. "wahrscheinlich erst am 21. Jänner die ägyptischen Löweniagden begannen" (S. 24).

So viel aus der Einleitung des Buches. Zur Charakteristik des sonstigen Inhalts mögen folgende Sätze genügen. S. 108 heißt es von der Gorgo: "Die Gorgo muß... ein Stern sein, der 180 Grade vom 325 Grade entfernt ist, also ein Stern, der am 21. Decbr. Mitternachts kulminiert. Nur so ist er das echte Wahrzeichen des aigishaltenden Zeus. Stellen wir uns den Himmelsglobus für 2110 v. Chr. demgemäßein, den 145.

Sur l'origine Grecque des zodiaques prétendus Égyptiens. Revue des deux Mondes 1837.

Grad unter den Meridian, so haben wir genau dieselbe Himmelsstellung, wie sie zur Erklärung der eulenhäuptigen Athene nothwendig war. Es ist nur ein Stern in dieser Linie, und dieser ist wieder Alphard, der veränderliche Stern. dieser wirklich die Gorgo sein, so muß das Epitheton βλοσυρώπις dazu passen ... das Wort ist bisher unerklärt [vgl. jedoch Curtius Grdz. d. gr. Etym. S. 549 und Studien z. gr. u. lat. Gr. I, 2, S. 295 ff.], weil man an den Himmel nicht dachte [Verf. scheint also die neueren Untersuchungen, wonach die Gorgonen Gewitter dämonen sind, nicht zu kennen]; die Etymologie liegt so offen wie in anovoos, das Wort kommt von αημι wehen, σύρω ziehe und bezeichnet, daß etwas durch Wehen leicht weggezogen werden kann [vgl. dagegen Curtius in d. Stud. z. griech. u. lat. Gr. I, 2 S. 295 ff.]. So leite ich βλο-συρ-ώπ-ις ab von βλο-βλαθ-, βλωθρός, βλαστάνω, wachse, σύρω, ziehe, und ωψ, das Auge; es bezeichnet ein Auge, das durch Wachsen auseinandergezogen wird" u. s. w. Anderwärts (S. 168) wird von einer "katzenhäuptigen Gorgo" (!) geredet. Als ein weiteres Beispiel höchst seltsamer etymologischer Methode will ich nur die Untersuchung des Namens Evvá anführen: "èv ist dem Verf. heißt es S. 168 — nicht die Präposition "in", sondern zu den Stammformen gehörig, die den Begriff der Einheit ausdrücken, olvós, unus, ains, eins (Curt. Etym. 4. Afl. S. 320). v ist der Rest von av, av-w, zunde an, svw senge, skr. ush, brennen, leuchten; Enyo heißt also wortlich: die allein Leuchtende und diese Bedeutung führt uns direkt auf den Sirius" u. s. w. diesem Stile ist das ganze Buch geschrieben. Kein Kundiger wird es, glaube ich, aus der Hand legen, ohne ein paar Mal recht herzlich tiber die wunderbaren Gedankenspringe des Verf. gelacht zu haben. Doch hat das Werk nicht blos eine heitere, sondern auch eine recht ernste Seite. Es illustriert gewissermaßen die Worte Schillers:

> "Ohne Wahl vertheilt die Gaben, Ohne Billigkeit, das Glück" u. s. w.

Unter den Gaben verstehe ich in diesem Falle das Glück des Verf. für seine Schrift einen Verleger gefunden zu haben und noch dazu einen solchen, welcher die Kosten glänzender Ausstattung nicht scheut. Es ist eine traurige und niederschlagende Thatsache, daß oft völlig werthlose Bücher in glänzender Ausstattung das Licht der Welt erblicken, während viele tiefeindringende, gediegene wissenschaftliche Arbeiten gewissermaßen als todtgeborene Kinder in den Pulten ihrer Verfasser eingesargt liegen mitssen, weil diese keinen Verleger dafür zu finden vermögen. Für solche ist es nur ein schlechter Trost, zu sehen, daß die Kritik sich durch äußeren Glanz und durch den hochtönenden Titel eines "k. k. Gymnasial-Direktors und Besitzers der goldenen Medaille für Kunst und Wissenschaft" nicht bestechen läßt, sondern werthlose Bücher an den Ort schickt, wohin sie gehören: in die Papiermühle.

Apollon Pythoktonos. Ein Beitrag zur griechischen Religions- und Kunstgeschichte. Von Th. Schreiber. Leipzig, Wilhelm Engelmann. 1879. II, 106 S. und 2 Lichtdrucktafeln.

Einen äußerst wohlthuenden Gegensatz zu dem soeben besprochenen größeren Werke bildet die vorliegende (Leipziger) Habilitationsschrift Th. Schreibers, welche sich zwar auf die Untersuchung nur eines Mythus — nämlich des Apollon Pythoktonos — beschränkt, denselben aber so vielseitig und gründlich, mit solcher Besonnenheit des Urtheils und Gelchrsamkeit auf literarischem wie archäologischem Gebiet behandelt, daß sie wohl als ein Muster mythologischer und religionsgeschichtlicher Specialforschung bezeichnet zu werden verdient.

Der Verf. hat seinen gesammten Stoff in 10 Abschnitte eingetheilt, wobei nur zu beklagen ist, daß er es verschmäht hat, die einzelnen Capitel zur leichteren Orientierung des Lesers über den Gang der Untersuchung mit kurzen Inhalts-

angaben zu versehen.

Cap. I (S. 1-9) behandelt die älteste literarische Version des Mythus vom Apollon Pythoktonos, welche uns in dem homerischen Hymnus auf den delphischen Apollon vorliegt, und, wie der Verf. nachweist, durch spätere Zeugnisse theils bestätigt, theils modificiert oder erweitert wird. Schon hier tritt uns die wichtige Thatsache entgegen, daß namentlich die Legenden anderer apollinischer Cultusorte auf den ursprünglichen (delphischen) Mythus erweiternd eingewirkt haben. Wenn übrigens der Verf. von dem ältesten delphischen Mythus annimmt, daß er die Erlegung des Drachen und die Grundung des Orakels noch nicht in ursächlichen Zusammenhang gebracht habe, oder daß die Drakaina von Haus aus nicht zu dem delphischen Orakel in irgend einem Verhältnisse stehe (S. 7), so scheint dem doch der auf S. 50 von S. selbst hervorgehobene Umstand, daß auch auf Delos, zu Tegyra, Gryneia und Sikyon die Legende des Drachenkampfes an eine Orakelstätte geknupft war, zu widersprechen, so

lange nicht mit Bestimmtheit nachgewiesen werden kann, daß jene Combination zweier Mythen später von Delphi aus dorthin gelangt erst Daß der sicherlich schon vor der Entwickeist. lung des delphischen Apollonkultus bei allen Hellenen verbreitet gewesene Mythus von einem drachentödtenden Orakelgotte vorzugsweise in Delphi lokalisiert und entwickelt worden ist. dürfte sich einfach aus der Beschaffenheit des delphischen Bodens erklären, wo ein eigenthumlicher kalten Hauch\*) ausströmender Erdschlund (στόμα τῆς) mit prophetischer Wirkung zugleich an das Grab eines verwesenden Drachen und an seinen orakelnden Ueberwinder erinnerte. Daraus folgt aber doch wohl, daß der delphische Mythus von jeher die Drakains in engstem Verhältnisse zum Orakel stehen ließ. Insofern freilich mag S. recht haben, als die Drakaina im ältesten Mythus vielleicht noch

<sup>\*)</sup> Vgl. folgende Ausdrücke des Hymnus: zeito μέγ' άσθμαίνου σα χυλινδομένη χατά χώρον, (v. 181), λείπε δε θυμον φοινον αποπνείουσα (v. 183), αλλά σε γ' αὐτοῦ πύσει Ιαῖα μέλαινα καὶ ἡλέκτωρ Ύπερίων. Höchst wahrscheinlich hängen diese Vorstellungen des dos mairen und θυμὸν ἀποπνείν mit dem merkwürdigen Hauche (πνευμα, αιμός, αναθυμίασις Plut. de def. or. 46 u. 50) zusammen, welche der delphische Erdschlund ausströmte. Nach Plut. a. a. O. 50 entwickelte derselbe mitunter eigenthümliche Gerüche, welche auf die Idee eines verwesenden Körpers führen mochten. Die Wurzel pu, wovon πύθω, bedeutet ursprünglich stinken: Fick, Wörterb. 2 S. 126. Uebrigens giebt, so viel ich sehe, der homer. Hymnus keinen positiven Anhalt für S.'s Annahme, daß der Drache in keinem Verhältniß zum Orakel gestanden habe. Ein solches ist zwar nicht mit klaren Worten ausgesprochen, folgt aber doch wohl indirect aus dem Umstande, daß der Mythus vom Drachenmord unmittelbar an die Legende von der Orakelgründung angeknüpft ist und dasselbe Lokal hat.

nicht die Rolle einer Httterin oder Prophetin des Orakels spielte. Aber die Auffassung derselben als einer Tochter der Erde scheint mir uralt zu sein, weil sie sich unmittelbar aus der Beschaffenheit der eigenthumlichen delphischen Orakelsitte ergiebt. Wahrscheinlich galt der Erdschlund, über welchem der Dreifuß stand, von Anfang an als Grab des Drachen (Luc. de astrol. 23), ebenso der unmittelbar daneben befindliche Omphalos, als dessen Tumulus (Varro l. l. VII, 17, Schoemann Gr. Alt.2 II, S. 301 u. Wieseler Annali d. inst. XXIX, p. 160 ff. Göttinger gel. Anz. 1860, St. 17-20)\*).

Im zweiten Abschnitt (S. 9 ff.) wird die allmähliche Umwandlung des ursprünglichen Mythus in jene euhemeristische Legende nachgewiesen, welche den von späteren Schriftstellern beschriebenen Gebräuchen des Stepterionfestes \*\*) zu Grunde lag. Gewiß mit Recht zweifelt S. an der Haltbarkeit der von O. Müller aufgestellten, auf den ersten Blick höchst bestechenden Hypothese von dem Zusammenhang Knechtschaft Apollons bei Admetos mit der delphischen Kultlegende. Auch die S. 18 ff. gegebene Darstellung der Geschichte des vouos IIv-Gezóc hat viel Wahrscheinlichkeit. Das Resultat der die Kalenderzeit des Stepterion betreffenden Untersuchung, welche ich ebenfalls als in der Hauptsache gelungen anerkennen muß, lautet S. 36: "so ergibt sich, daß das S. als in sich abgeschlossenes [vermuthlich von der Stadt-

\*\*) Vergl. über diese Form des Namens meinen Aufsatz in Fleckeisens Jahrbb, f. klass, Philol. 1879, S. 734 ff.

<sup>\*)</sup> Das "in Form einer Höhle überbaute Adyton" (Bursian, Geogr. I, 176) ist wohl mit den ζάθεα ἄντρα δράχοντος (Eurip. Phoen. 232) identisch.

gemeinde Delphi ausgehendes S. 331 Cultusfest für sich bestand und jedes neunte Jahr ohne Unterbrechung in der Zeit vor den Pythien abgehalten wurde, bei deren Beginn es bereits seit einigen Tagen (wenn nicht Wochen) beendet war". So viel scheint sicher, daß das Stenterion in seinen Hauptzügen ein uraltes lokales Fest war (vgl. den Anhang S. 95) und in die Zeit 7. Bysios bis 7. Bukatios fiel. wahrscheinlich wurde es, wenigstens in der älreren Zeit, unmittelbar im Anschluß an den Geburtstag des Gottes (7. Bysios) gefeiert, weil nicht nur der Drachenkampf, dessen Erinnerung es geweiht war, im Mythus gleich auf die Geburt des Apollon folgte, sondern auch die wahrscheinlichste Deutung des Drachen als des Winters und des Apollon als Sonnen- und Frühlingsgottes (vgl. Schreiber a. a. O. S. 66 und meine Studien z. vgl. Mythol. d. Gr. u. Römer I, S. 41 ff.) auf ein zu Anfang des Frühlings gefeiertes Fest hinweist. Wie trefflich sich der meteorologische Charakter des Bysios für jenes Fest des Drachenkampfes eignet, ersieht man aus A. Mommsens Griech. Jahreszeiten I, 16 ff., wo auch auf die in diesem Monat häufigen Erdstöße hingewiesen wird. welche noch jetzt von den Griechen als Zeichen guter Ernte gedeutet werden. Wenn neben diesem lokalen Feste des Stepterion auch noch die amphiktyonische Feier der Pythien, welche dieselbe mythische Grundlage hatte, bestand, so erklärt sich dieses Bedürfniß eines Doppelfestes wohl am Besten aus dem Umstand, daß der Monat Bysios sich nicht wohl zur Seefahrt eignete (Hesiod. sora 674 ff. Mommsen a. a. O. S. S. 18 f.), so daß die ferner wohnenden Verehrer des Apollon Pythoktonos unbedingt auf eine sommerliche Feier angewiesen waren. (Vgl. Hy. in Ap. Pyth. 112 ff.).

Im 3. und 4. Capitel bespricht S. die dem delphischen Mythus parallelen Legenden von Tegyra, Delos, Gryneia, Ephesos, Kroton und Sikyon und weist - entsprechend den Grundsätzen O. Müllers in den Proll. S. 221 ff. — den allmählich sich vollziehenden Ausgleich der verschiedenen Lokalsagen nach. Treffend erscheinen namentlich die Bemerkungen über das Verhältniß der tegyraeischen Legende einerseits zur delphischen anderseits zur delischen (S. 43 u. 52). Es läßt sich vermuthen" - äußert der Verf. gewiß richtig S. 51 — "daß mit der Gründung eines Cultsitzes auch der Gesammtumfang der betr. Mythen angesiedelt wurde", und "daß nach und nach, besonders in benachbarten Cultusstätten, sich das Bedürfniß geltend machte, die Gegensätze und Widersprüche der einzelnen Ortslegenden auszugleichen, wodurch manche Lokaltraditionen zu Gunsten anderer verdunkelt wurden, manche mehr in den Vordergrund treten mochten". So scheint ursprünglich auch Delphi ein Geburtsort des Apollon gewesen zu sein, welche Ehre später Tegyra und Delos für sich allein in Anspruch nahmen, und der Schauplatz des Drachenkampfes wurde mehrfach auch nach Delos verlegt, weil derselbe ursprünglich im engsten Zusammenhang mit der Geburt des Gottes stand (vgl. auch Schreiber in Fleckeisens Jahrbb. 1880, S. 685 und meinen Aufsatz über die Parolen des Aratos und Brutus ebenda S. 601).

Mit der Deutung des Mythus vom Drachenkampfe beschäftigt sich der 5. Abschnitt. Der Verf. behandelt darin die sämmtlichen bisher bekannten Interpretationen und entscheidet sich schließlich für eine physikalische Deutung der Sage, doch verzichtet er darauf, deren ursprünglichen Sinn klar zu erkennen. Die von mir in

den Studien zur vol. Myth. d. Gr. u. Röm. I. p. 41 aus gewissen Parallelen germanischer und indischer Mythologie und aus der Feier des Drachenkampfes im Frühling erschlossene Deutung des Apollon als Sonnen- oder Frühlingsgottes und des Drachen als Winters findet S. im Allgemeinen zwar ansprechend aber doch deshalb "Bedenken erregend, weil sie nicht einzelne, sinnlich wahrnehmbare Erscheinungen, sondern einen ziemlich ausgedehnten Zeitbegriff mit wechselndem Inhalt dem Symbol des Drachen unterlege" (S. 66). Daß dieser Einwand nicht ganz zutreffend ist beweist nicht blos der namentlich von den Germanen so deutlich ausgeprägte Mythus vom Kampfe des Sommers und Winters (vgl. meine Schrift S. 41 f. und Mannhardt. Die Götter d. den. u. nord. Völker S. 143 ff.). sondern auch die im Hymnus (v. 124) erhaltene Bezeichnung des Drachen als régas arouv. da, wie ich in meiner Schrift Die Gorgonen u. Verwandtes S. 124 nachgewiesen habe, Homer den Ausdruck τέρας vorzugsweise von meteorischen Erscheinungen gebraucht, zu welchen ja auch der χειμών, (welches Wort zugleich das Unwetter bezeichnet), gehört. Vgl. auch die Il. P. 549 gegebene Charakteristik des Winters:

ή και χειμώνος δυσθαλπέος, ὅς δά τε ἔργων ἀνθρώπους ἀνέπαυσεν ἐπὶ χθονὶ μἤλά τε κήδει

mit folgenden Versen des Hymnus auf den pythischen Apollon (124), welche das schädliche Treiben des Drachen schildern sollen:

κακά πολλά ἀνθρώπους ἔρδεσκεν ἐπὶ χθονὶ, πολλά μὲν αὐτούς, πολλά δὲ μῆλα ταναύποδ', ἐπεὶ πέλε πῆμα δαφοινόν. Sicherlich haben die während des Bysios in Hellas so häufigen Erdbeben viel zur Entwickelung des Mythus vom Kampfe des Apollon mit dem Drachen, dem Kinde der Erde, mit beigetragen. Noch immer gilt der Februar (= Bysios) dem Griechen als der furchtbare Monat, in welchem Winter und Sommer mit einander um die Herrschaft kämpfen (Mommsen, Griech. Jahreszeiten I, S. 16 ff.).

Die letzten Abschnitte der Schrift (Cap. VI -X) sind endlich den sämmtlichen, theils nur literarisch überlieferten, theils noch vorhandenen Monumenten bildender Kunst, welche den Drachenkampf darstellen, gewidmet. Von besonderem Interesse sind zwei bisher unedierte römische Statuetten (abgebildet auf Taf. I), die Leto mit beiden Kindern auf den Armen darstellend. Aus verschiedenen Gründen, namentlich aber aus der Vergleichung mehrerer kleinasiatischer Münzen, welche genau dasselbe Motiv wie jene römischen Statuetten darstellen, schließt S. mit großer Wahrscheinlichkeit, daß das zu Grunde liegende Original ein berühmtes Werk griechischer Erfindung aus bester Zeit war und sich vordem in Kleinasien befand, später aber nach Rom gelangte und unter dem großen Denkmälerschatz der Stadt besonderes Ansehen genoß. "Beide Voraussetzungen treffen bei einem Werke zu, von dem Plinius (H. N. XXXIV, 77) berichtet, daß es Apollon und Artemis auf den Armen der Leto darstellte . . . . ich meine die Erzgruppe des Euphranor, welche im Tempel der Concordia stand".

Mit diesem ebenso hübschen wie einleuchtenden Ergebniß beschließt der Verf. seine verdienstliche Untersuchung. Wir hoffen Herrn S. recht bald wieder auf demselben Gebiete mythologischer und religionsgeschichtlicher Forschung begegnen zu können.

Meißen, Jan. 1881. W. H. Roscher.

Revue des études juives. Publication trimestrielle de la Société des études juives. Nr. 1 Juillet-Septembre 1880. Paris, à la société des études juives. (VIII. 164. 8°.)

Unter dem Protectorat des Barons James v. Rothschild hat sich in Paris eine Gesellschaft constituiert, welche sich die Förderung jtidischer Studien zur Aufgabe macht. Durch die Begründung einer selbständigen Revue haben diese Bestrebungen einen Mittelpunkt erhalten, ihn etwa die historisch-diplomatischen Forschungen in der Bibliothèque de l'école des chartes seit langen Jahren besitzen. Noch eine geraume Zeit kann vergehen, ehe es möglich sein wird, größere wissenschaftliche Arbeiten unterstützen oder ungedruckte Werke zu ediedie Zeitschrift goll daher das Amt eines Herolds übernehmen, um überall da, nur das geringste Interesse vorhanden ist, zur Theilnahme am gemeinsamen Werke rufen. Die Ankundigung an den Leser macht daranf aufmerksam, wie ungeheuer groß Gebiet ist, dessen Erforschung es gilt: die Bibel mit ihren zahllosen Problemen, die reiche talmudische Literatur, die so viel geschmäht und so wenig gekannt ist, die Erzeugnisse des Mittelalters in ihrer so merkwürdigen Mannigfaltigkeit, vor allem aber die politische Geschichte der Juden von den ältesten Zeiten bis in unsere Tage hinab. Man denke nur daran, wie wenig für die Geschichte der Juden im Mittelalter gethan ist, und wie viel Material noch in den Archiven und Bibliotheken versteckt liegt: die Aufhellung ihrer wirthschaftlichen und socialen

Verhältnisse wird zugleich überraschende Schlaglichter werfen auf manche, bisher unverstandene Vorgänge einer längst entschwundenen Zeit.

Niemand wird sich wundern, wenn in einer französischen Zeitschrift vor allem Frankreich vertreten sein wird. Für die zweite Hälfte des Mittelalters kommt noch als besonderer Grund hinzu, daß die jüdischen Gelehrten jenseits des Rheins weit über ihre Genossen in den andern Ländern Europas hervorragen, daß sie eine Literatur geschaffen haben, welche "im Allgemeinen den Stempel des französischen Geistes, jene wunderbare Mischung von Sauberkeit, Klarheit, Geschmack und Mäßigung an sich trägt".

Wird also die Revue jedem wirklich wissenschaftlichen Streben eine gastfreie Stätte gewähren, so schließt sie dagegen alles aus, was der religiösen Propaganda und bloßen Erbauungszwecken dient oder eine dogmatische Polemik hervorzurufen geeignet ist. Sehen wir uns das erste Heft an, so macht schon äußerlich die noble Ausstattung einen wohlthuenden Eindruck. Die innere Einrichtung ist die, daß zuerst grö-Bere Abhandlungen, dahinter Miscellen folgen; den dritten Theil bildet eine bibliographische Uebersicht der Literatur des Jahres 80, (wobei das betreffende Capitel der bibl. de l'ec. des chartes als Muster gedient hat) und Recensionen wichtigerer Erscheinungen. Einen Einblick in die organisatorische Thätigkeit der Gesellschaft gewähren die Protocolle, welche Schluß des Heftes ausmachen

Die Reihe der Abhandlungen eröffnet Joseph Derenbourg (Mitglied des Institut de France) mit einer Studie über das Buch Hiob, welche in dem Dulder weder eine historische noch eine symbolische Figur sieht, sondern ihn als den Typus einer hebräischen Legende nachzuweisen sucht\*). — Die bisherige, vorzugsweise biblische Tradition über Cyrus und die Rückkehr der Juden aus dem Exil prüft Halévy auf Grund zwei neuentdeckter Keilinschriften \*\*) - Arsène Darmesteter zeigt an einigen Beispielen, wie wenig man bisher die großen Inschriftenwerke eines Bökh und Mommsen für die Geschichte der Juunter römischer Herrschaft ausgebeutet hat \*\*\*). — An einer Liste himvarischer Eigennamen weist H. Derenbourg (der Sohn des obengenannten) den Einfluß nach, welchen die kleinen jüdischen Gemeinden Südarabiens auf jenes Volk ausgeübt haben, während sie selbst unter der Herrschaft des Islam ihre Namen den Arabern entlehnten †). - In die Zeit des Mittelalters versetzt uns die Steuerrolle der Pariser Juden v. J. 1296 u. 97, welche H. Isidore Loeb mit sehr lehrreichen Auseinandersetzungen begleitet. Abgesehen von dem philologischen und literarischen Interesse, welches diese Liste gewährt, giebt sie uns ein Bild von der Stärke der dortigen Bevölkerung und den Quartieren, anf welche sie sich beschränken mußte. Vergleichung mit der Rolle von 1292, welche Géraud im Livre de la taille veröffentlicht hat, lehrt uns, daß im Laufe von vier Jahren ihre Anzahl um fast 25 Prozent sich vermindert hatte. \_Diese außerordentliche Schwankung der jüdischen Bevölkerung von Paris ist, (wie der Hgb. richtig hervorhebt), das sicherste Anzeichen einer schlech-

\*\*) Cyrus et le retour de l'exil.

<sup>\*)</sup> Réflexions détachés sur le livre de Job.

Notes épigraphiques touchant quelques points de l'histoire des juifs sous l'empire romain.

<sup>†)</sup> Les noms des personnes dans l'ancien testament et dans les inscriptions himyarites.

ten, wirthschaftlichen Lage und einer Bedrückung. für welche die Vertreibung von 1306 den beredtesten Commentar abgiebt"\*). Derselbe Autor sucht in einem zweiten Artikel zu ergründen. welche Stadt Frankreichs mit dem in hebräischen Schriften häufig vorkommenden אזרב. Hysope bezeichnet werden soll. Das Ergebniß dieser äußerst mühsamen Studie, in der Herr L. sich zugleich als einen tüchtigen Kenner mathematischer Geographie präsentiert, ist die Identification jener Oertlichkeit mit Orange im Dép. Vaucluse \*\*). — Unter allen Artikeln jedoch erweckt der letzte das außerordentlichste Interesse, weil er eine, man kann fast sagen, unmittelbar in die Gegenwart hineinragende Bedeutung gewinnt. Die Metzer Akademie der Wissenschaften hatte im J. 1785 als Preisaufgabe die Frage gestellt: Est-il des moyens de rendre les juifs plus utiles et plus heureux en France? Neun Arbeiten liefen zum festgesetzten Termin ein; sieben in einem für die Juden günstigen, zwei im ungünstigen Sinne. Von den Verff. gehörten vier dem geistlichen. drei dem richterlichen Stande an, ein achter war Secretär einer gelehrten Gesellschaft und der neunte war - ein polnischer Jude, der in Paris lebte. In der Prüfungscommission befand sich der später so berühmt gewordene Roederer. Mit Begeisterung ergriff auch er die Frage; er übernahm das Referat bei Verkündigung des Urtheils; nur die beiden besten Arbeiten unterwarf er einer öffentlichen Kritik und demonstrierte ebenso klar wie unparteiisch, warum keine von beiden des vollen Preises würdig sei. Die Frage wurde für das nächste Jahr wiederholt. Für ihn selbst bot die Concurrenz die Veranlassung, den Plan zu

<sup>\*)</sup> Le rôle des juifs de Paris en 1296 et 1297.
\*\*) La ville d'Hysope.

einem Memoire zu entwerfen, welcher den Gegenstand in musterhafter Weise behandelte. Dies der kurze Inhalt der Abhandlung des Herrn Cahen\*).

Aus der Reihe der Miscellen hebe ich hervor: Bulles inédites des Papes, von denen die letzte, die Coelestins III. durch zwei schwerverständliche, vielleicht gar nicht hierhergehörende Worte (dextere excelsi) die Aufmerksamkeit der Diplomatiker erregen wird. Daß der Text correct wiedergegeben ist, dafür kann ich mich verbürgen; ich habe ihn mit dem Original im Pariser Nationalarchiv verglichen. — Ein zweites Problem bieten die Lettres des juifs d'Arles et de Constantinople (1489) aus der Zeit der Verfolgungen in der Provence unter Ludwig XI. Hr. Darmesteter läßt noch die Möglichkeit Echtheit zu, obwohl er selbst sehr beachtenswerthe Grunde für das Gegentheil beibringt. Ich glaube, man kann sie rubig für Erfindungen eines witzigen Kopfes ansehen; verlieren sie dadurch auch ihren historischen Werth, so sind sie, um den Geist iener Zeit zu charakterisieren. nicht ohne Bedeutung.

Das Vorstehende wird gentigen, um von dem reichen Inhalt des ersten Heftes eine Vorstellung zu geben; weun die gleiche Gediegenheit der größeren und kleineren Artikel auch die nachfolgenden Hefte auszeichnet, so wird die Revue sich schnell eine geachtete Stellung unter den wissenschaftlichen Zeitschriften erwerben.

Berlin, Dez. 1880. S. Löwen feld.

\*) L'émancipation des juifs devant la société royale des sciences et arts de Metz en 1787 et M. Roederer.

Für die Redaction verantwortlich: F. Bechtel, Director d. Gött. gel. Anz. Verlag der Disterich'schen Verlage-Buchhandlung. Druck der Disterich'schen Univ.-Buchdruckerei (W. Fr. Kassiner).

## Göttingische gelehrte Anzeigen

unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stiick 22.

1. Juni 1881.

😑 Eigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött. gel. Anz. verbeten 🖚

Buch der Könige vom Beginn der Geschichte bis zum Ausgang der Sasaniden, von Jelaleddin Mirza. 8°, 26 Bogen (408 p.), mit 56 Bildnissen und einer Münztafel. Preis 5 fl. ö. W. = 10 Mark. Wien 1880, L. C. Zamarski, k. k. Hofbuchdrucker und Hoflithograph.

Der Titel des erwähnten Buches lautet etwas sonderbar; das kommt daher, daß es ein rein persisches Buch ist, für Perser bestimmt und darum auch ganz in orientalischem Gewande gehalten ohne irgend ein Zeichen seines abend-Die äußere Ausstattung Handischen Ursprungs. des Werkes ist wirklich prachtvoll, und durch die photolithograpische Herstellung einem sein geschriebenen persischen Manuscript zum Verwechseln ähnlich. Auch die 56 Bildnisse der persischen Könige sind eine Zierde des Buches, in ächt orientalischem Geiste gehalten und müssen für die persische Jugend keine geringe Attractionskraft ausüben, wenn sie auch der abendländischen Phantasie ihren Ursprung ver-

Inhalt: Jelaleddin Mirza, Buch der Könige. Von Trumpp.

- F. Philippi, Zur Reconstruction der Weltkarte des Agrippa. Von R. Hamsen. — Wright, Zecharish and his prophecies. Von C. Stegfried.

danken. Auch die am Ende beigegebene Münztafel mag ein wichtiges Mittel sein, die Aufmerksamkeit in Persien auf die Münzkunde hinzuleiten und sie dadurch zu fördern. Bei dieser schönen Ausstattung auf feinem starkem, etwas gelblichtem Papier (um die Farbe des in Handschriften gebräuchlichen Papiers nachzuahmen) ist der Preis von 5 fl. 3. W. oder 10 Mark ein sehr billiger zu nennen, und die Herstellung eines solchen Werkes gereicht dem Hoflithographen Zamarski in Wien zu aller Ehre. Wir wollen hier nur noch den Wunsch beifügen, daß er recht bald die orientalische Literatur mit solchen billigen Prachtwerken weiter bereichern möge.

Gehen wir nun aber auf das Werk etwas

näher ein!

Das Titelblatt, in ächt orientalischem Geschmack mit der buntesten Farbenpracht hergestellt, enthält oben die Worte: "Im Namen (Gottes) des Sündenvergebenden, des (All-)erhaltenden!" In der Mitte auf Goldgrund die Aufschrift: "Buch der Könige. Geschichte der Könige von Irān, vom Anfang der Äbādīs bis zum Ende der Sāsāniden". Unten als Sinnspruch: "Der Herr gibt das tägliche Brod der Ameise und der Schlange".

Das in rother Farbe photolithographierte Vorwort wollen wir hier ebenfalls in Uebersetzung mittheilen, da es für uns manches Interessante enthält, insofern es die Anschauungen eines Persers über die abendländische Kunst zum Ausdruck bringt. Es lautet: "Möge es nicht verborgen bleiben! In den Reichen von Europa (i. e. فنكستان) giebt es eine Anzahl von Gelehrten, die die Sprachen des Ostens ge-

lernt und die Bucher jenes Welttheils, poetische wie geschichtliche, mit vollkommener Lust gelesen haben, und ein jedes, das ihren Beifall findet, auch drucken und auch in ihre Sprache übertragen. Nun da im Lande der Franken die Kunst der Photographie (بيشة فتوكرافي) tiber die Maßen fortgeschritten ist\*), nicht nur um Abbildungen von Gestalten und Gemälden zu nehmen. sondern auch um Geschriebenes (نبشتجات) und Bücher der Kalligraphen, wie das berrliche Wort (i. e. Qur'an), die Handschrift des Mirza Shafis und Ansari und die Schrift des Mirsimad und anderer abzubilden und zu drucken, ist es möglich und sie ist auf eine (solche) Weise verwendbar, daß man den Abdruck von dem Original nicht unterscheiden kann; nachdem sie nämlich das Bild genommen und auf den Stein übertragen haben, drucken \*\*) sie es, und diese Manipulationen nennt man im Idiom der Fanken Photolithographie (فتوليتوكرافي).

"Das Drucken persischer, arabischer, türkischer und anderer Bücher auf die neue erwähnte Weise ist also rathsamer, weil das Drucken arabischer und persischer Buchstaben nach jener Weise, die bisher im Gebrauche ist, mehr Schwierigkeiten mit sich bringt und in den Augen der Leser nicht so gebilligt und

<sup>\*)</sup> حاصل ist ein Druckfehler, statt حاصل.

<sup>\*\*)</sup> Das Hindustan ist schon ganz in das Neupersische aufgenommen worden, natürlich mit Abwerfung des aspirierten (ch) und Uebergang in das unsanivierten.

aspirierte g. Man versteht übrigens darunter hauptsächlich die Lithographie, selten den Typendruck.

approbiert wird. Darum ging der gelehrte Phikologe Hofrath (هوفراد) Henry Barb, welcher der Director des Collegiums der orientalischen Sprachen von Wien ist, der Sachlage gemäß Herrn Zamarski, den Besitzer einer der berühmtesten Druckereien dieser Stadt, an, daß er einige Grundschriften von Büchern auf diese beliebte Weise drucken möchte, und als Buch, das passend zum ersten Muster wäre, wurde das Kömigsbuch (نامة خسروان), das eines von den Werken ist, die in unserer Zeit verfaßt worden sind und das in der Hauptstadt Teheran gedruckt worden ist, ausgewählt und der Gedanke, dieses einzigartige Buch, das in dieser Zeit schwer zu bekommen ist, wiederum zu drucken, empfahl sich uns aus zwei Gründen als passend. erstens, weil es im Blick auf andere Geschichtswerke abgektirzt und für die Leser und Studierenden, besonders für die Europäer, brauchbarer ist, darum daß man von der Geschichte und den Sitten der früheren Könige von Iran, wie die Schriftsteller und Chronisten des Ostens sie beschrieben haben, aus diesem (Buch) mit Leichtigkeit sich Kenntniß verschaffen kann; zweitens, weil dieses herrliche Buch, das in rein persischer Rede und gegen die Gewohnheit frei von arabischen Wörtern verfaßt ist, jedem Verständigen und Einsichtigen, in dessen Hand es gelangt. gewiß gefallen wird und auch ein Beweis dafür ist, daß ein mit Bildern ausgestattetes Buch in der zuckerstreuenden persischen Sprache, das frei von arabischen Wörtern ist, leicht möglich ist.

"Der Schreiber dieses Buches von einer Ambra-Feder ist der sehr geringe segenerflehende Mīrzā Hasan xudādād von Tabrīz, Secretār der Gesandschaft seiner wie Saturn erhabenen Majestät, des Shāhinshāh, der Zuflucht von Irān,
Nāṣiru-d-din Shāh Qājār, möge sein Land blithend
und fest bleiben! Er bittet ihn wegen seines
schlechten Schreibens entschuldigen zu wollen.
Gott (aber) ist der Bewahrer vor dem Schaden
der argen Welt, weil er Gerechtigkeit übt (und)
dem Unterdrückten eine Zuflucht ist. Im Jahr
tausend zweihundert und sieben und neunzig der
Hijrah, in Wien, der Hauptstadt von Oesterreich
und Ungarn hat der Weg sein Ende erreicht".

Wir sehen aus diesem Vorwort, daß das fragliche Buch schon in Teheran gedruckt worden ist: der Name des eigentlichen Verfassers wird hier nicht genannt, weil dies in der gleich nachfolgenden Vorrede gesebieht, wo der Verfasser sich selbst einführt. Es wäre uns indessen wichtig gewesen, über den Verfasser etwas näheres von dem Copisten zu vernehmen, was er uns gewiß mit Leichtigkeit hätte bieten kön-Dieses Vorwort enthält auch keine Andeutung darüber, wer die Bildnisse der persischen Könige gezeichnet hat, die, wie der erste Blick zeigt, nicht aus orientalischer Feder ge-Rossen sind. Wiehtig in philologischer Hinsicht ist der neu aufwachende Purismus in der persischen Sprache, wozu wir den Persern nur gratulieren können mit dem herzlichen Wunsche. daß es ihnen gelingen möge, ihre schöne Sprache von dem falsehen Zierrat arabischer Worte und Phrasen wieder zu reinigen.

Nach diesem Vorworte folgt wieder eine Aufschrift: "Königsbuch. Erzählung von den Königen von Persien in persischer Sprache, welche nützlich für die Leute, besonders für die Knaben ist. Erstes Buch. Vom Anfang der Abadis bis zum Ende der Sasapiden".

Auf der folgenden Seite stehen oben die Worte: "der Sammler dieser Erzählung Jalāl, Sohn des Fath' ¡Alī Shāh Qājār"\*); darunter sein Portrait in europäischer Kleidung mit der obligaten persischen Kulāh, auf einem gewöhnlichen Stuhle sitzend.

Auf der dritten Seite folgt nun die eigentliche Vorrede des Buches, die wir ebenfalls in Uebersetzung mittheilen wollen. "Im Namen des vergebenden, gütigen Gottes. So spricht der sehr geringe Jaläl, Sohn des Fath Alī Shāh

Qājār:

Da seit dem Anfange des weltbeschützenden Königs Nāsiru-d-dīn Shāh Qājār \*\*), möge die Zeit seiner Herrschaft dauernd sein! fortwährend jede Art von Wissenschaft und Kunst in Iran verbreitet wird und aus jedem Lande Gelehrte und Künstler nach Persien kommen und verschiedene Künste und unzählige Wissenschaften die Leute dieses Landes lehren, und dieser König eine große Schule errichtet hat. welche Daru-l-funun (Haus der Wissenschaften) genannt wird und in Wahrheit diesen Namen verdient, weil die Grundlage jeder Wissenschaft und Kunst aus dieser Schule sich erhebt, so hat dieser Diener (= ich) einige Zeit in dieser Schule mit Lehren der französischen Sprache, welche die sußeste der Sprachen Europas ist und der Schlüssel jeder Art von Wissenschaft, zugebracht und manche Bücher gelesen. Eines Tages fiel er in die Betrachtung, woher

<sup>\*)</sup> Also ein Prinz der jetzt regierenden Qajar Dynastie, die türkischen Ursprungs ist und auch noch längere Zeit Türkisch als Hofsprache beibehielt. Fath 'Ah Shah hatte eine große männliche Nachkommenschaft. Der jetzige König ist sein Urenkel.
\*\*) Er kam 1848 auf den Thron.

komme, daß wir Īrānier die Sprache unserer Vorväter vergessen haben und trotzdem, daß die Perser durch Bücherverfassen und Gedichtemachen in der Welt berühmt sind, wir kein Buch in der Hand haben, das auf Persisch verfaßt worden wäre. Ich seufzte einige Zeit über das zu Grundegehen der Sprache der Iranier und darauf wünschte ich den Anfang mit einem persischen Buche zu machen. Ich fand kein nassenderes als die Erzählung der Könige von Persien, darum gab ich dieser Schrift den Namen: "Buch der Könige"; und ich gab mir Mühe, daß die laufenden Worte als eine bekannte Diction in das Ohr fallen möchten, damit sie den Lesern nicht schwer wären. hoffe, daß die Einsichtsvollen (etwaige) Unebenheit der Worte dieses Buches nicht tadeln, weil ich mein Augenmerk nur auf die Wahrheit und kurze Ausdruckweise wandte.

[Die Bildnisse der Könige, welche bei den Franken sind, nehmend, wurden sie nach jenen gezeichnet. Und da das Erkennungszeichen des persischen Kāf (i. e. "g") drei Punkte sind, so wurden sie unter dasselbe gesetzt, um es vom arabischen Kāf (i. e. "k") zu unterscheiden.]"

Der letzte Satz, den wir in Klammern gesetzt haben, ist offenbar ein Zusatz des erwähnten Copisten und giebt zugleich einige Auskunft, woher die Bildnisse der persischen Könige stammen, die demnach nach europäischen Originalien gezeichnet worden sind, wie schon oben angedeutet worden ist: der Name des Zeichners wird nicht erwähnt. Als eine unpersische Neuerung aber muß es bezeichnet werden, daß das persische Käf durch drei Punkte unten unterschieden worden ist, was zu mancher Confusion Veranlassung geben muß. In persischen Handschrif-

ten wird "k" und "g" gewöhnlich gar nicht unterschieden und dem Leser überlassen, das richtige herauszufinden. Wo es aber unterschieden wird (wie besonders in Handschriften, die in Indien oder Chorāsān angefertigt worden sind), geschieht dies durch Verdoppelung des oberen beinahe wagerechten Striches. In unsern europäischen Drucken (die neueren englischen Ausgaben persischer Bücher ausgenommen, welche die richtige Bezeichnung angenommen haben), hat sich, offenbar vom Türkischen her, der Unfug eingeschlichen, drei Punkte über das Kāf zu setzen, was nicht nur eine unschöne. sondern zugleich auch unrichtige diakritische Unterscheidung ist, die in neuen Drucken absolut aufgegeben werden sollte. Um so tadelnswerther aber ist es. wenn, wie in dem vorliegenden Werke, bei genauerer Bezeichnung der Eigennamen (sonst wird "k" und "g", dem persischen usus scribendi gemäß, ja nicht unterschieden), drei Punkte unter das "k" gesetzt werden.

Auf Seite 8 steht oben das persische Wappen. Dann folgen fünf Dynastien, die nach der übereinstimmenden Ueberlieferung der Perser bis zur Zeit Yazdigird's geherrscht haben sollen, nämlich 1) die Abadīs, 2) die Jai's, 3) die Shāis, 4) die Yāsāis, 5) die Gilshāis. macht über jede dieser Dynastien einige kurze Bemerkungen, wobei er ganz den Angaben des Dabistan sich anschließt. Mah-abad soll die Menschen zuerst den Ackerbau etc. gelehrt haben, zu ihm soll ein Buch in himmlischer Sprache herabgekommen sein, das Dasätir heiße. Nach ihm sollen noch 14 geherrscht haben, von denen der letzte Abad - azar aus der Mitte der Menschen sich zurückzog, um Gott zu dienen. Auch über die Jai Dynastie wiederholt er nur.

was der Dabistan erzählt; sie soll einen Asper ein سیار سال کیوانی) saturnischer Jahre tausend Millionen Jahre) regiert haben. letzte dieser Dynastie soll Jai-ālād gewesen Noch kürzer äußert er sich über Shāis, er nennt nur den ersten Shāi Giliv, und den letzten Shāi Mahbūl, der ein Einsiedler geworden sein soll. Die vierte Dynastie soll mit Yāsān ihren Ursprung genommen haben und der letzte derselbe soll Yāsān Ajām gewesen sein: dabei kann man nur nicht recht eingebildet ياساق das Nisbat ياسان gebildet worden sein soll. Mit den Gilshāis weiß er offenbar nichts anzufangen. Er sagt darüber folgendes: "Den ersten dieser Dynastie heißt man Gilshāh. Die Zeit seiner Geburt bis zum die Welt kommen des irdischen Adam in (آئم خاکي), den die Araber für den Vater der Mensehen ansehen, ist eine gewesen. Die Perser balten ihn für den Sohn des Yasan Ajam und für Gayomarz. Sie sagen: Gayomarz ist der Greße der Erde. Da im Persischen ; und mit einander verwechselt werden, so liest man man heißt ihn den indischen کیومین Adam und Gilshah". Diese fünfte Dynastie soll bis auf die Regierung des Yazdigird, mit Ausschluß des Zahlak, sechs tausend, vier und zwanzig und fünfzig Jahre in Iran gelebt haben. Darauf brachten die Araber dies Land in ihre Hände und die Kinder der Könige von Persien wurden der Herrschaft beraubt. Diese fünfte Dynastie hat man in 4 Theile eingetheilt und ihnen vier Namen gegeben; "Die Pishdadis, die Kais, die Ashgānīs und die Sāsānīs". Darnach wäre also Gilshāi keine Dynastie

für sich, sondern nur der allgemeine Name der folgenden vier Dynastien, zumal er Gilshah mit

Gayomarz (Gayomars) identificiert.

Diese allein auf dem Dabistän (einem in Indien verfaßten Buche!) beruhenden Sagen werden mit Recht allgemein ignoriert, da dafür alle weiteren Quellen fehlen und auch Spiegel hat daher in seiner Eränischen Alterthumskunde davon gar keine Notiz genommen.

Unter der Dynastie der Pishdädis zählt er dann mit Einschluß Zahhāk des Arabers (تازى) und Afrāsiāb des Tūrāniers folgende elf Personen auf: 1) Gayōmars, 2) Hūshang, 3) Tahmūras, 4) Iamshīd, 5) Zahhāk, 6) Farīdūn, 7) Minūčihr, 8) Nūzar, 9) Afrāsiāb, 10) Zāb, 11) Garshāsp: damit hätte nun der prinzliche Verfasser in das gewöhnliche Beet der altpersischen

Sage eingelenkt.

Es folgt dann auf S. 18 ein hübsches Bild von Gavomarz und darauf die bekannten Sagen tiber ihn, daß er die ersten Schritte zur Civilisation der Menschen gethan habe; er soll Damāvand und Istaxr (Persepolis) gegründet und جشی سنه vierzig Jahre lang regiert haben. Das Fest, das die Perser am 4ten des Monats Bahman feiern, wird auf ihn zurückgeführt, auch erfunden (فلآخير) erfunden Der Herr Verfasser führt auch eine von Weisheitssprüchen Blumenlese aus Munde Gayomarz an, die er seinen Kindern tiberliefert haben soll und die in gutem Persisch abgefaßt sind, z. B.: "Viel Freude macht den Character (des Menschen) eingebildet, Vergnügen ohne Zahl tödtet das Herz".

Das Leben Siāmak's \*), seines Sohnes, und sein

<sup>\*)</sup> Eine muslimische Spielerei ist es, wenn Siamak

Tod durch wilde uncultivierte Menschen wird etwas weiter ausgesponnen, wobei es nicht ohne Seitenhiebe auf die unwissenden Gurgelabschneider von Turkistän und Balūčistän abgeht (چنانکد اکنون در ترکستان و بلوجستان اینکوند مردم نادار، خواخوار بسیار است).

An dem Orte, wo sein Sohn Siāmak getödtet wurde, soll er die Stadt Baly gegründet haben.

Der Enkel des Gayōmarz, Hūshang, soll ebenfalls viele Ktinste eingeführt haben. Ihm wird sogar die Eroberung von Shūshan und Bābel zugeschrieben, auch soll er zuerst die unterirdischen Wasserleitungen (عربية) angelegt haben. Ihm wird ein Buch zugetheilt, betitelt: جاويدان (die bleibende Weisheit), das viele Ermahnungen enthält, aus denen der Verfasser einen nicht unbedeutenden Auszug mittheilt. Nach Sprache und Inhalt ist jedoch dieses Buch ein neueres Machwerk, ähnlich den moralischen Sentenzen des Sazdī, denen es nachgebildet zu sein scheint, nur mit Weglassung aller arabischen Worte.

Tahmūras, der Sohn oder Enkel des Hūshang, der Dīvbändiger (ديونن) genannt, soll 500 Jahre\*) regiert haben. Er soll einen sehr weißen Minister (دستور) gehabt haben, mit dessen Hilfe er die Widerspenstigen niederwarf, die sich gegen ihn empörten. Dann fährt er fort: "Die Franken behaupten, daß Hūshang seines Bruders

\*) Sonst wird seine Regierungszeit auf 30 Jahre an-

gegeben.

Sohn Tahmūras, während er noch lebte, in die andere Welt gesandt habe. Nachdem er (i. e. Hüshang) sich in die Einsamkeit zurückgezogen hatte, erschien ein Mann, der vorgab, er sei Tahmuras und der Nachfolger desselben. Einige der Großen, die seinen Worten keinen Glauben schenkten, erhuben sich, um Rache an ihm zu nehmen". Woher der Verfasser diese Notiz genommen hat, ist mir nicht bekannt, da Malcolm (den er wohl allein im Auge haben kann), nichts derartiges erwähnt. Unter seiner Regierung soll der Götzendienst aufgekommen sein. entstand eine große Dürre und viele Menschen starben in Folge davon. Die Menschen machten Bilder von ihren Theuren aus Holz, Stein, Silber und Gold und schauten beständig darauf hin, so kam die Anbetung der Bilder von jener Zeit an auf. Auch von diesem Könige werden einige Weisheitssprüche aufgeführt, z. B. "Mit wenigem zufrieden sein ist besser als vieles zu wünschen". Tahmuras hatte keinen Sohn und deshalb folgte ihm Jamshīd, der entweder sein Bruder oder Bruders Sohn gewesen sein soll. Er soll Persepolis gegründet und den grosen Palast dort gebaut haben, der "der Thron des Jamshid" beißt. Auch das Sonnenjahr und die Feier des Nenjahrs (نبروز) soll er eingeführt Wenn nämlich die Sonne in das erste Haus des Frühlings (بهار) tritt und Tag und Nacht gleich wurden, setzte er sich in seinen Palast und lud seine Unterthanen zu einem Feste ein, indem er unter sie Gaben vertheilte. Zu seiner Zeit soll der Grieche Pythagoras (فيساغېرسيه) gelebt und zur Erheiterung dieses Königs Musikinstrumente erfunden haben; wahrlich eine seltsame Nachricht! Auch die Weinbereitung wird auf Jamshid zurtickgeführt nach der bekannten sehon von Malcolm erwähnten Sage, er soll daher sit (Königsarznei) genannt worden sein. Er theilte die Leute in 4 Classen ein: 1) die Gelehrten, 2) die Krieger,

Er fährt fort: "Alle Schriftsteller behaupten,

3) die Ackerbauer, 4) die Handwerker.

daß Jamshid den Dienst Gottes aufgab und sich selbst Gott nannte, die Perser aber theilen diese Meinung nicht, sie sagen, Jamshīd sei ein weiser Prophet gewesen. Er verlangte von seinen Untergebenen das Versprechen, daß sie nicht sündigen sollten, damit Gott Krankheit und die Pein des Todes von ihnen nehme. Eine Zeit lang hielten die Leute ihr Versprechen, zuletzt aber brachen sie es und gaben sich der Sünde hin. Um die Menschen zu strafen nahm Gott den frommen Jamshid aus ihrer Mitte weg und sandte über sie den Tyrannen Zahhāk, damit er ihr Blut vergieße". Woher der Herr Verfasser diese von der allgemeinen Tradition abweichende Ansicht der Perser genommen hat, sagt er nicht, wohl aus guten Gründen. Jamshīd soll sieben hundert Jahre\*) regiert haben, doch setzt der Verfasser vorsichtig hinzu: "die Wahrheit dieser Rede kennt Gott". Nach dem Versoll Jamshid der- جهرجمن شارستان selbe Prophet sein, den die Araber Sulaiman (Salomo) nennen!

Zahhāk (das er durch بسيار خدم, der Viellachende erklärt), soll nach der Behauptung der Perser بيور اسب (zehntausend Pferde besitzend) geheißen haben. Sein Name wird auch durch erklärt, i. e. einer der zehn Fehler hat,

<sup>\*)</sup> So auch nach dem Shāhnāmah.

Diese zehn Fehler zählt der Herr Verfasser der Reihe nach auf: er war von kleiner Statur, niederträchtig, von böser Zunge, tyrannisch, eingeund der علوان und der Bruderssohn des ale sein; einige behaupten, daß er der Sohn der Schwester des Jamshid und der Sohn des Mardas sei. Er soll 1000 Jahre regiert haben. Die Sage, daß zwei Auswüchse auf seinen beiden Schulterbeinen wie (برامدکی) Schlangen zum Vorschein gekommen seien, die man mit dem Gebirn von Menschen mußte, wird ebenfalls angeführt. Endlich erhub sich der Schmied Kāvah, um das Blut seiner Söhne zu rächen; er steckte sein Schmiedschurzfell auf eine Stange und rief die Leute gegen Zahhāk auf, dem er jede Hoffnung des Lebens benahm. Er setzte Faridun, einen Sprößling des Jamshid auf den Thron, der jenes Schurzfell mit Juwelen schmückte und zur persischen Reichsfahne machte: alle persischen Könige führten sie in ihren Heeren, bis sie in die Hand 'Umars, des Arabers, fiel, der ihre Edelsteine den Soldaten schenkte und sagte: "wer von

durch das Eisen getödtet werden".

Die Regierung Farīdūn's wird als eine durchaus glückliche geschildert. Endlich theilte er, um sich ganz dem Dienste Gottes widmen zu können, sein Reich unter seine drei Söhne, den Westen gab er dem Salm, den Osten dem Tür und den dazwischen liegenden Theil mit der Hauptstadt dem Irij. (Auf S. 73) folgen nun die drei Brustbilder der drei Brüder). Die Mutter des Salm und Tür war eine Tochter des Zahhāk, und die Mutter des Irij eine Enkel-

dem Schurzfell der Schmiede Hilfe sucht, soll

tochter des Tahmūras, die Arnavāz (ارنواز) und Irānduχt (ایباندخت) hieß. Dies, sagt der Verfasser, zeugt von der Rechtschaffenheit und Bosheit derselben. Der Verfasser führt dann eine Anzahl Sprüche von Īrij an, ohne zu sagen, woher er sie genommen hat. Die beiden Bruder Salm und Tür tödteten aus Neid Irij; das Weib des letzteren aber gebar einen Sohn, Minücihr, den Faridun zu seinem Nachfolger machte und der erwachsen die Mörder seines Vaters besiegte und tödtete. Faridun soll 500 Jahre regiert haben. Dazu macht der Hr. Verfasser die Bemerkung: "Die Gelehrten dieser Zeit glauben das nicht. Einige Geschichtschreiber der Franken behaupten, daß Zahhak tausend Jahre oder Faridun fünf hundert Jahre regiert habe. Mit diesem Namen bezeichnen sie die Familie derselben. Vater um Vater habe Zahhāk und Farīdun geheißen, wie in Europa die Leute jeder Familie mit demselben Familiennamen benannt Bei diesen kritischen Anläufen des werden". Hrn. Verfassers ist nur zu bedauern, daß er nirgends eine Quelle nennt.

Es würde uns zu weit führen, die Regierung der übrigen Könige speciell anzuführen und wir gehen daher zur Dynastie der Kai über, unter der der Hr. Verfasser mit Alexander dem Griechen 10 Könige aufführt, die zusammen 752 Jahre regiert haben sollen, nämlich 1) Kaizubād (كيغين), 2) Kaikāvus, 3) Kaizusran, 4) Luhrāsb, 5) Gushtāsb, 6) Bahman, 7) Humāī (seine Tochter, 8) Dārāb, 9) Dārā, 10) Alexander.

Wir heben hier nur Einzelnes aus. In die Regierungszeit Gushtāsb's wird die Einführung des Feuerdienstes in Persien verlegt. Zardusht. soll den König für seine Lehre gewonnen haben, der ihn mit sich nach Persepolis nahm und den Befehl gab, daß 12,000 Exemplare des Zend und Pazend mit Goldtinte auf Kuhhäute geschrieben und in seinem Reiche verbreitet werden sollten.

Von Dārāb, dem Sohne Bahman's, berichtet er, daß er Philipp (فليب) unterworfen und seine Tochter zur Ehe verlangt habe. Er habe aber nur eine Nacht mit ihr zugebracht und sie wieder nach Griechenland zurückgeschickt; in jener Nacht soll Alexander erzeugt worden sein. Er soll Philipp einen jährlichen Tribut von 1000 Goldeiern aufgelegt haben. Er soll auch die Stadt Dārābgard gegründet und die Post in Persien eingeführt haben. Seine Regierungszeit wird auf 12 Jahre angegeben; der Hr. Versasser legt ihm auch eine Anzahl Weisheitssprüche in den Mund, ohne Quellenangabe und nur mit der Bemerkung

Von Dārā, dem Sohne Dārāb's, wird erzählt, daß er zu Alexander, dem Nachfolger des Philipp, einen Gesandten schickte, um den Tribut, den Darab den Griechen auferlegt hatte, einzufordern. Alexander antwortete: "Der Vogel, der die Eier legte, ist fortgeflogen, jetzt ist zwischen mir und dir nur die Lanze und das Schwert". Darauf schickte ihm Därä einen Ballschlegel und Ball mit einer bedeutenden Quantität Sesamkörner, ihm damit andeutend, daß er noch ein Knabe sei und mit Ball und Ballschlegel spielen sollte und daß das Heer der Perser zahlreich wie die Sesamkörner seien. Alexander ließ in Gegenwart des Gesandten einen Hahn kommen. der die Sesamkörner sofort auffraß. Dann sagte er zu dem Abgesandten des Dära: "wir haben aus dieser Sache zwei gute Ausblicke in die Zukunft gemacht: der eine ist, daß wir euer Land überwinden und sein Theil aufessen werden, und der andere ist, daß die tapferen Griechen allein die Massen eures Heeres auffressen werden, wie der Hahn die Sesamkörner". Feldzug Alexanders gegen Persien, den er mit 30,000 Fußsoldaten und 5000 Reitern nahm, wird sehr kurz abgehandelt, ohne daß auch nur eine Schlacht erwähnt würde. wird nur bemerkt, daß zwei Männer den Dārā im Schlaf ermordeten und zu Alexander flohen. der aber die Mörder tödten ließ. Man sieht aus diesen absichtlich gebildeten Sagen und Ueberlieferungen, daß der ganze Gegenstand den Persern ein höchst unangenehmer war; daher auch der Versuch, Alexander zu einem Sohne Dārāb's zu machen.

Von Alexander wird berichtet, daß, obschon seine Heerführer in ihn drangen, Persepolis zu zerstören, er sich nicht dazu verstehen wollte, weil er die Schande dieser That fürchtete. einer Nacht aber brachte ihn seine Concubine (die athenische Hetäre Thais), nachdem sie mit ihm viel Wein getrunken hatte, indem sie ihn an die Niedermetzelung der Griechen durch die Perser erinnerte, dahin, daß er den Befehl gab, Persepolis mit Feuer zu verbrennen, was ihm bis heute zur Schande gereicht hat. Alexander regierte 13 Jahre und theilte Persien, nach dem Rathe Aristoteles, unter die Großen, indem er einem jedem eine Provinz zur selbständigen Regierung überließ, die (Provinz) Persien mit der Hauptstadt aber schenkte er dem Griechen (\* استهر، \*).

<sup>\*)</sup> Es ist das eigentlich Agathocles, der von Antiochus Theos, dem dritten der Seleuciden, zum Vicekönig von Persien ernannt worden war.

Nachdem er die Angelegenheiten Persiens und Griechenlands geordnet hatte, zog er nach Indien und Sindh und eroberte diese Länder, und zur Zeit seiner Zurückkehr starb er in der Stadt Tūr-i Bābil, die nahe bei Bardād liegt. im 36. Lebensiahr. Nach ihm übergaben sie die Herrschaft über Griechenland seinem Sohn Iskandarūs, er nahm sie aber nicht an und sagte: Die Wissenschaft hat mich die Herrschaft entbehren lernen", und zog sich in die Einsamkeit zurück. Die Herrschaft über Griechenland fiel nothwendigerweise dem Ptolemäus zu. Zur Zeit seines Todes fragten sie den Alexander, wie er in einem so kurzen Leben die Welt unterworfen habe? Er antwortete: "Durch zwei Handlungsweisen, daß ich meine Feinde zwang, meine Freunde zu werden und meine Freunde nicht meine Feinde werden ließ". Er befahl, daß man, wenn er zu Grabe getragen werde, eine Hand heraushängen lassen solle, damit die Leute sehen, daß er, trotz der Eroberung Welt, mit leeren Händen abziehe. Seiner Mutter übersandte er die Botschaft: "Ueberlaß dich nicht der Ungeduld und theile" den Kummer tiber meinen Tod mit Jemand, der nie in Trauer versetzt worden ist". Statt einer Charakteristik Alexanders folgen wieder eine Anzahl Sprüche und kleine Anecdoten, nach denen Alexander ein sehr frommer und gottesfürchtiger Mann gewesen sein muß.

Es folgt nun die dritte Dynastie der Ashgānīs. Er sagt darüber: "Vom Hingang Alexanders bis auf die Zeit Ardishīr's, welcher der erste der Sāsāniden ist, haben die Geschichtsschreiber die Sache darum nicht vollkommen dargestellt, weil Īrān in einige Theile getheilt worden war und jeder König in seinem

Lande die Herrschaft ausübte, so daß man jene Zeit die "königslose Zeit" nannte. Man sagt: Ashg, der Sohn des Dārā, vertrieb mit der Hülfe der anderen Könige Astahin, den Feldherrn Alexanders und säuberte Iran von den Griechen: die Könige, durch deren Beistand er aufkam, zahlten ihm jedoch keinen Tribut. Seine Nachkommenschaft heißen die Ashgānīs und die Zeit dieser Dynastie sind 461 Jahre; und mit Astahin dem Griechen sind es 20 Personen gewesen. 1) Astahin, der Gouverneur Alexanders, berrschte 4 Jahre über Persien. 2) Ashg, aus der Familie Dārā's, regierte 15 Jahre. 3) Ashgān, der Bruder der Mutter des Ashg, der aus der Familie des Bruders des Kaikavus war, folgte seinem Neffen und regierte 9 Jahre. 4) Ashg (II), der Sohn des Ashgan, regierte 7 Jahre. 5) Shapūr, der Sohn des Ashg, war ein weiser und tugendhafter König. Zu seiner Zeit lebte Jesus der Prophet, und Visah und Ramin der Verliebte. Er regierte 60 Jahre und verlegte seine Residenz nach Madāin (Ctesiphon). 6) Bahrām, der Sohn des Shāpūr, war ein siegreicher König. Er unterwarf sich die meisten seiner Nachbarn und baute in der Nähe von Stambūl eine Stadt von gebrannten Backsteinen und errichtete daselbst einen großen Feuertempel. Er regierte 50 Jahre und machte Rai zu seiner Hauptstadt. 7) Palāsh\*), der Sohn des Bahrām führte Krieg mit Syrien (هاماوران) und Rom und blieb Sie-Er regierte 16 Jahre. 8) Hormuz, der Sohn des Palash regierte 19 Jahre; er baute Qādasiyvah und Nahrvān. 9) Narsī, der Sohn des Palash, regierte 40 Jahre. 10) Firūz, der Sohn des Hormuz führte 12 Jahre lang eine

<sup>\*)</sup> Der Volgares der Griechen.

tyrannische Regierung und wurde zuletzt ermordet. 11) Palash (II), der Sohn des Firuz regierte 12 Jahre; er gründete die Stadt Lär. 12) zursrau, der Sohn des Palash, war ein Wüstling; er starb in Rai an Dysenterie, nachdem er 40 Jahre regiert hatte. 13) Palāshān, der Sohn des Palash, wurde, nachdem er 32 Jahre regiert hatte, durch eine Zeltstange, die ihm auf den Kopf fiel, erschlagen. 14) Ardvan, der Sohn des Ashay (خشا) regierte 29 Jahre. 16) Palāsh (III), der Sohn des Ashay, regierte tiber Iran 12 Jahre. 17) Güdurz, der Sohn des Palash, saß 40 Jahre auf dem Thron. Narsi (II), der Sohn des Güdurz regierte 20 Jahre. 19) Gūdurz (II), der Sohn des Narsī, herrschte 15 Jahre. 20) Ardvan (II), der Sohn des Narsi, regierte 30 Jahre.

Wir haben hier den Hrn. Verfasser wörtlich sprechen lassen, weil diese Periode der persischen Geschichte zu den dunkelsten und verworrensten gehört. Er weiß auch nichts weiteres zu bieten als eine trockene Liste von Regenten, die vielfach von der von Malcolm aufgeführten abweicht und deshalb einige Beachtung verdient. Wichtig wäre es für die Geschichtsforschung, wenn er die Quellen angegeben hätte,

aus der er seine Angaben genommen hat.

Nun folgt die vierte Dynastie der Sasaniden und damit treten wir in eine bellere Periode ein. Er zählt die Sasaniden auf 28 und die Zeit ihrer Herrschaft auf 502 Jahre und 7 Monate. Wir wollen hier noch die Liste der einzelnen Herrscher aufführen, da sie etwas von der Malcolm'schen abweicht: 1) Ardishīr, 2) Shāpūr, 3) Hormuz, 4) Bahrām, 5) Bahrām II. 6) Bahrām III. 7) Narsī, 8) Hormuz II. 9) Shāpūr II. 10) Ardishīr II. 11) Shāpūr III. 12) Bahrām IV. 13) Yazdigird, 14) Bahrām V. 15) Yazdigird II, 16) Hormuz III. 17) Pīrūz, 18) Palāsh, 19) Γubād (غباد), 20) Nūshīrvān, 21) Hormuz IV. 22) χusrau, 23) Shīrūyah, 24) Ardishīr II. 25) Pūrānduχt (Königin), 26) Azramīduχt (Königin), 27) Farruχzād, 28) Yazdigird III.

Bei der näheren Beschreibung der einzelnen Herrscher schaltet er nach Ardishīr (Nr. 24) noch Shahrāzād ein, der nur 40 Tage die Krone trug, so daß die Gesammtzahl auf 29 erwächst.

Auf die einzelnen Herrscher der Sasanidendynastie wollen wir hier nicht näher eingehen, da der Hr. Verfasser im allgemeinen nur das bietet, was schon Malcolm in seiner Geschichte Persiens nach denselben Quellen zusammengestellt hat. Eine kritische Geschichte Persiens können wir ja vom Hrn. Verfasser nicht erwarten, da er sein Buch hauptsächlich für die Jugend (حود المحافية) bestimmt hat.

Vielleicht dürfen wir aber hoffen, daß die Zeit nicht mehr so fern sein wird, wo auch der Jugend Persiens eine kritische mit den abendländischen Quellen verglichene Geschichte ihres Landes und Volkes von einem ihrer Landsleute wird in die Hände gelegt werden. Und wie wird sie dann staunen, wenn sie eine wahre Geschichte ihres Volkes zu lesen bekommen wird statt der Fabeln und Märchen, die ihre große Geschichte kaum ahnen lassen! für uns Abendländer ist noch vieles in der Geschichte Persiens dunkel und unsicher und es bedarf noch eingehender Quellenstudien, besonders auch der morgenländischen, bis wir zu einer relativen Gewißheit werden gelangt sein. Dazu könnten und sollten auch die Perser das ihre beitragen, aber es genügt nicht, die alten

Sagen und Ueberlieferungen wieder zu producieren, sondern die Perser müssen abendländische Bildung sich ebenso anzueignen trachten, wie wir die morgenländische, dann erst werden sie im Stande sein, einen richtigen Blick in die Geschichte und Weltstellung ihres Volkes zu thun. Mit puren Uebersetzungen abendländischer Geschichtsforscher ist ihnen noch lange nicht geholfen, sie müssen selbst forschen lernen, wenn sie an der Hand ihrer Geschichte wieder zu neuem Leben erwachen wollen.

Das vorliegende Buch hat wenigstens das Verdienst, daß es die persische Geschichte, wie sie bei den Persern selbst lebt, uns in kurzen Zügen vorführt, was für Orientalisten insbesondere von großem Werthe ist, und da es in einem reinen Persisch geschrieben ist, so kann es auch mit Nutzen zu persischen Vorlesungen, besonders mit der Absicht in das Modern-Persische einzuführen, verwendet werden. Die klare deutliche Schrift kann zugleich als treffliche Vorübung für das Lesen persischer Handschriften dienen.

München, September 1880.

Trumpp.

Zur Reconstruction der Weltkarte des Agrippa. Von Dr. F. Philippi. Mit 5 autographirten Kartenskizzen. Marburg. N. G. Elwert'sche Verlagsbuchhandlung. 1880. 25 S. 8°.

Die geographischen Arbeiten des Agrippa sind in den letzten Jahren Gegenstand mehrerer gelehrten Untersuchungen gewesen, ohne daß indeß allgemein anerkannte Resultate gefunden worden sind Man suchte theils den Inhalt der Chorographie, wie das geographische Werk des Agrippa allgemein genannt wird, aus den späteren geographischen Schriften des Strabo, Mela, Plinius, den Itinerarien u. s. w. zu eruieren, theils stellte man Vermuthungen über die Form der Weltkarte an, meistens mit Rücksicht auf die tabula Peutingeriana. In Bezug auf letztere hat Müllen hoff im Hermes IX, S. 182 ff. nachgewiesen, daß man aus ihrer Form keineswegs auf eine ähnliche Gestaltung jener Weltkarte schließen dürfe, sondern daß letztere eine ovale Form gehabt habe, also mit Plinius mit Recht als ein orbis bezeichnet worden sei.

Während also auch Müllenhoff noch von der tab. Peut. ausging, schlägt Philippi in oben erwähnter Schrift einen andern Weg ein, um eine Reconstruction der agrippaischen Weltkarte zu ermöglichen. Er untersucht die uns aus dem Mittelalter erhaltenen Karten und glaubt nachweisen zu können, daß eine Gruppe derselben — natürlich durch eine lange Reihe von Mittelgliedern — auf jene Weltkarte zurückgeht.

Folgendes ist der Gang der Untersuchung: Die mittelalterlichen Karten zerfallen in 3

Gruppen:

1) Sallustkarten. Diese enthalten, wie Wuttke nachgewiesen, eine Illustration der von Sall. Iug. 18. 19. gegebenen Erdbeschreibung. Wuttke hatte die ersten Anfänge dieser Gruppe in das Zeitalter des Augustinus verlegt, welcher de civ. dei XVI, 17 die Erde so eintheilt wie die Sallustkarten, daß Europa und Afrika die westliche Hälfte bilden, Asien die östliche. Phil. glaubt gewiß richtig, daß, wenn Augustin die Karte als bekannt voraussetze, der Ursprung derselben in die früheren (2.—4) Jahrhunderte falle.

Ebensowenig wie diese bloß zur Illustrierung eines Schulbuches dienenden Karten steht in Zusammenhang mit dem Werke des Agrippa die

- 2. Gruppe: die Zonenkarten, welche die ganze Erdscheibe nach Zonen darstellen. In Betreff dieser schließt sich Phil. der Vermuthung Müllenhoff's an, daß sie ein durch vielgliedrige Tradition sehr verunstaltetes Bild des Pergamenischen Globus sind. Interessant ist dabei die Bemerkung Ph.'s, daß sämmtliche Zonenkarten — vielleicht mit Ausnahme der vielen Macrobius - Handschriften beigegebenen Erdskizzen -- stidlich orientiert sind, d. h. Stiden an das obere Ende der Karte verweisen. höchst wahrscheinlich deshalb, weil bei dem Archetypus, dem kolossalen Pergamenischen Globus, auf diese Weise am bequemsten der bewohnte Theil der Erde zur Anschauung gebracht werden konnte. Die
- 3. Gruppe bringt ebenso wie die Sallustkarten nur die den Alten bekannten Erdtheile zur Darstellung, ohne die specifisch Sallustischen Einzelangaben zu enthalten. Alle dieser Gruppe angehörigen Karten haben 2 Eigenthümlichkeiten: die römische Orientierung - Osten oben - und die Zeichnung Asiens mit dem kaspischen Meer als Busen und ohne Andeutung des Südcontinentes. Daraus ergiebt sich, daß sie mit dem System des Ptolemäus unbekannt sind. vielmehr auf Eratosthenische Tradition zurtickgehen. Phil. bespricht von dieser Gruppe zunächst die Rundkarten, von denen er die beiden bedeutendsten, die Hereforder und die Ebstorfer. auf den anliegenden Tafeln II und III verkleinert vorführt. Leider sind diese Lithographien. ebenso wie Tafel IV und V nicht recht gelungen, wenigstens in dem mir vorliegenden Exemplar ein wahres Augenpulver und fast unbenutzbar. Phil. stellt die Concordanzen dieser Karten zusammen und zeigt, daß sie trotz man-

eher Abweichungen doch auf denselben Archetypus zurückgehen. Von den rechteckigen Karten sind bis jetzt wenige bekannt: bei der Priscian-Karte der Cottoniana weist aber Phil. so viele Uebereinstimmungen mit jenen Rundkarten nach, daß sich der gemeinsame Ursprung beider nicht bezweifeln läßt. - Phil. stellt weiterhin fest, daß die rechteckige Karte älter sei als die volksthümliche runde, weil sie durch Einzeichnung von bestimmten mathematischen Linien begründet wurde. Interessant ist der Nachweis (S. 15 f.), daß die Karte, welche Orosius bei der Abfassung des in seinem Werke enthaltenen geographischen Abrisses benutzt, der Hereforder, Ebsdorfer und Priscian-Karte sehr ähnlich gewesen ist, was besonders hervortritt bei der Beschreibung von Ostasien, die wie abgeschrieben erscheint von der Hereforder Karte (Taf. V). Phil. schließt aus den Worten des Orosius wohl mit Recht, daß er eine rechteckige Karte vor sich hatte; die Umgestaltung derselben zur runden und das Herrschendwerden der letzteren glaubt er in die Zeit zwischen Orosius und Isidor setzen zu müssen, weil sich aus der Vergleichung einiger Ausdrücke des Isidor mit denen des Orosius ergäbe, daß ersterer eine Rundkarte vor sich gehabt habe. Indeß passen diese Ausdrücke inflectitur regio. cingitur Germania, includit oceanus ebenso gut auf viereckige Karten mit abgerundeten Ecken, wie wir uns jedenfalls viele Karten dieser Art zu denken haben und wie sie auch die Prisciankarte zeigt.

Für die Originalkarte, auf welche alle Karten der 3. Gruppe zurückgehen, hält nun Phil. die Weltkarte des Agrippa, ohne indeß für diese Behauptung weitere Beweise vorzubringen als

die schon oben angeführten, daß sie alle die römische Orientierung zeigen und Eratosthenische Elemente enthalten.

Zum Schluß bespricht Ph. noch kurz die bisher gefundenen Resultate in Betreff der Karte des Agrinna: dabei ist es erfreulich zu seben. daß er seine frithere Ansicht, es habe bloß eine Karte, keine chorographia existiert, wie er sie in seiner Dissertation de tabula Peutingeriana (Bonn 1876) aufgestellt, fallen läßt und mit Recht eine Scheidung des Buches von der Karte verlangt. Nun hat Müllenhoff in der oben citierten Abhandlung den griechischen Einfluß auf die Karte nachgewiesen, sowie daß die Hauptgrade des Eratosthenischen Netzes adoptiert worden sind, J. Partsch (Darstellung Europa's im geographischen Werke des Agrippa) daß die Längenansätze des Agrippa bei den Provinzen sich als zusammengesetzt erweisen aus Itinerarangaben. Phil. findet nun in seinen Resultaten eine Bestätigung und Erweiterung der Behauptungen Müllenhoff's und zieht den Schluß, daß die Karte eine Nachahmung griechischer Arbeiten sei, dagegen die Itinerarangaben sich bloß in der Chorographie gefunden haben, also eigentlich nur in dieser die eigenen Leistungen des Agrippa hervorgetreten seien. Phil. will also Chorographie und Karte auf's strengste gesondert wissen.

An und für sich darf man wohl voraussetzen, daß die Arbeit des Verfassers der Karte und der Chorographie nicht derartig verschieden gewesen sei, daß bloß in letzterer seine eigene Leistung sich fand, während erstere nur einen Abklatsch griechischer Vorlagen bildete. Wenn Agrippa in der Chorographie die Itinerarangaben in ausgedehnter Weise benutzt hat, so ist es eigentlich selbstverständlich, daß er bei Berech-

nung der Längenangaben bei den Provinzen u. s. w. die betreffenden Karten mit eingezeichneten Itinerarien vor sich gehabt habe; sollte es da nicht wahrscheinlich sein, daß er diese Itinerarien auch in die Weltkarte mit herübergenommen habe? Wenn also die von Phil. behandelten Karten aus jener Weltkarte abzuleiten sind, so ist dies doch noch kein Beweis für die Verschiedenheit der Arbeit in jenen beiden Werken des Agrippa, sondern es werden dann in dem Archetypus derselben die Straßenztige weggelassen sein; das tibrige Material zur Karte, vor allem in Betreff Asiens, soweit es nicht zum imperium Romanum gehörte, war ja Eratosthenisch, so daß es kein Wunder ist, wenn jene Gruppe mittelalterlicher Karten ganz auf Eratosthenes basiert zu sein scheint.

Wenn nun die von Phil. statuierte Unterscheidung der Chorographie und der Karte kaum so stricte zu handhaben ist, wie er verlangt, so darf man bei der Reconstruction der Karte die aus ersterer geschöpften Werke nicht unbeachtet lassen. Schweder hat bekanntlich in seinen Schriften: "Beiträge zur Kritik der Chorographie des Augustus" (Kiel 1878) und "Concordanz der Chorographie des Mela und des Plinius" (Progr. der Kieler Realschule 1879) die Benutzung der Augusteischen Chronographie durch Mela und Plinius ziemlich evident nachgewiesen"); durch

\*) G. Oehmichen hatte in einer recht flüchtigen Untersuchung (Ritschl acta III, S. 399) diese Concordanzen durch gemeinsame Benutzung des Varro erklärt und sucht diese Ansicht in der Recension der ungleich sorgfältiger gearbeiteten Schweder'schen Schriften in der Jenaer Litt.-Ztg. 1879 S. 483 ff. zu vertheidigen. Ich glaube, diese Recension verdient ad acta gelegt zu werden, nur, schein mir, muß Oehmichen den Rath, den er S. 485, Sp. 1 unten Schweder giebt, an seine eigene Adresse richten.

die Vergleichung dieser beiden Autoren mit ienen mittelalterlichen Karten und der tabula Peutingeriana, die auch gewiß in Beziehung steht zur Weltkarte des Agrippa, wird man hier wohl zu weiteren Resultaten kommen. Ob des Orosius Bemerkung, er habe verschiedene Schriftsteller bei der Abfassung seines geographischen Abrisses benutzt, bloß, wie Phil. S. 15 meint, eine Ausrede sei, um vermeintliche Widersprüche der Karte zu erklären, scheint mir recht zweifelhaft; lieber möchte ich glauben, daß er neben der Karte noch ein geographisches Compendium mit abweichenden Angaben vor sich hatte. Zwischen dem Orosius und der Chorographie des Agrippa, sowie der tab. Peut. findet sich eine ganze Reihe von Differenzen, z. B. in Betreff des Taurus (Partsch l. l. S. 12); Orosius hat die Form Paropamisadae, die mit Agrippa in Verbindung stehenden Autoren Paropanisadae (Fleckeisen's Jhb. 117, S. 511)\*).

Wenn die von Phil. mit Recht statuierte gemeinsame Quelle jener mittelalterlichen Karten aus der Weltkarte des Agrippa abzuleiten ist, so darf man, glaube ich, eher eine Umarbeitung der letzteren voraussetzen, in welcher sie auch dem Orosius vorlag, als große Differenzen zwischen der Karte und der Chorographie des Agrippa annehmen. Ein zuverlässiges Resultat wird hier erst die Vergleichung jener mittelalterlichen Karten ergeben. Hoffentlich wird der Hr. Verf. bei seiner Vertrautheit mit diesem Kartenmaterial bald weitere Untersuchungen

<sup>\*)</sup> Nicht alle in diesem Aufsatz enthaltenen Behauptungen halte ich noch aufrecht; die Nachricht von der Weltvermessung ist gewiß zu verwerfen; ebenso glaube ich mit Schweder, daß Mela die Chorographie, nicht die Weltkarte an den behandelten Stellen benutzt hat.

tiber diese Frage folgen lassen und die hier angedeuteten Schwierigkeiten auf die eine oder andere Weise definitiv wegschaffen.

Sondershausen. R. Hansen.

Zechariah and his prophecies considered in relation to modern criticism: with a critical and grammatical commentary and new translation. Eight lectures delivered before the university of Oxford in the year 1878 on the foundation of the late Rev. John Bampton M.A. Canon of Salisbury. By Charles Henry Hamilton Wright. Second edition. London 1879. S. LXXV 614. 8°.

75 + 614 macht 689 Seiten über eine Schrift von 14 Capiteln. Nach diesem Maßstabe würde Jesaia einen Commentar von 5 Bänden zu je 700 Seiten beanspruchen können, Jeremia und Ezechiel etwa 4 solcher Bände und so fort. Wenn das noch eine Weile so fort geht, werden die alttestamentlichen Gelehrten nur noch in Büchersälen von beträchtlichem Umfange arbeiten können und die Exegese wird zuletzt in ihrem eignen Fette ersticken. So respectabel das Material auch ist, welches der Verf. in unermüdlichem Fleiße zusammengehäuft hat - es darf ihm nachgesagt werden, daß er auch aus der deutschen Fachliteratur kaum eine Broschüre oder Abhandlung der Zeitschriften von nur einigem Werthe sich hat entgehen lassen - aber trotz alledem, weshalb diese maßlose Ausführlichkeit der Behandlung? Daß die letztere breit sei, darf man nicht sagen, denn es steckt überall Inhalt darin, aber es ist zu viel Gründlichkeit. Unser deutscher Dichter Karl Immermann sagt: \_auch in der Tugend halte Maaß"! -

Der Zweck, den unser Verf. verfolgt, ist wie er in der Vorrede p. VIII selbst sagt, ein apologetischer. Dagegen ist gar nichts einzuwenden, zumal er wiederholt versichert, daß nicht Voreingenommenheit, sondern unbefangene Prüfung der Gründe der Kritik ihn mit der Ueberzeugung von der Unhaltbarkeit der letzteren durchdrungen Auch ist es immerhin angenehm, daß er (ibid. p. IX) durchaus nicht gewillt ist, seine Gegner "Rationalisten" und "Ungläubige" schelten, obwohl man in Deutschland gegen dergleichen sich abzuhärten Gelegenheit gehabt hat. - In der Einleitung des Werks behandelt der Verf. in 8 Paragraphen das isagogische Material: die Fragen von der Persönlichkeit des Propheten und den überlieferten Nachrichten über denselben. von der etymologischen Bedeutung seines Namens, von der Abfassungszeit zunächst der frühesten Weissagungen desselben; es wird sodann berichtet über die traditionelle Üeberlieferung von der Einheit des Buchs, die Geschichte seiner Kritik, die Verschiedenheit des ersten und der späteren Theile desselben, woran sich sodann Betrachtungen zu Gunsten der Einheit und der Authentie desselben schließen: zuletzt eine fast erschöpfende Uebersicht über die wichtigsten der gegenwärtigen exegetischen sprachlichen und sachlichen Hülfsmittel der Erklärung.

Wir fühlen uns nicht veranlaßt, bei dieser Gelegenheit das Material der bisherigen Sacharjakritik aufs Neue durchzusprechen, weil wir überzeugt sind, daß der bis jetzt geführte Streit wegen falscher Fragestellung von beiden Seiten ein völlig unfruchtbarer geblieben ist. Unsere Ansicht davon aber näher zu entwickeln würde um deswillen unzeitgemäß sein, weil eben Bernhard Stade in einer sehr wichtigen scharfsinnigen Abhandlung (Zeitschrift für die alttestl. Wissenschft. Jahrg. 1881. Heft 1. p. 1—96) die Frage angegriffen hat in einer Weise, welche in Bezug auf die Schwächen der Kritik unsere völlige Zustimmung hat. Da aber anderseits die

Abhandlung noch unvollendet ist, läßt sich vor der Hand noch nicht zu der Gesammtansicht Stade's Stellung nehmen und insofern dieselbe jedenfalls ein neues Stadium der Sacharjakritik einleitet, widerstrebt es uns vorher über eine Sache hin- und herzureden, die eben im Begriff ist eine neue Form anzunehmen.

Auf die Einleitung folgt eine Uebersetzung der Weissagungen des Sachariabuches, hinsichtlich derer wir freilich nicht beurtheilen köunen. wie sie einem englischen Ohre klingt, uns aber erschien sie angenehm und flüssig. Der Uebersetzung in Klammern erläuternde Paragraphen oder Zusätze beizufügen halten wir nicht für zulässig, auch für unnöthig, wenn ein so überaus eingehender Commentar folgt. Ebenso muß nach unsrer Ansicht ein Uebersetzer unter allen Umständen zu einer festen Entscheidung kommen und darf z. B. den Lesern nicht die Wahl lassen, ob sie lesen wollen "sie brachen auf" oder "sie wanderten", "sie betrübten" oder "sie unterdrückten" (vgl. p. LXV), "zittern" oder "sich winden" (p. LXIII) "Sünde" oder "Strafe" (p. LXXV), "kehr jetzt" zurtick" oder "bitte kehr zurtick (p. XLIX) u. a. —

An diese Uebersetzung schließt sich dann die eigentliche Auslegung der Weissagungen, welche in dreizehn Kapiteln von p. 1—522 ausgeführt ist. Dieselbe hat ihr Absehen zunächst nur auf die Reproduction der prophetischen Gedanken gerichtet und nimmt es mit dieser Arbeit so entsetzlich genau, daß man die Sorgfalt und Geduld des Verf.'s nur bewundern kann. Jeder der über die betreffende Stelle, von der die Rede ist, eine Ansicht geäußert hat, wird ausführlichst zum Worte zugelassen und alle seine Gründe werden, selbst wenn sie noch so albern sein sollten, ruhig angehört und einer eingehenden Widerlegung

gewürdigt. So bahnt sich der Verf. mübeam seinen Weg bis zur Aufstellung seiner eigenen Ansicht. Diese erweist sich denn doch oft stark beeinflußt durch die Gesichtspunkte der christlichen Dogmatik und es werden dadurch bisweilen Voraussetzungen in die Auslegung hineingetragen, denen jedenfalls die wissenschaftliche Grundlage mangelt. An manchen Stellen geht daher auch die Gedankenausführung des Verf.'s in einen erbaulichen predigtartigen Ton über, der recht ansprechend wirkt, so lange man es vergißt, daß diese Dinge nicht bewiesen sind. Wir rechnen dahin z. B. die Deutung von c. 12, 10 auf die Kreuzigung Christi und alles was der Verf. daran schließt p. 384—398.

An diese umfangreiche Sinneserläuterung wird dann ein kritischer und grammatischer Commentar (p. 525-598) angehängt, welcher ebenfalls viel schätzbares Material enthält und den Beweis giebt, daß der Verf. ernstlich bemüht gewesen ist, seiner Arbeit eine solide sprachliche Grundlage zu sichern. Er kennt unsere deutschen Grammatiker der hebräischen Sprache ganz genau; nur irrt er nach unserer Ueberzeugung darin, daß er p. 369 die Autorität Böttcher's der Ewald's gleichstellt. Böttcher ist ein sehr sorgsamer und fleißiger Statistiker, hat aber sehr wenig Einsicht in Bau und Bildung der Sprache. -- Desgleichen achtet der Verf. auf die massorethische Accentuation und die neuesten kritischen Arbeiten über dieselbe, auf die Uebersetzungen und ihren Werth für die Textkritik - kurz dieser Anhang ist reich au belehrenden Einzelheiten. - Den Schluß des Ganzen bilden 2 Indices: der erste betrifft die behandelten Schriftstellen, der zweite ist ein ausführlicher Nominal- und Realindex, der eine deutliche Vorstellung von der Menge der in dem Buche behandelten Gegenstände hervorruft. - Die Ausstattung des Werks in Druck und Papier ist von der bekannten englischen Solidität und Elegans, welche wir in Deutschland wohl noch lange werden entbehren müssen.

Jena.

C. Siegfried.

Für die Redaction verantwortlich: F.: Becktel, Director d. Gött. gel. Ans-Verlag der Disterich'schen Verlags-Buchhandlung. Druck der Disterich'schen Unis.-Buchdruckerei (W. Fr. Kaestner).

## Göttingische gelehrte Anzeigen

unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stück 23. 24.

8. u. 15. Juni 1881.

💳 Eigenmächtiger Abdruck von Artikeln der Gött. gel. Anz. verboten 💳

Die Translatio S. Alexandri. Eine kritische Untersuchung von Dr. August Wetzel. Mit 3 Tafeln. Kiel, Druck von Schmidt und Klaunig. 82 und 7 unpaginierte Seiten in groß Octav.

Die Fortsetzer Hermanns von Reichenau. Ein Beitrag zur Quellengeschichte des XI. Jahrhunderts von Paul Meyer. Eingeleitet von C. von Noorden (Historische Studien viertes Heft). Leipzig, Verlag von Veit et Comp. 1881. 60 Seiten in Octav.

Gewiß gehört was auf dem Gebiet der Quellenkritik, besonders für die Geschichte des Mittelalters, in den letzten Decennien gearbeitet ist, zu den erfreulichsten Leistungen historischer Forschung überhaupt: verlorene Schriften sind wiederhergestellt, als unecht verdächtigte in ihr Recht wieder eingesetzt, umgekehrt die Werthlosigkeit anderer Berichte, weil abgeleitet, nachgewiesen, die Glaubwürdigkeit mancher Ueberlieferung erschüttert oder geradezu vernichtet. Aber es konnte freilich nicht anders sein, als daß, wo so viele verschiedenartige Kräfte thätig waren, wo namentlich die übergroße Zahl derer,

Inhalt: A. Wetzel, Die Translatio S. Alexandri. P. Meyer: Die Fortsetzer Hermanns von Reichenau. Von G. Wastz. — M. S. Zuckermandel, Tosefta. Vom Verfasser. — H. Grenacher: Untersuchungen über das Sehorgan der Arthropoden. Von Spengel. — T. Ziller, Allgemeine philosophische Ethik. H. Girard, La philosophie scientifique. Von Baumann.

welche unsere historischen Seminarien und Uebungen bevölkern, sich vielfach auf dies Gebiet begab, auch Auswüchse und Verirrungen mannigfacher Art sich zeigten, bald mit unzureichenden Kräften oder Hülfsmitteln schwierige Aufgaben in Angriff genommen wurden, bald das Streben neue Resultate zu gewinnen zu künstlichen Annahmen führte, oder übergroßer Scharfsinn zu entdecken glaubte, was einer einfacheren und unbefangenen Betrachtung verborgen bleibt.

Die beiden Abhandlungen, die oben genannt sind, scheinen mir dazu neue Belege zu bieten.

Die erste von Wetzel behandelt hauptsächlich eine Frage, die schon öfter Gegenstand der Controverse gewesen ist, ob die Angabe Adams von Bremen von einer Schrift Einhards (Eginhards) über die alten Sachsen, die er benutzt haben will. Glauben verdient oder auf einem Irrthum beruht und ihm nur die von einem Mevollendete, von Rudolf begonnene Translatio S. Alexandri vorlag, in der sich so gut wie wörtlich alle von Adam mitgetheilten Stellen finden. So wenig mich auch der Verf. von der Richtigkeit jener Ansicht überzeugt hat, so mag ich gerne zugeben, daß sich darüber streiten läßt, und würde am wenigsten darin eine Aufforderung finden, hier der Schrift Erwähnung Aber diese geht viel weiter: Translatio S. Alexandri ist nicht allein nicht die Quelle Adams, auch nicht die Ekkehards, sie ist nicht das Werk Rudolfs und Meginhards. sondern eine Fälschung zu irgend welchem tendenziösen Zweck. Ich muß offen sagen, daß mir für weitgehende, bestimmter gleichzeitiger Ueberlieferung gegenüberstehende Behauptungen nicht leicht schwächere Grunde, oder daß ich

offen ausspreche was ich meine, grundlosere

Redewendungen vorgekommen sind.

Eine Handschrift unzweifelhaft des 9. Jahrhunderts, wie der Verf. anerkennt, enthält das Buch sammt dem Brief des Meginhard an den Klostergenossen Sunderold, in welchem er von der Entstehung der Schrift Nachricht giebt, in dem er erzählt, daß Rudolf auf Bitten des Grafen Waltbert, der die Gebeine des h. Alexander nach Wildeshausen übertrug, die Geschichte dieser Translation begonnen, sie aber bei seinem Tode unvollendet gelassen, dann er, Meginhard, sie zu Ende geführt habe. Die Translation fand nach den Ann. Xantenses 851 statt. Rudolf starb 865. Darüber heißt es: 'Wenn der . . . . Auftrag tiberhaupt glaubhaft sein soll, muß er bald nach dem Jahre 851 gegeben und übernommen sein, doch dann sucht man wieder vergebens nach einem Grunde, weshalb ein so bedeutender Mann wie Rudolf die Aufgabe, welche ihm zu Theil geworden war und für ihn nicht gar schwierig sein konnte, in fast siebzehn Jahren nicht zu Ende geführt habe. Das ist geradezu unglaublich, die Erzählung von einer Beauftragung Rudolfs, wie Meginhard sie uns überliefert, kann nicht wahr sein; Rudolf hat nie eine historia translationis S. Alexandri begonnen'. Es dürfte überflüssig sein, ein Wort hinzuzufügen, zu fragen, wie man wissen kann, wann Graf Waltbert, der im nördlichen Sachsen lebte, den Mönch Rudolf in Fulda kennen lernte und sich von ihm, dem namhaften Autor, eine Erzählung der Translation und der Wunder erbat, oder ob etwa alle Arbeiten der Art unmittelbar nach dem Ereignis verfaßt sind, ob es damals aller Orten Männer gab, die in jedem Augenblick eine solche ausführen konnten. Statt alles dessen ist einfach zu sagen, daß es unerlaubt ist, mit solchem Gerede positive Nachrichten anzufechten.

Am Rande des Codex steht, ebenfalls von einer ganz gleichzeitigen Hand, die Notiz 'Hucusque Ruodolf'. Der Verf. erwähnt mit keinem Wort die ganz entsprechenden Bemerkungen einer Handschrift der Annales Fuldenses: 'Hucusque Enhardus, Hucusque Ruodolfus', wirft nur die Aeußerung hin, daß auch die Autorschaft Rudolfs für die Annalen zweiselhaft sei. behauptet aber, daß Meginhard, den er als Autor des Briefes gelten läßt, von dieser Notiz nichts gewußt. Grund: Meginhard giebt von der (nach dem Verf. angeblichen Arbeit Rudolfs) den Inhalt an und sagt zuletzt: novissime autem asserens, quomodo, abjecto demonum cultu et acceptis predicatoribus Christi, ad veram et catholicam christianamque religionem se converterint. Dem ganz entsprechend schließt Rudolfs Erzählung mit der Bekehrung der Sachsen, wobei sie speciell die Taufe Widukinds hervorhebt. Daß Meginhard dies nicht auch in dem Briefe angeführt, findet der Verf. von einschneidender Bedeutung. 'Wenn Rudolf nach der Ansicht des Briefschreibers diesen Satz verfaßte, so mußte (!) derselbe ihn auch in seinem Resumé wieder-Meginhard erscheint ihm auch sonst als arger Lügner. Er hat ebensowenig wie Rudolf das Mandat erhalten, eine Translatio S. Alexandri zu schreiben (S. 80). In der That sagt er das auch nirgends. Aber er hat auch 'ein von Rudolf im Auftrage des Grafen Waltbert begonnenes Werk nicht vollenden können'. Und das sagt er allerdings. Grund: 'Hätte er das von Rudolf unerfüllte Mandat ausgeführt, so hätte er die beendete Arbeit nicht Sundrolt,

sondern dem Grafen mit einer Widmung tibersenden müssen' (!). Er durfte also nicht, wie er in seiner bescheidenen Epistel thut, das von ihm vollendete Werk dem gemeinsamen Freunde zur Prüfung vorlegen. Weiter: 'die Widmung an Sundrolt kann nicht wahr sein (!), weil diesem, der selbst in Fulda lange gewesen (er war ohne Zweifel noch da, vgl. S. 24), mit Rudolf bekannt, die Beauftragung des letzteren nicht vorgespiegelt werden konnte'. Gewiß nicht. Aber daraus wird eine Kritik, die nicht blos zweifeln und negieren will, ganz andere Folgerungen ziehen.

Nur einen Punkt mag ich hier noch berühren, die Behauptung, daß Ekkehard die Translatio nicht benutzt, sondern das angebliche Werk des Einhard. Ganz klar scheint dem Verf. die Sache freilich nicht gewesen zu sein. wird ausgeführt, daß Ekkehard nicht die uns erhaltene Handschrift gehabt. Und damit kann man ja einverstanden sein, kann dafür selbst anführen, daß der Name des Klosters sich bei ihm in einer etwas anderen Form findet als in dem Codex ('Wigaltingohuson' statt 'Wigaldinghus'), und daß es nicht recht wahrscheinlich ist, daß er eine solche Veränderung vorgenommen. Aber durchaus nicht beistimmen kann man, wenn nun jene Annahme sich in die davon ganz verschiedene verwandelt: 'er hat unsere Transl. nicht gekannt', und fast komisch klingt es, wenn es dabei (S. 77) heißt, man dürfe 'nicht annehmen, daß er den Ort unter den Wundergeschichten sollte entdeckt haben'. Wie nahe Ekkehards Text doch gerade mit dieser Handschrift zusammenhängt, hat der Verf. durch eine Mittheilung gezeigt, die ich nicht anstehe für das Werthvollste dieser ganzen Publication zu

erklären. Beim Ekkehard (S. 178, Z. 72 meiner Ausgabe) findet sich eine Stelle dem Text der Transl. S. Alexandri eingefügt, deren Quelle ich nicht mit Sicherheit anzugeben vermochte, auf Einhards Vita und Annalen verweisend. berichtet Hr. Wetzel, der die Hannoversche Handschrift genau untersucht hat, daß zu Anfang eine ganz entsprechende Stelle nachgetragen, durch ein beigefügtes Zeichen aber eben dorthin gezogen ist, wo Ekkehard sie, nur mit ein paar kleinen Aenderungen, giebt. nun auch Adam in demselben Zusammenhange diesen Abschnitt oder einen sehr ähnlichen in seiner Quelle vorfand, so wird man darin nur einen Beweis mehr sehen, daß auch Adam die Transl. henutzte, während der Verf. freilich schließen will, daß die Stelle schon in der angenommenen gemeinsamen Quelle, Einhards Gesta Saxonum, gestanden habe, und nur in der Translatio anfangs tibergangen sei, wobei er aber selbst behauptet, daß sie in der Transl. an einen falschen Platz gerathen, d. h. aber gerade den, wo auch Ekkehard sie bringt. Von diesem heißt es vorher, nachdem in 4 Columnen sein Text mit dem von Einhards Vita Karoli, der Translatio und Adams zusammengestellt ist: 'Wenn Ekkehard, bald von der Transl. abweichend mit Adam oder mit Einhard oder mit beiden übereinstimmt, bald mit der Transl. von einem von ihnen oder beiden sich entfernt, oder eine von allen drei Schriftstellern verschiedene Lesart bietet, und wie die Möglichkeiten alle heißen, die man aus den neben einander gestellten Texten entnehmen möge'. Die Wahrheit ist aber, daß in den ersten 11 Zeilen, abgesehen von einem Druckfehler, Ekkehards Text sich von der Translatio nur dadurch unterschei-

det. daß er 'Albiae' statt 'Albis' schreibt, was kein anderer Text thut, und 'sublatis' wegläßt. Dann fährt derselbe fort: tractumque per tot annos bellum ea conditione constat esse finitum. und berührt sich hier mit Adam, der schreibt: Tractumque per tot annos bellum ita constat esse finitum, während die Translatio, übereinstimmend mit der Vita, hat: Eaque conditione a rege proposita et ab illis suscepta tractum per tot annos bellum constat esse finitum. Tractumque' ist der einzige Grund, weshalb Ekkehard die Translatio, wie sie vorliegt, nicht benutzt haben soll. In der That ist hier die Warnung am Platz, die andere früher ausgesprochen und wohl nur zu weit ausgedehnt haben, nicht auf ein oder ein paar Worte Verwandtschaften zu gründen. Üebrigens bleibt Ekkehards Quelle beim Verf. im Dunkeln, da er denn doch Bedenken trägt, ihn aus Einhards Gesta schöpfen zu lassen, vielleicht schon deshalb, weil er, der 'sich nicht scheut seine Quellen zu nennen', schreibt 'invenimus autem in scriptis cuiusdam'. Es soll ein Grund mehr für die Annahme sein, daß er nicht unsere Hand schrift benutzt, wo Rudolfs und Meginhards Name zu lesen war.

Ueber diese handelt der Verf. sehr eingehend, und macht über die Schrift verschiedener Hände Angaben, die von denen Pertz's etwas abweichen, die sich aber auch an den mitgetheilten 3 Tafeln Facsimile nicht mit voller Sicherheit prüfen lassen. Richtig und bemerkenswerth scheint die Angabe, daß die den Eingang von Meginhards Text bildenden Worte: 'Igitur predicti Witukindi filius nomine Wibrecht' auf Rasur stehen, ob sie aber von einer anderen Hand als der, welche das Folgende geschrieben,

herrthren, ist nicht ganz deutlich. Auch ein paar Berichtigungen zu dem von Pertz gegebenen Text (S. 11) mögen Beachtung finden; nur durfte freilich Tab. I, 3, Z. 2 nicht 'villssimis' gelesen werden, da sich hier eine Ligatur findet. die auch einem Anfänger in der Paläo-

graphie geläufig sein sollte.

Ich kann diese Anzeige nur mit dem Wunsche schließen, daß der Verf. in Zukunft sich weniger in Worten gehen lasse, auch weniger en tschieden auftreten möge (S. 57 dreimal: 'ist der Satz entschieden nicht an seinem Platze'; 'der Verfasser des Werks hat ihn entschieden nicht dahin gesetzt'; 'so hätte er entschieden einen kaum minder unpassenden dafür gewählt'), und daß er, ehe er die mehrfach in Aussicht gestellten weiteren Untersuchungen vornimmt, seinen Fleiß und Scharfsinn in ersprießlicherer Weise verwenden lerne, als ihm dieser Schrift nach zu urtheilen bisher Gelegenheit geworden ist.

Noch anderer Art ist die zweite der oben genannten Abhandlungen, und wenn ich glaube auch an ihr gewisse Mängel hervorheben zu müssen, so liegen sie auf einem verschiedenen Hat Hr. Wetzel wenigstens keine Gebiete. Mühe sich verdrießen lassen, um die gestellte Aufgabe zu lösen und sich mit denen, die früher über den Gegenstand gehandelt, weitläuftig nug auseinandergesetzt, so vermißt man Hrn. Mever eine hinreichende Kenntnis Materials. Er polemisiert eifrig und wie ich meine in nicht gebührlicher Weise gegen eine frühere Dissertation von Schulzen über diesen Gegenstand (S. 30. 32. 33). Aber er nimmt doch einfach aus diesem die Ansicht herüber. daß mit dem J. 1066 eine erste Fortsetzung des

Hermann abgeschlossen sei, während nichts vorliegt. als daß der von dem ersten Herausgeber benutzte Codex Sangallensis hier defect ten im Satze abbrach, und Pertz und Giesebrecht unzweifelhaft richtig denselben Autor auch in den folgenden von andern Handschriften überlieferten Jahren erkennen. Wohl nur Schulzen kann die Meinung entlehnt sein. daß Urstisius diesen Codex gekannt habe, während derselbe sehr bestimmt seine Handschrift aus St. Georg im Schwarzwald dem Text Sichard's gegenüberstellt. Es ist. nachdem die Sangaller Ueberlieferung und die anderer Handschriften nicht genug geschieden, ganz berechtigt, diesen Text für sich zum Abdruck zu bringen; dasselbe soll in dem 13. Bande der Scriptores geschehen. Man muß aber da auf die Editio princeps des Sichard zurtick-Statt dessen citiert Hr. Meyer eine vom J. 1579, von deren Dasein ich bisher nichts gewußt, auch nirgends etwas gefunden habe. Dieselbe hat ihn zu nicht wenigen Irrthümern in den Angaben über Sichard's Lesarten geführt. Die Noten S. 44, 4 und 9 S. 45, 1. 6 und 8 S. 46, 8, 9, 10, 11 S. 47 sind unrichtig: anderes was Sichard wirklich hat ist nicht angeführt.

Den Hauptinhalt der Schrift bildet der Beweis, daß die sogenannte Compilatio Sanblasiana nicht aus Bernold geschöpft, sondern von Bernold ausgeschrieben sei. In der Hauptsache ist aber nur dasselbe, was längst Schulzen und Giesebrecht nachgewiesen, nur daß jener unbestimmt von Cont. II. spricht, dieser an dem Namen des Berthold festhält. Hr. Meyer verwirrt aber die Sache dadurch, daß er diese bald auch von ihm als Cont. II., bald als Com-

pilatio Sanblasiana bezeichnete Arbeit als ein einheitliches Ganzes ansieht und die Interpolationen verkennt, die schon Giesebrecht nachgewiesen hat, und die sich bei eingehender Untersuchung ohne Zweifel noch zahlreicher herausstellen werden. Ich mache nur auf das J. 1071 aufmerksam, wo die Worte: Et si huiusmodi sententia nondum consecratum exspectat damnatum (?), sich gar nicht an das Vorbergehende anschließen, 1073, wo der Ausdruck 'duces praedictos' gar keine Beziehung hat, die Schlußworte: coepit in dies parvipendere inimicitias adversarionum suorum, gar nicht zum Anfang des folgenden 'quamvis in maximis periculis et angustiis' passen, enthalte mich aber hier näher auf die Sache einzugehen, da ich anderswo Gelegenheit habe, ausführlicher hiertiber handeln. Sicher hat der Verf. keinen Grund von einer Irransicht Giesebrecht's zu sprechen oder sich des 'von mir heute errangenen Ergebnisses' zu rühmen.

Indem er von solchen ich sage noch lieber als Interpolationen der Compilatio Sanblasiana nichts wissen will, entzieht er sich auch die Möglichkeit, in dem späteren viel ausführlicheren Theil einzelne hier ohne Zweisel wirklich aus Bernold übernommene Einschiebsel zu erkennen, und er kommt dadurch zu dem Resultat, daß dieser seinerseits das ganze Werk der Handschriften, die aus St. Blasien stammen. benutzt, also erst in den 80er Jahren geschrieben habe, was er gegen Pertz's auf die Münchener Handschrift gestützte Annahme darzuthun versucht. Die Sache liegt aber in Wahrheit so, daß eine nähere Verwandtschaft zwischen beiden Werken sich nur bis zum J. 1074 zeigt, eben wo auch nach Pertz (S. 385 N. 7)

in der Münchener Handschrift des Bernold definitiv die gleichzeitige Fortführung beginnt. (Nur der erste Satz der Fortsetzung, der letzte d. J. 1074 tiber den Markgrafen Hermann geht noch auf Berthold zurück, steht hier aber 1073 und konnte leicht von Bernold etwas snäter nachgetragen werden). Damit ist auch die aus dem J. 1073 angeführte Stelle über Papst Gregor nicht in Widerspruch; sie beweist höchstens, daß dies Jahr und 1074 erst 1075 geschrieben sind, eine Annahme, der absolut nichts entgegensteht. Wenn Hr. Mever aber behauptet, daß im Papstkatalog die Worte über die Dauer des Pontificats Gregors - 1085 in der Originalhandschrift von derselben Dinte seien wie das Vorhergehende, so wird er gestatten, daß ich in solchen Dingen mehr Pertz, der das Gegentheil sagt, als ihm vertraue. Und hätte Recht, so würde das Gewicht dieses Arguments ja dadurch aufgehoben, daß er gleich hinzufügt und aus der Beschaffenheit der Handschrift zu erweisen sucht, daß der Papstkatalog sicher nach dem vorläufigen Schluß der Chronik abgefaßt ist. Es ist also kein Grund, Bernold nicht seit dem J. 1075 an seinem Werke arbeiten zu lassen. Eben mit diesem ändert sich aber auch der Charakter des bisher dem Berthold zugeschriebenen Werkes: es wird viel ausführlicher, es ist in einem dem König viel feindlicheren Geiste geschrieben. Daß derselbe Autor in etwas späterer Zeit sein Werk so fortsetzen konnte, läßt sich nicht in Abrede stellen. Aber berechtigt wäre die Annahme wohl, daß hier ein anderer Verfasser eingetreten sei. Und hätte die Vermuthung des Verf.s, daß ein Gisilbert, der nach Bernold 1080 als Gesandter K. Rudolfs starb, bei dem Werke betheiligt gewesen, ir-

gend welchen weiteren Anhalt, so könnte man sie vielleicht hier in Betracht ziehen. Doch ist sie zu weit von 'völliger Sicherheit' entfernt, als daß man näher darauf eingehen möchte. Schulzen aber dem Bernold auch das ganze Werk - 1080, oder auch nur einen Theil zuzuschreiben, ist freilich ganz unmöglich. Es muß also dabei bleiben, daß es Berthold war, welcher nach dem Zeugnis des Mellicensis de SS. eccl. c. 92 und cod. Murensis (SS. V, S. 263 N. 14) die Chronik des Hermann fortsetzte, daß wir aber sein Werk nirgends in reiner Gestalt besitzen, im verschollenen Cod. Sangallensis bis 1066 wenigstens wahrscheinlich in einer etwas abgekürzten Fassung, in den aus Sanct Blasien stammenden Handschriften mit Zusätzen sehen, im Bernold excerpiert.

In der vorliegenden Schrift sind außer dem schon erwähnten Sangaller Text auch der aus St. Blasien stammende - 1066, der Bernolds - 1076 abgedruckt. Für den letzteren konnte der Verf. den Münchener Codex benutzen, für ienen ist auch die Pertz noch nicht bekannte Wiener Handschrift 3399 in der Vorbemerkung angeführt, ich finde aber keine einzige Lesart unter den Varianten, und auch aus der jüngeren 7245 nichts, was nicht bei Pertz stünde, so daß Hrn. Meyer schwerlich etwas weiteres zu gebote stand, was wohl hätte angeführt wer-Auch sagt er nicht richtig, daß den sollen. Wattenbach 3399 mit der früher Göttweiher Handschrift 'identificiere'; denn es heißt nur. daß beide 'vielleicht' identisch seien. Etwas mehr Vorsicht und Bescheidenheit wäre auch diesem Autor zu wünschen.

G. Waitz.

Tosefta nach den Erfurter und Wiener Handschriften mit Parallelstellen und Varianten herausgegeben von Dr. M. S. Zuckermandel. Beim Verfasser, jetzt in Trier und in Commission bei A. Schnurr Pasewalk. 1880. 690 und 7 S. 8°.

Der Aufforderung des geehrten Professors Herrn Paul de Lagarde ein Referat über meine Tosefta-Ausgabe zu machen und mich hierbei tiber die Stellung von Tosefta in der talmudischen Literatur, über das Verhältniß derselben zur Mischna nach der gewöhnlichen Annahme und nach meiner Auffassung auszusprechen, die Ausgaben, Handschriften und ihr Verhältniß zu einander anzugeben, komme ich um so bereitwilliger nach, als Herr Professor de Lagarde, welcher die Erfurter Handschrift aus Autopsie kennt (vgl. s. Symmicta 154 und m. Erfurter Handschrift S. 3) einer der ersten war, (s. den Prospect), welcher das lebhafteste Interesse für Herausgabe des Werkes an den Tag legte und dieses Interesse fortdauernd bis zum Schluß bewährte, mir nicht nur manchen trefflichen Rath ertheilte, sondern auch durch die Theilnahme, die er mir fortwährend bewies, mich ermuthigte in den Schwierigkeiten auszuharren, so daß ich ihm zu aufrichtigem Danke verpflich-Abgesehen von diesem persönlichen Verhältnisse kann es für Wissenschaft und Religion nur förderlich sein, wenn an Stelle der verworrenen Begriffe über den Talmud auf unparteiischer Forschung ruhende Resultate treten und zur Klärung beitragen.

Mögen diese Zeilen dies bewirken!

Mancher Leser wird das Wort Tosefta (ארספתה) — über die Schreibung des Wortes habe ich in Rahmers "Jüdisches Literaturblatt" 1876 N. 14 gehandelt — welches zu deutsch so

viel bedeutet als "Zusatz" und den Titel eines Codex der talmudischen Literatur bildet, noch nie gehört haben. Aber er wird sich berühigen. wenn er aus unserer Darstellung erfährt, daß Alles, was bis ietzt überhaupt über Namen. Zweck. Zeit der Entstehung dieses Werkes angenommen wurde, nicht auf Zuverlässigkeit Anspruch machen kann, daß nach der These, die ich hierüber aufgestellt, alle Schwierigkeiten sich lösen. Durch dieselbe erhält der Codex einen viel höheren Werth, als er ihm bis jetzt beigelegt wurde. Er ist nämlich - um gleich hier kurz zu sagen - nach meiner Ueberzeugung der Rest des ältesten Werkes aus der talmudischen Literatur der palästinischen Mischna, Religions-Gesetzes-Codex. Dieser meiner Ueberzeugung verdankt der Codex meine Ausgabe nach den bis jetzt ältesten Handschriften ans der talmudischen Literatur.

Man ging früher mit falschen literarhistorischen Voraussetzungen an die Erklärung der einander widersprechenden Stellen der talmudischen Literatur, man wußte nicht, daß Lebensverhältnisse, Rechtsanschauungen und andere Begriffe wechseln, man mußte daher zu unhaltbaren Ausgleichungen gelangen. Weist man Tosefta und Mischna die ihnen zukommende Stellung an, nimmt man mit meiner These an, Tosefta stamme aus Palästina, die Mischna aus Babylonien, so lösen sich die Widersprüche leicht.

Ich will nun versuchen, dem mit der talmudischen Literatur Unbekannten ein Bild von dem Werthe unseres Werkes zu geben, will von seinen äußeren Schicksalen zu seinem Wesen übergehen und dann von den Handschriften, ihrem Verhältnisse zu einander und zur Aus-

gabe sprechen, wodurch sich der Werth meiner Ausgabe wird erkennen lassen.

Wie Menschen oft verkannt werden, ja wie manchmal ein Kind von den eigenen Eltern stiefmütterlich behandelt wird, so haben Bücher das Schicksal, lange Zeit bei Seite geschoben zu werden und unberücksichtigt zu bleiben. Aber die nach Wahrheit suchende Geschichte rettet das Ansehen unverdient zurückgesetzter Personen und zieht verkannte Bücher aus dem Dunkel an's Tageslicht. Ein solches Schicksal lange Zeit unbeachtet geblieben zu sein, hatte das talmudische Werk, welches den Namen Tosefta trägt.

Wenn man viele berühmte Talmudisten aus den letzten Jahrhunderten, welche sämmtliche Folianten des babylonischen Talmuds im Kopfe hatten, so daß sie über jede Stelle desselben mit der Unzahl von Commentaren genaue Auskunft geben konnten, nach Stellen aus Tosefta gefragt hätte, sie würden schwerlich haben Bescheid geben können. Es gab nur Wenige - sie sind zu zählen. - welche sich mit Tosefta befaßten. so R. David Pardo (vgl. m. Artikel in Rahmer's Literaturblatt 1877 N. 36). Diese Vernachlässigung von Seiten der Lernenden zeigt sich auch in den Ausgaben. Während der babylonische Talmud an sechzigmal gedruckt wurde, (vgl. Rabbinowitz "tiber die Drucke des Talmud") ist Tosefta separat gar nicht, sondern als Anhängsel dem Werke des R. Isaac Alfasi (st. 1003) beigedruckt, in der Weise, daß hinter jedem Traktat des Alfasi der gleichnamige Tosefta-Traktat folgte, wodurch die Ordnungen und Traktate von Tosefta auseinander gerissen wurden. Von den elf Ausgaben des Alfasi von 1509-1840 enthalten neun Tosefta (vgl. meine

Erfurter Handschrift S. 108, Wiener Tosefta Codex S. 13 Anm. 2), aber alle sind unveränderte Abdrücke der ersten Ausgabe mit allen Lücken und Fehlern. Während jede neue Talmudausgabe mit neuen Zuthaten, Erklärungen oder Emendationen versehen wurde, giebt die nackt hingestellte Tosefta ein Bild der Vernachlässigung, die ihr zu Theil wurde. Im vorigen Jahrhundert (1720-1740) lebte in Wilna ein Mann Namens R. Eliah Wilna, ausgestattet mit seltener Geisteskraft und kritischem Scharfblick. eine Erscheinung, welche die Bewunderung der jttdischen Welt auf sich zog. Er erklärte den Talmud mit einer zu seiner Zeit beispiellosen Kühnheit. Er setzte sich — was keiner seiner Zeitgenossen gewagt hätte - über die Erklärungen der Alten ראשונים – hinweg, und was besonders in Staunen setzte, er emendierte die Texte der alten Codices mit einem seltenen Freimuth und zeichnete sich außerdem von den anderen Talmudisten dadurch aus, daß er die bis dahin unbeachtete Tosefta gründlich studierte und mit Emendationen versah. Auf seine Anregung wurde auch das Tosefta-Studium betrieben, so daß einzelne Ordnungen derselben mit Commentaren gedruckt, aber nicht zu Ende geführt wurden In der 1870 zu Wilna erschienenen Ausgabe des Alfasi wurde zwar Tosefta ganz mit dem Commentare von R. Samuel Abigdor gedruckt, aber die Traktate wieder wie früher auseinandergerissen. Der Text blieb der alte und die Emendationen R. Eliah Wilna's enthalten unter vielen vortrefflichen meist Verbesserungen nach dem babylonischen Talmud. In den dreißiger Jahren kaufte die kaiserliche Bibliothek in Wien eine Tosefta Handschrift (vgl. m. Wiener Tosefta Codex S. 15 Anm. 3) und die Bekanntmachung derselben im Kataloge von Krafft und Deutsch machte Aufsehen in den betreffenden Gelehrtenkreisen. Sie stammt ans dem 13. Jahrhundert (s. m. Erf. Handschr. S. 100). Die Lücke der Ausgaben wurde nach der Handschrift in dem Buche nnpn von Goldenthal veröffentlicht und in der zu Wien 1870 erschienenen Talmudausgabe wurde Tosefta mit den Varianten der Wiener Handschrift abgedruckt. Da die Herausgeber aber von der modernen Kritik Nichts verstanden, so hat diese Ausgabe, abgesehen davon, daß sie wieder in den alten Fehler des Auseinanderreißens des Codex verfiel. auf wissenschaftlichen Werth keinen Anspruch. Die Herausgeber haben ganz subjektiv die ihnen der Beachtung werthen Varianten aus der Hdschr. unter Beibehaltung des alten corrumpierten Textes, in den Noten gegeben, die anderen einfach ausgelassen. Das Tosefta-Studium wurde dadurch wenig gefördert. Nach wie vor wird vom Gros der Talmudisten der Talmud in alter Weise betrieben und Tosefta wenig berücksichtigt. Der Grund dieser Vernachlässigung liegt in dem Umstande, daß man über die Stellung von Tosefta in der talmudischen Literatur keine klare Vorstellung hatte.

Welches ist nun die allgemeine Annahme über Tosefta? Den Talmudausgaben ist im ersten Bande f. 90 eine Einleitung zum Talmud von R. Samuel Hannagid (1027—1055) vorangestellt, welche Angaben als Kanon für die Talmudgelehrten galt. Wir wollen das Tosefta Betreffende hier ausziehen. "Der Talmud zerfällt in zwei Theile Mischna und Erklärung zur Mischna. Die Mischna wird genannt mündliche Lehre, d. i. der Grund der Lehre, welcher von unserem Lehrer Moses bis R. Jehuda Hannasi

(2. Jahrhundert), welcher der Heilige genannt wird, fortgepflanzt wurde". f. 100a "Der zweite Theil der genannten zwei Theile, d. i. die Gemara zerfällt in 21 Theile (Anzahl von Worten, welche er erläutert) und zwar Tosefta und Boraita . . . " f. 100 b. Tosefta ist der Rest der Mischna und wenn sie in den Spuren Mischna geht (mit ihr übereinstimmt), so ist sie gultige Halacha. Boraita: darunter versteht man Werke, welche die Alten verfaßt haben nach der Mischna, wie die Mischna R. Chya's und R. Hoschija's". Maimuni (12. Jahrhundert) in seiner Einleitung zu seinem großen Werke Jad Hachasaka schreibt: R. Jehuda der Heilige (Hannasi) sammelte alle mundlich überlieferten Lehren und Regeln und Erläuterungen und Erklärungen, die sie vernommen hatten von Moses unserem Lehrer und welche die religiösen Behörden aller Geschlechter gelehrt hatten und verfaßten daraus das Buch Mischna . . . . seinen unmittelbaren Schülern gehörten . . . . "R. Chija, welcher Tosefta verfaßte, um die Worte der Mischna zu erläutern, ebenso verfaßten R. Hoschija und Bar Kappara Boraitas, um die Worte der Mischna zu erklären". hatten die gaonäischen Quellen benutzt. Gaon Scherira sagt (S. 7 ed. Wallerstein) "Rabbi hat die allgemeinen Regeln in die Mischna aufgenommen, dann kam R. Chija und erklärte in der Boraita die einzelnen Fälle zu diesen Regeln". Wir übergehen hier die Schwierigkeiten betreffs der Verschiedenheit. Diese sind dargestellt von Dünner "Die Theorieen über Wesen und Ursprung der Tosefta" 1874, obwohl schwerlich iene das Tosefta-Problem so scharf gefaßt haben, wie der Verfasser dieser Schrift. viel geht aus Allen hervor, daß Mischna die autoritative Halacha sei, die anderen Werke Tosefta und Boraita, insoferne sie mit Mischna im Widerspruche stehen, zu verwerfen seien. Tosefta hat auch nach R. Samuel Hannagid den Boraita-Charakter, da wo sie mit Mischna nicht übereinstimmt, d. h. draußen stehend nicht recipiert. Da nun Tosefta für die Praxis keinen autoritativen Werth hatte, so wurde sie vernachlässigt. Die oben genannten Erklärer von Tosefta emendieren erst Tosefta nach Mischna und Gemara, um sie mit der Halacha in Ueber-

einstimmung zu bringen.

In den ersten Decennien dieses Jahrhunderts. als das wissenschaftliche und reformatorische Streben bei den Juden erwachte, war es gerade die Frage über die Entstehung der Mischna und das Verhältniß von anderen Sammlungen ihr, welche einzelne Rabbiner und Gelehrte mächtig ergriff. Es haben auf diesen Gebieten gearbeitet Rappoport, Luzzato, Krochmal, Geiger, Grätz und in umfassender Weise mein hoch verehrter Lehrer, der selige Seminar-Director Frankel in seinen beiden Werken Darke Hamischna und Mebo Haieruschalmi. Man forschte nach alten Quellen literarhistorischen Inhalts. sammelte die Notizen in den Talmuden. wurde die gaonäische Schrift Seder Tanaim (Reihenfolge der Gesetzeslehrer) Wamoraim mehrmal herausgegeben, sowie der literarhistorische Brief des Gaon Scherira (10. Jahrhundert). Von den der Reform zugeneigten Männern wie Geiger wurde die Mischna heftig angegriffen, für die Mängel derselben wurde R. Jehuda Hannasi verantwortlich gemacht, er sprach von einer alten Halacha vor R. Jehuda Hannasi und der neuen durch R. Jehuda Hannasi geschaffenen. Frankel hielt den Traditionsstandpunkt fest, modificierte ihn aber, um die Schwieriskeiten zu lösen. In seinem Werke Darke Hamischna S. 306 stellt er das Verhältniß von Mischna und Tosefta so dar: "Tosefta ging zuerst von R. Akiba aus. d. h. er legte den Grund zu Tosefta und nach seiner Anleitung redigierte sie R. Nehemia. Wenn man frägt, warum wurden die Normen von Tosefta nicht gleich in Mischna aufgenommen, so ist die Antwort: die Mischna sollte in gedrängter Kürze das zusammenfassen, was Tosefta mehr erläuternd und specialisierend So hat R. Akiba die Mischna von der darstellt. Erklärung getrennt. Den Auszug der Halacha nahm er in Mischna auf, und die Erklärung in Tosefta . . R. Meir vervollständigte die Mischna, R. Nehemia Tosefta, Rabbi schloß dann die Mischna ab, so daß sie seinen Namen erhielt. und ebenso vervollständigte R. Chija und R. Hoschija Tosefta, sie fügten noch Mehreres hinzu, so daß sie nach ihrem Namen genannt wurde. In seinem anderen Werke Mebo Hajeruschalmi wird die Forschung über Tosefta noch einmal aufgenommen, welche auf einer genauen Vergleichung der Citate aus Tosefta im babylonischen und jerusalemischen Talmud ruhen, wobei die Frage erörtert wird, wie die Abweichungen dieser Citate in den beiden Talmuden von einander und von Tosefta zu erklären seien? modificiert die oben angegebene Behauptung von Tosefta in der Weise, daß nicht R. Chija und R Hoschija gemeinschaftlich das Werk als ein einheitliches herausgegeben haben, sondern jeder von ihnen hätte ein besonderes Werk veranstaltet und unsere Tosefta sei eine Verschmelzung beider. Daher die Verschiedenheit der Citate, das eine rühre von der Sammlung R. Chija's, das andere von der R. Hoschija's her.

R. Chija habe auch ursprünglich die Absieht gehabt eine Gegenmischna der R. Jehuda Hanasi's entgegenzusetzen, sei aber dann davon zurückgekommen. Man sieht, sobald man den Kanon auf die Wirklichkeit pruft, wenn man Tosefta selbst untersucht, kann man ihn nicht Tosefta hat entschieden nicht den festhalten. Charakter einer Erklärung zur Mischna. weder nach Form, noch nach Inhalt. Formal hat Tosefta den Charakter der Mischna, die in der Ordnung der einzelnen Paragraphen nicht mit Mischna thereinstimmt, einen anderen Eintheilungsgrund hat, und sachlich ist sie der Mischna oft entgegengesetzt. Eine Kritik der Resultate Frankels hat Dr. Dünner in Gr. Monatsschrift 1870. 71 und in der oben genannten Schrift "Theorien über . . . Tosefta gegeben.

Was nun mich betrifft, so hat mich das literarhistorische Problem nicht erfüllt, sondern es war schon in meiner Studienzeit mein Bestreben, Klarheit in dem Labyrinthe des Talmud mir zu verschaffen. In der Philosophie sah ich. wie ein Problem sich weiter entwickelt, woraus die verschiedenen Systeme entstehen. Warum giebt es im Talmud so viele Meinungen über eine Sache? Welche ist die wahre oder wahrscheinliche? Ich hatte noch zu den Füßen eines berühmten Pilpulisten (Dialektikers), des R. Salomon Quetsch, Rabbiner in Leipnik und Nikolsburg gesessen, der jede Frage der Erklärer (Tossafisten) auf verschiedene Weise beantwor-Je geistreicher die Lösungen waren, desto mehr war es mir ein Räthsel, wie das möglich sei? Die Wahrheit kann ja nur eine sein. Frankel, der ein wissenschaftliches Erfassen des Talmud anbahnte, steuerte dem Pilpul dadurch. daß er die späteren Erklärer (מחרונים) aus seinen Vorträgen ausschloß und sich auf die älteren (באשונים) beschränkte. Aber durch Quantität konnte der Pilpul nicht beseitigt werden. Die Fragen der אחרונים stoßen unwilktrlich bei längerem Nachdenken auf. Ich erinnere mich. daß ich in Breslau über ein Thema monatelang gribelte, um über dasselbe in's Klare zu kommen. In meinem rabbinischen Amte setzte ich in jeder freien Stunde das Talmudstudium fort, aus keinem anderen Grunde, als um mir selbst Klarheit zu verschaffen. Gewisse Themata galten als unergründlich, man konnte aus den Widersprüchen nicht herauskommen. Zu diesen Thematen lockte es mich immer wieder und wieder, um doch der Schwierigkeiten Herr zu werden. Ich studierte gerade die אחרונים (die späteren Erklärer), welche die Widersprüche scharf auseinandersetzen, und sie dann allerdings pilpulistisch zurecht legen. Schwerlich hätte ich meine Resultate veröffentlicht. da ich nur das Talmudstudium um seiner selbst willen trieb, fern von jedem reformatorischen Zweck, und deutsche Arbeiten über talmudische Themata auf keine Leser rechnen konnten. wurde im Jahre 1868 zu Breslau der ittdischtheologische Verein gegründet. der sich Aufgabe setzte, das wissenschaftliche Talmud-Der Verein hat zwar sein studium zu beleben. Programm nicht erfüllt, wirkungslos aber ist er doch nicht gewesen. Er gab auch mir Gelegenheit, meine Talmudstudien einem weiteren Kreise zugänglich zu machen. Ich bereitete für die Versammlung 1869 einen Vortrag vor über den talmudischen Begriff Berera, der sich des allgemeinen Beifalls erfreute. Er ist mit den anderen gehaltenen Vorträgen in der Frankel-Grätzischen Monatsschrift abgedruckt Jahrgang

1869 S. 369. In demselben habe ich den ersten Schritt gethan zur Beseitigung des Pilpul. Ich stellte dort einen verschiedenen älteren Standpunkt auf, der im jerusalemischen Talmud festgehalten wird von dem späteren in der babylonischen Gemara und that dar, daß durch Uebertragung des späteren Begriffs auf die frühere Zeit erst die Widersprüche entstanden, die allerdings unlösbar sind. Für die folgende 1870 anberaumte Versammlung bereitete ich einen zweiten Vortrag vor - ein wo möglich noch schwierigeres Thema: "Ueber Beurtheilung von Zweck und Absicht bei Uebertretung religiöser Verbote nach dem Talmud". Die Versammlung kam zwar nicht zu Stande, mein Vortrag wurde aber als erweiterter Aufsatz in der Monatsschrift 1871-72 abgedruckt und kennzeichnet sich wieder durch Trennung des Standpunktes des Jeruschalmi von Babli, ich zeigte wieder, wie die Widersprüche entstanden, die Lösung derselben unmöglich nur Pilpul sein kann. In diesem Aufsatze machte ich schon S. 40 (1872) auf die Verschiedenheit von Tosefta und Mischna aufmerksam, daß in jener der ältere Standpunkt vertreten sei. Während dieser Zeit hatte Dr. Dünner in der genannten Msch. 1870, 571 seine These tiber Tosefta aufgestellt. Er wies an mehreren Beispielen nach, daß schwierige Mischna's ihre richtige Lösung finden, wenn man Tosefta mit ihnen vergleicht. Er kam zur Behauptung, daß — in den angeführten Beispielen die Tosefta-Bestimmungen die authentischen älteren Bestandtheile seien, welche R. Jehuda Hannasi vorgelegen, die er in seiner Mischna gekürzt habe, wodurch sie an Deutlichkeit verloren hätten. Daß die Auffassung der Gemara eine andere sei, erklärte er dadurch, daß diese Tosefta-Stellen den Amoraim unbekannt waren. weil Tosefta erst nach Abschluß des babylonischen Talmuds gesammelt worden sei. - Ich warf mich mit Eifer auf Vergleichung Mischna und Tosefta und veröffentlichte Jahrgang 1872 der Msch. zwei Artikel zur Halachakritik, in welchen ich nachwies, daß der Standpunkt von Tosefta logischer und klarer sei als der der Mischna. Ich sagte dort einfach, die Mischna sei corrumpiert und die LA. von Tosefta richtig. Im folgenden Jahrgang der Monatsschrift erschien ein dritter, vierter und fünfter Artikel zur Halachakritik. In diesen allen zeigte sich mir Tosefta als ursprünglich und logischer, als Mischna. Ich verwarf auf Autorität von Tosefta gestützt die gangbaren Erklärungen des babylonischen Talmud, und fand auch Spuren in Jeruschalmi, wo der Standpunkt von Tosefta erhalten ist. Welch mächtigen Eindruck die endlich gefundene Lösung der Widersprüche im Talmud durch Tosefta auf mich machte, kann man aus dem einleitenden Gleichnisse im fünften Artikel entnehmen. Aber noch hatte ich den Standpunkt von der Authenticität der Mischna durch R. Jehuda Hannasi festge-Ich nahm nur Corruptele, Interpolatiohalten. nen an. Ich studierte dann unausgesetzt den Traktat Oholot, welcher von den Gräbern handelt in Mischna und Tosefta mit den Noten von R. Eliah Wilna zur Mischna. Dabei machteich die Wahrnehmung, wie dieser oft die Mischna nach Tosefta emendiert, daß er eine Stelle nach Jeruschalmi erklärte, während der babylonische Talmud eine ganz andere Auffassung hat. Dabei trat mir das Resultat zu Tage, daß man in Babylonien ganz andere Anschauungen von den Gräbern hatte, als in Palästina, das Tosefta

nur durch die Vorstellungen in Palästina sieh erklären lassen, während die Mischna auf bahylonische Anschauungen zurückgehen, so daß sich mir in Folge dieser Beobachtung die früher gefundenen Verschiedenheiten zwischen Mischna und Tosefta durch Orts- und Zeitverschiedenheit erklärten. Ich stellte auch in der Monatsschrift 1874 im sechsten Artikel zur Halachakritik die Behauptung auf: Tosefta enthalte den Rest des ursprünglichen palästinensischen Codex Mischna, unsere Mischna sei der aus dem ersten nach den veränderten Vorstellungen in Babylonien gekürzte Codex. Im siebenten Artikel zur Halachakritik stellte ich die These noch deutlicher auf mit dem Hinzustugen, Jeruschalmi hätte sich ursprünglich auf Tosefta bezogen, die babylonische Gemara auf die babylonische Mischna. Es entsprächen sonach den zwei Gemaren zwei Mischnas. Nachdem die Mischna in Babylonien Autorität erhalten hatte, hat man von der palästinensischen Mischna die Verschiedenheiten derselben von der babylonischen sowohl in formaler als sachlicher Beziehung in einem besonderen Codex gesammelt, die Stellen, die gleichlautend hertibergenommen waren, ausgelassen, und dieser Sammlung den Namen , תוכפתא den Rest der Mischna שיור המשנה gegeben. Die Verschiedenheit der Citate in den Gemaren erkläre ich durch Emendationen der Amoräer in Folge ihrer Erklärung. wir so an Tosefta den Rest der authentischen palästinensischen Mischna haben, deren fehlende . Theile aus unserer Mischna ergänzt werden können, haben wir Jeruschalmi nicht mehr in ursprünglicher Gestalt. Vereinzelte Spuren weisen darauf hin, daß Jeruschalmi sich ursprünglich auf Tosefta bezogen, aber das Ausgleichungswerk mit Babli hat später dem Jeruschalmi eine andere Gestalt gegeben. Die Notiz, die dem R. Jochanan zugeschrieben wird: ממיהו וכולהי מאיר סחם חוספחא ר' נחמיה וכולהי אליבא דר' עקיבא, welche besagt, daß Mischna sowohl als Tosefta auf R. Akiba zurückgehe, ist gewiß ein spätes Product, um den Gegensatz zwischen Mischna und Tosefta zu verwischen, ähnlich wie die Divergenz zwischen den Schulen Schammais und Hillels, welche ursprünglich scharf auseinander gingen, später geschwächt wurde durch den Satz "beide sind von einem Hirten gegeben worden, beide sind Worte des

lebendigen Gottes".

Ich will zur Orientierung ein Beispiel von allgemeinem Interesse geben, damit sich Jeder ein klares Bild von dem Gesagten machen kann. Tosefta Schebiit § 10 אין מחללין (7) p. 7114 m. A. lesen wir: "Drei Länder giebt es in Bezug auf das Ausräumen der Frtichte am siebenten Jahre: Judaea, das transjordanische Gebiet und Galilaea". — Bekanntlich war das siebente Jahr ein Brachjahr, in welchem jede Feldarbeit ruhen mußte und das Eigenthum an den Bodenerzeugnissen aufhörte. So lange nun auf dem Felde Früchte waren, konnte man solche im Hause haben, sobald sie auf dem Felde aufhörten. mußte man sie aus dem Hause bringen, damit sie Gemeinbesitz würden. Es mußte daher genau abgegränzt werden, nach welchen Feldern der Einzelne sich zu richten hat. -- "Jedes dieser Länder hat wieder drei Theile und warum werden diese drei Theile, Berg, Thal und Niederung erwähnt, weil man nicht essen darf muß gelesen werden) auf dem Hochland in Rücksicht auf das Thal und nicht im Thale in Rücksicht auf das Hochland, sondern das

Hochland richtet sich nach dem Berge, das Flachland nach dem Thale und das Tiefland nach der Niederung, in Syrien ist es nicht so. . . . Z. 20. Welches ist sein Berg (Judaea's)? Das ist der Königsberg, die Niederung, das ist die Niederung von Lydda und das Thal von Engedi bis Jericho. § 11. Welches ist das Thal von Galilaea? Genesareth und die Umgegend. R. Simon, der Sohn Eleasars sagt: Welches ist der Berg des transjordanischen Gebietes? Das ist Charim und die Umgegend, die Niederung, das ist Hesbon und ihre Städte in der Ebene, Dibon und Bornoth Baal und Beth Baal Meon, das Thal ist Beth Nimra Ramtha

und die Umgegend.

Vergleichen wir Mischna Schebiit § 2 המיגם (9): Drei Länder giebt es bezüglich des Ausräumens: Judaea, das transjordanische Gebiet und Galilaea. Jedes zerfällt wieder in drei Länder. Ober-Galilaea, Unter Galilaea und das Thal. Von Kephar Chananjah weiter hinauf ist Ober-Galilaea, von Kephar Chananiah herunter ist Unter-Galilaea und das Gebiet von Tiberias ist das Thal und in Judaea der Berg, die Niederung und das Thal. Die Niederung von Lydda ist wie die Niederung des Südens und der Berg des Stidens ist wie der Königsberg, von Beth Horon bis zum Meere ist eine Provinz. §. 3. Und warum werden drei erwähnt. damit man in iedem einzelnen essen kann bis vom letzten Theile Alles vernichtet ist. -- Wir wollen nur auf zwei Verschiedenheiten aufmerksam machen. Wie die Erklärer annehmen, bezieht sich die letzte Dreitheilung der Mischna in § 2 auf עבר הירדן, welches oben genannt war. Dieses עבר הירדן hätte in Judaea gelegen zum Unterschiede von dem transjordanischen Ge-

biete, das auch עבר הירדן heißt, wo aber das Gesetz vom siebenten Jahre nicht statt fand. Der Geograph Estori Parchi (14. Jahrhundert) spricht sich in seinem Werke Kaphtor Wapherach folgender Maßen aus: Aus dieser Mischna geht hervor, daß dieses עבר הירדו zum eigentlichen Palästina gehörte, wie Judaea und Gali-Dem widerspricht aber Tosefta, wo עבר ausdrücklich als das Ostjordanland faßt wird, und er citiert obige Stelle. Er fährt dann fort: Tosefta ist doch eine Erklärung zur Mischna, wie kann nun die Erklärung im Widerspruch stehen zum Texte! Nach meiner Meinung, schließt er, hat Tosefta hier das Richtige (R. Akiba Eger führt nach einem Autor im Namen Estori Parchi's das Gegentheil an). - Eine andere Verschiedenheit. Nach Tosefta bezwecke die Dreitheilung jedes einzelnen Landgebietes die Sonderung in Bezug auf das Schebiitgesetz, während es in Mischna heißt, daß alle drei Theile eines Landes einander gleich sind. Diese Erklärung der Mischna folgt aus Pesachim 52. Jeruschalmi muß sich auf Tosefta bezogen ha-Denn zu § 2 der Mischna wird der Grund angegeben, warum jeder Theil des Landes gesondert betrachtet wird. Man kann schließen, daß der Text zu dieser Begrundung Tosefta war. Die Tossafisten zu Pesachim 52 wollen zwar Jeruschalmi und Babli ausgleichen. aber R. Moses Margolith bemerkt schon, daß Babli hier entschieden im Gegensatze stehe zu Babli. — aber auch Tosefta zur Mischna. Folge der Auffassung des Babli hat man die palästinensische Mischna emendiert und ebenso war es mit כבר הירדן. In Babylonien hat man wohl zwei עבר הירדן angenommen und die Meinung des R. Simon b. Eleasar in Tosefta als

Einzelmeinung verworfen. Man kann sich allerdings wieder auf Tosafot Jebamoth 15 beziehen. wo בר הירדי als das Ostjordanland gefaßt wird, aber warum sind in Mischna auch nicht die drei Theile genannt? Was hätte R. Jehuda Hannasi in Palästina zu dieser Auslassung veranlaßt? Unsere Erklärung beseitigt alle Fragen. Daß man in Babylonien andere Begriffe über geographische Oertlichkeiten hatte, als in Palästina, gebt aus Gittin p. 7 verglichen mit Tosefta Oholoth p. 61711 hervor. Daß aber Tosefta das Richtige hat, liegt auf der Hand. Auch die Mischna Schebiit 6, 1, die viele Schwierigkeiten aufwirft, ist gewiß aus den geographischen Vorstellungen in Babylonien anders gestaltet. - Meine These rief aber sofort Angriffe hervor. Ich ließ mich jedoch dadurch nicht abschrecken und dachte an Herausgabe von Tosefta. Nachdem ich von der Vorsehung begunstigt, die lange Zeit verkannte, von Frankel als Tosefta erkannte Erfurter Handschrift zur Vergleichung erhielt, deren hohen Werth und Alter - ich entzifferte eine Urkunde auf derselben aus dem Jahre 1240 (s. m. Erf. Handsch. S. 17) — ich erkannte, faßte ich den Entschluß Tosefta herauszugeben. Ich gab 1875 im Vertrauen auf Gott, welches mich nicht täuschte, mein Amt auf und ging nach Berlin, wo ich mit meiner Familie bis September 1876 ohne Existenz lebte. Nach Veröffentlichung meiner Erfurter Handschrift. welche die Aufmerksamkeit von Zunz, de Lagarde und Olshausen erregte, und zur näheren brieflichen Verbindung mit Lagarde führte, wodurch ich zur Herausgabe mehr ermutbigt wurde, ging ich nach Wien, um den Wiener Codex zu vergleichen. Wenn auch die Zeit des dortigen Aufenthaltes eine Zeit des schweren

Kampfes für mich war, so war ich doch durch das allgemeine Interesse, welches die Veröffentlichung des Werkes erregte, durch Unterstützung von Seiten des hohen Cultusministeriums, der israelitischen Allianzen zu Paris und Wien, mehrerer Männer der jüdischen Wissenschaft, wie des Herrn Raphael Kirchheim und des sel. Albert Cohn, und durch die Bekanntschaft mit den achtungswerthen Gelehrten entschädigt. dem ich nach Beendigung meiner Collation des Wiener Codex — gerade zur Zeit, als das Wasser bis zur Seele gelangte - unvermuthet den Ruf erhielt, die hiesige Stelle anzunehmen, erkannte ich deutlich die Hülfe Gottes. Ich habe hier vom September 1876 bis September 1880 die Arbeit vollbracht. Und wahrlich, wäre die Herausgabe des Werkes nicht einer Idee entsprungen, die geschäftlichen Schwierigkeiten. denen ich kaum gewachsen war, hätten mich tibermannt. -

Um nun ein Urtheil über meine Ausgabe zu gewinnen, ist es nöthig, das Verhältniß der Handschriften zu einander und zur früheren Ausgabe zu kennen. Ueber den Werth der Erfurter Handschrift habe ich in der oben citierten Schrift ("die Erfurter Handschrift von Tosefta beschrieben und geprüft". Berlin, Gerschel) gehandelt. Ich wies nach, daß durch Buchstabenwechsel, Versetzungen, Hinzuftigen und Auslassungen die Ausgaben verunstaltet Ein Beispiel sei hier erwähnt: für mann der Hsch. hat die Ausgabe דוגיות. Ich gab Beispiele in lexikalischer und geographischer Beziehung, die ganz frappant den hohen Werth der Handschrift erhärteten, vgl. auch Beispiele in Rahmer's Literaturblatt 1876 (mein Referat tiber die erste Lieferung.) Ueber den Wiener

Codex habe ich in Rahmer's Literaturblatt 1877 und auch im Separatdruck das Wichtigste angegeben. Wenn man das Verhältniß der Erfurter und Wiener Hsch. zu einander angeben will, so wird man sagen müssen, die Erfurter zeichnet sich vor der Wiener durch Alter und Correctheit aus. Hingegen hat die Wiener den Vorzug, daß sie mit Ausnahme von 16 Blättern (s. m. W. Tosefta Codex S. 9) ganz erhalten ist, während die Erfurter nur 4 Ördnungen enthält und den Anfang der fünften, aber von diesem fehlt Nichts. E (Erf. Hsch.) verdanken wir einen ganzen Abschnitt zum Traktat Maccot, von dessen Fehlen man bis jetzt gar nichts wußte, den auch W nicht hat. E hat ferner eine ganz eigenthümliche Vocalisation an vielen Stellen (s. m. Erf. Hsch.), was in W (Wiener Hsch.) mangelt. Hingegen verdanken wir W die Ausfüllung der Lücke, welche die alten Ausgaben in Negaim und Para haben, während die fehlenden Blätter in W, theils in E, theils in A (Ausgabe) sich Was die LA. betrifft, so stimmen oft finden. beide Handschriften mit einander überein, aber eben so oft stimmt A mit W, oder mit E. habe die Varianten von S. 13 bis 31 m. A. gezählt und zusammengestellt. Sie betragen im Ganzen an 327. Von diesen sind 146 E = W, 100 A = W, 68 A = E und 13 alle verschieden. Außer diesen beiden Handschriften kam mir während des Druckes durch die Güte Raphael Kirchheims ein Bogen Tosefta aus einem alten Mspte. zu, den wir mit K bezeichnen wollen (s. Rahmer's Litteraturblatt 1878 N. 4-7). Auch diese Varianten habe ich gezählt, sie sind im Ganzen 115 u. z. 46 E = K und W = A. 27 A = E = W, 18 A = K = W, 14 A = E = K

6 E = K = W die anderen verschieden. E zeigt

sich immer als der relativ beste Codex.

In meiner Ausgabe, welche, was Vollständigkeit betrifft, die Vorzüge der Handschriften und Ausgabe vereinigt, habe ich zum Text die Erfurter, soweit sie reicht, und von da bis zum Schluß die Wiener genommen u. z. auf den Rath Lagarde's mit den Fehlern, die Varianten setzte ich in die Noten. Ich nahm auch die von den Philologen beobachtete Form und speciell die Ausgabe der Genesis der Septuaginta von de Lagarde zum Muster. Ich bezeichnete die Handschrift und Ausgabe mit Buchstaben, wodurch die Uebersicht erleichtert ist. Die Angabe der Zeilenzahl ist für die Noten und für's Citieren sehr bequem, wie nicht minder die Zeichen für Fehlen und Zusatz. In der Vorrede sind die Zeichen genau erklärt. Anfangs hatte ich die Absicht, außer den Varianten der Hsch. und Ausgabe auch noch die Varianten in den Citaten der Talmude sowie die Emendationen R. Eliah Wilna's u. A. anzugeben, ich hatte schon einen Bogen in dieser Weise gedruckt, ich überzeugte mich aber bald, daß das unausführbar und verwirrend sei. Den so gedruckten Bogen habe ich, obwohl er manche orthographische Fehler hat, der Vorrede beigegeben, weil man leicht aus demselben sich ein Urtheil bilden kann über die Art der Emendationen der Toseftastellen in der Gemara. Zwischen Text und Varianten gab ich die Parallelstellen in den Talmuden an, so wie Bibelstellen. Diese aind im Text zur Kenntlichkeit durchschossen gedruckt. Zur ersten Ordnung habe ich auch ein Register der Bibelstellen, ein Register der Tanamin angegeben mit Beifügung aller Stellen. Außerdem ein Register, wo Toseftastellen in

Kaphthor Wapherach, der gleichfalls eine Handschrift hatte, zu finden seien. Ein Register zu ellen Ordnungen mit Einschluß des schon gezebenen will ich in einem Supplementhefte erscheinen lassen. Ich habe also bei meiner Ausgabe ganz objektiv gearbeitet, habe mich nicht zu Gunsten meiner These zu einer Emendation des Textes verleiten lassen. Ich habe die Correctur selbst besorgt und außerdem noch einen Corrector bezahlt. Wenn, was durch die Entfernung des Ortes nicht anders möglich ist, mehr Druckfehler als ich wünschen mag, sich finden sollten, so that das dem Verständniß keinen Eintrag, da dieselben leicht zu erkennen sind. Auch die Auslassung mancher Varianten durch Uebersehen wird dem Urtheil über die Handschriften keinen Eintrag thun. Man kann meine Ausgabe zum Studium von Tosefta sehr gut verwenden, was ohne sie schwer geht. Die Ausstattung ist eine sehr gute.

Ich habe noch zum Schluß hinzuzustigen, welche Ansichten über Tosesta seit dem Erscheinen meiner Ausgabe sich geltend machten. Mein Freund und literarischer Gegner Hr. Dr. Schwarz hat 1879 eine Schrift herausgegeben "die Tosefta zum Traktate Sabbat". Er hat meine Ausgabe zur Grundlage genommen und er schließt sein Buch mit folgenden Worten: "Man wird mit Klarheit erkennen, daß es dem Toseftaredacteur hauptsächlich darum zu thun gewesen, die durch R. Jehuda Hannasi eliminierten und umgestalteten Mischnajoth R. Meirs in ihrer ursprünglichen Fassung der Nachwelt zu überliefern". Ich habe meine Meinung über dieses Buch in Rahmer's Literaturblatt 1879 ausgesprochen. Hier will ich nur darauf hinweisen, daß Schwarz also auch das höhere Alter von

Tosefta im Verhältnisse zur Mischna kennen gezwungen ist, was Dr. Dünner von einzelnen Theilen nachwies, ich auf ganz Tosefta ausdehnte, da ich außerdem nachwies, daß Mischna nicht in Palästina redigiert sein kann, sondern in Babylonien. - Nach Erscheinen meiner "Erf. Handschrift" hat sich Dr. Bloch in Rahmer's Literaturblatt zustimmend ausgesprochen. Er hat Beispiele gegeben, daß sich Jeruschalmi auf Tosefta beziehen muß. Nach Erscheinen der zweiten Lieferung meiner Tosefta-Ausgabe hat er aus Anlaß derselben mehrere Artikel in Rahmer's Literatenblatt 1877 geschrieben "Ueber die Stellung von Tosefta", wo er gleichfalls durch Confrontierung von Tosefta und Mischnastellen nachwies, daß Tosefta älter sei als Mischna, daß Mischna interpoliert sei, aber an der Integrität von Tosefta, wie ich sie behaupte, müsse er zweifeln, weil Stellen in Tosefta vorkommen, die in der Gemara im Namen eines Amora gegeben sind. Aber das beweist gar Nichts gegen mich. Wenn in Tosefta kein einziger Amora genannt ist, immer nur Tanaim die Tradenten sind, können wir es uns denken. daß Sätze der Amoräer allgemein in Tosefta aufgenommen wurden? da hätte doch ebensogut der amoräische Tradent stehen missen! Umgekehrt hat ein Amora eine unbekannte Tosefta-Stelle tradiert und sein Name wurde in der Gemara ihr vorgesetzt. Darum Amora kein Plagiator, wie Dr. Bloch meint. -Nach dem Erscheinen der dritten setzte er im Literatenblatt 1878 seine Artikel die Stellung von Tosefta" fort. Offenbar stellt er dort das Problem der Tosefta unter dem Eindruck des Dünner'schen Buches "die Theorieen" dar und kommt schließlich, weil er meine

Ansicht radical findet - von Fälschung Seitens der Amoräer kann bei mir nicht die Rede sein - zur Erklärung des oben S. 10 angeführten Satzes . . . ==== Es habe sich unter den Schülern R. Akibas die Mischna mündlich verbreitet. Mischna und Tosefta seien verschiedene Recensionen der Mischna R. Akibas. Und solche diametral entgegengesetzte Entscheidungen sollen blos verschiedene Recensionen sein? Daß natürlich dann dem Pilpul, gegen welchen Dr. Bloch sich so feindlich ausspricht, Thur und Thor geöffnet ist, ist klar. These macht die Amoräer, sagt er, zu Falsificatoren! Warum denn? Wenn man einen Grundriß aus einem größeren Werke macht und diesen bona fide nach seiner Auffassung giebt, wenn auch nicht in dem des Verfassers, ist man ein Falsificator? Die mala fides muß erst er-Warum nennt er die nach mir wiesen werden. in Babylonien redigierte Mischna ein Falsificat? Ist sie es nicht mehr nach seiner Annahme, die, wie er sagt, auch von Krochmal, dessen Buch ich nicht kenne, ausgesprochen ist, wenn die Amoräer in die Mischna R. Jehuda Hannasis Interpolationen sich zu machen erlaubten? Durch die Annahme des Dr. Bloch wird der Knäuel des Talmudstudiums noch verworrener. Welche Recension ist die richtige, die in Tosefta, die in Mischna, die in den Citaten des Babli oder Jeruschalmi? Der Pilpul würde dadurch nur verewigt. Frankel hat schon die Unmöglichkeit einer mundlichen Ueberlieferung der Mischna behauptet.

Nach meiner These ist Tosefta authentisch. Ich weise dann nach, welche Verhältnisse es waren, welche zur Aenderung in Babylonien nöthigten, zeige, wie die Mischna entstanden.

Ich verfolge die Variationen Schritt auf Schritt. Ich zeige, wie aus Tosefta erst die Boraita durch Emendation entstanden, und wie dann die Mischna in Kürze das neue Resultat zusammengefaßt enthält. Ich habe in diesem Jahrgange der Monatsschrift diese meine Methode in den früheren Artikeln fortgesetzt und bin in meiner These nur befestigt worden. Freilich gehört dazu ganze Hingabe, die beim Leser nicht so leicht zu finden ist.

Vielleicht gelingt es mir, anstatt schriftlich, mündlich vor einem Schülerkreis Tosefta zu commentieren, dann dürfte es leichter sein, meiner Methode Eingang zu verschaffen. Jedenfalls hoffe ich, daß meine Tosefta-Ausgabe das Tosefta-Studium beleben und manchen Fernstehenden anregen wird, sich über das Toseftaproblem Klarheit zu verschaffen. Dieser Aufsatz ist ja schon die Frucht des Interesses, welches der oft genannte Lagarde für Tosefta hat, weil es für die Wissenschaft von höchster Wichtigkeit ist, ob Tosefta älter ist als Mischna oder jünger, ob, wenn auch in halachischer Beziehung Mischna ihre Autorität bewahrt, doch in sprachlicher, lexikalischer, historischer Hinsicht

mehr Tosefta oder Mischna zu trauen ist?

Zu meiner Freude kann ich noch mittheilen, daß in einer Recension von Dr. Kroner, Landrabbiner in Stadt Lengsfeld, in Rahmer's Literaturblatt 1880, Nr. 47, 48 die hohe Bedeutung meiner Tosefta-Ausgabe anerkannt wird, sowohl für Wissenschaft als Religion. Er hebt dort eine große Zahl von LA. hervor, die nach den Ausgaben unverständlich waren, und durch die LA. der Hschr. Verständniß erlangen, was jeder Leser auf jeder Seite finden wird. Möge sein Appell an die Reichen betreffs der Verbreitung

des Werkes Anklang finden, damit ich mit Gottes Hülfe bald an die Herausgabe des Supplementheftes und dann an einen Commentar

gehen kann

Nachtrag: Bezüglich meiner These über das Verhältniß von Tosefta zu Mischna macht mich ein junger Gelehrter Herr Ch. Horowitz in München auf die Stelle in Midrasch Schir. Haschirim aufmerksam, f. 22 der Frankfurter Ausgabe. Zum Vers 7 C. 6 heißt es dort: R. Izchak sagte: "Sechzig Königinnen, das sind die 60 Halachatraktate, 80 Kebsweiber, das sind die 80 Abschnitte in Torath Kohanim, Mädchen ohne Zahl, das sind die endlosen Zusätze". Nun zählt unsere Tosefta 60 Traktate, während die Mischna deren 63 hat. Wollte man die drei Babas für einen Traktat annehmen, so blieben 61. Daß Aboth in Babylonien entstanden, habe ich schon früher behauptet und wahrscheinlich ist es mit den andern Traktaten, die in Tosefta sich nicht finden.

Pasewalk, 1. December 1880.

Dr. Zuckermandel.

Untersuchungen über das Sehorgan der Arthropoden, insbesondere der Spinnen, Insecten und Crustaceen. Von H. Grenacher. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1879. VIII u. 188 S. 4°. 11 Tafeln.

Nachdem im Jahre 1826 Johannes Müller in seinen berühmten Beiträgen "Zur vergleichenden Physiologie des Gesichtssinnes des Menschen und der Thiere" S. 307 ff. zum ersten Male den Versuch gemacht hat, eine wissenschaftliche Erklärung des Sehvorganges in dem sog. zusammengesetzten Auge der Insecten und Krebse zu geben, hat dieser Gegenstand längere

Zeit hindurch eine Reihe der besten Forscher auf dem Gebiete der thierischen Morphologie lebhaft beschäftigt und zu einer Anzahl sehr werthvoller Publicationen Anlaß gegeben. Die von Müller aufgestellte Theorie traf das seltsame Geschick, daß sie durch ein für die vorliegende Frage werthloses Experiment in ihrer Grundlage so tief erschüttert zu sein schien, daß ihre Unhaltbarkeit bis in die neueste Zeit als unzweifelhaft erscheinen konnte. Wie in so vielen anderen Fällen ist auch hier das Verständniß der physiologischen Leistung eines Organes nicht nur in erster Linie abhängig von der genauen Erkenntniß des morphologischen Aufbaues desselben, sondern nahezu allein durch Vermittlung dieser zu gewinnen. Die Fortschritte in der Erkenntniß der Bedeutung der eigenthümlichen Unterschiede im Baue des zusammengesetzten Auges von dem des Wirbelthierauges folgen daher den Fortschritten der morphologischen Forschung, welche besonders auf den Untersuchungen von Leydig, Claparède und Max Schultze beruhen, in so unverkennbarer Weise, daß Boll auf Grund der Beobachtungen von M. Schultze sich wieder für die Müllersche Theorie entscheiden konnte. Schultze selbst dieselbe zurückweisen zu müssen geglaubt hatte. Unter solchen Umständen war eine umfassende vergleichend-morphologische Untersuchung der verschiedenen Formen des Arthropodenauges mit den Hülfsmitteln der modernen Forschung dringendes Bedürfniß und versprach lohnenden Erfolg. Grenacher hat in dem Werke, dessen Titel oben angeführt ist. diese Aufgabe zu lösen unternommen und hat dabei gleichzeitig die Fragen, welche die heutige Morphologie hinsichtlich des morphologischen

Werthes der zusammengesetzten Augen stellt und welchen vor ihm namentlich Leydig näher getreten war, zu beantworten gesucht. Schon zweimal hat der Verf. über die wichtigsten Ergebnisse seiner Untersuchungen vorläufigen Bericht erstattet, zuerst in den "Göttinger Nachrichten" von 1874, dann in einem Beilageheft zu den "Klinischen Monatsblättern für Augenheilkunde", 1877. In allerjüngster Zeit hat Grenacher einen Aufsatz "über die Augen einiger Myriapoden" (Archiv für mikrosk. Anat. Bd. 18. S. 415 ff.) folgen lassen, dessen Ergebnisse wir unserm Referat über das umfassendere Werk einverleiben wollen.

Die Augen der Gliederthiere sind nach zwei wesentlich verschiedenen Typen gebaut und können als das "einfache Auge" oder "Stemma" und als das "zusammengesetzte" oder "Facettenauge" bezeichnet werden. Ausschließlich Stemmata kommen den Spinnen, Scorpionen, meisten Myriapoden, den Flöhen unter den Insecten und, in einer zum Theil allerdings sehr abweichenden Form, niederen Crustaceen (Copepoden) zu; ferner besitzen die Larven mancher Schwimmkäfer Stemmata, und bei der Mehrzahl der ausgebildeten Insecten mit Ausnahme der Käfer finden sich solche als sog. Scheitel- oder Nebenaugen neben zusammengesetzten Augen. Nach Ausschluß der Copepoden schließen sich die Stemmata der genannten Arthropoden in einer Anzahl fundamentaler Charaktere nahe an einander an. Ueberall ist ein durch eine stark lichtbrechende, von mehr oder minder regelmäßig gewölbten Flächen begrenzte durchsichtige Verdickung des Chitinskelets hergestellter refractorischer Apparat, die Linse und hinter dieser eine in vielen Fällen als Glaskörper fun-

gierende, gleichzeitig die Matrix der Linse bildende Hypodermisschicht vorhanden, während eine an Pigment reiche einfache Schicht von Zellen, an deren Vorderende Stäbehen eingelagert sind und deren Hinterende sich mit je einer Faser des Sehnerven verbindet. als Retina einem größern oder kleinern Kugelabschnitt den Augenhintergrund umgreift. Hinsichtlich des morphologischen Verhältnisses der beiden Schichten der Weichtheile des Auges besteht ein Unterschied zwischen den Augen der Schwimmkäfer und denen der Arachniden und wahrscheinlich auch einiger Myriapoden insofern, als bei jenen Retina und Glaskörper sich deutlich als Abschnitte einer und derselben Schicht, der Hvpodermis, darstellen, während bei den Arachniden etc. zwar die Retina entwicklungsgeschichtlich sich gleichfalls von der Hypodermis ableiten dürfte, im ausgebildeten Auge aber eine selbständige Schicht bildet, während der Glaskörper als Fortsetzung der Hypodermis erscheint. Innerhalb der so umschriebenen Grenzen aber variiert nicht blos die Form der Elemente, sondern es kommen gewichtige Unterschiede im Bau der Retina hinzu, die namentlich die Lage der Stäbchen in derselben betreffen. Die Stäbchen sind mehr oder minder stark lichtbrechende, bald sehr vergängliche, bald resistentere Producte der Retinazellen, welche entweder ganz an der Oberfläche derselben wie gewöhnliche Cuticulargebilde, bald theilweise oder ganz im Innern derselben entstehen. Da das Verhalten der Cuticularproducte zur zelligen Matrix Grunde überhaupt noch dunkel ist und kaum in irgend einem Falle entschieden ist, ob die Cuticula eine Ausscheidung der Zelle oder das Erzeugniß einer Metamorphose des Zellkörpers

selbst ist, so ist wohl nichts dagegen einzuwenden, daß Grenacher auch die Stäbchen als Cuticulargebilde bezeichnet; allein man wird doch wohl sicher hier einen organischen, lebenden Zusammenhang derselben mit dem Protoplasma der Retinazelle voraussetzen müssen, mag man nun, wie Claus ("Der Organismus der Phronimiden", in Arb. a. d. zool. Inst. Wien. Bd. II, S. 69) es thut, annehmen, daß das Stäbchen bestimmt sei, eine Form der Bewegung in eine andere umzusetzen, oder mit Grenacher das percipierende Element selbst darin erblicken. Diese Stäbchen, welche Grenacher nur im Stemma von Phryganea grandis vermißt hat, liegen nun im Stemma der Insecten und der Scorpione stets vor dem dem Hinterende der Retinazelle mehr oder weniger genäherten Kerne. Bei den Spinnen aber hat Grenacher einen merkwürdigen Dim orphismus der Augen entdeckt, der sich namentlich darin ausprägt, daß die Kerne der Retinazellen in einem Falle vor. im andern hinter den Stäbchen liegen, ein Verhalten, das Grenacher in seiner neuesten Veröffentlichung nach dem Vorgange von Graber mit den Ausdrücken "präbacillär" "postbacillär" bezeichnet. Gegen den letztgenannten Autor aber, welcher in einer Abhandlung über das unicorneale Tracheaten- und speciell das Arachnoideen- und Myriapoden-Auge" (in: Arch. f. mikr. Anat. Bd. XVII. S. 58 ff.) dem Retinaelemente der Arachniden 3 Kerné zugeschrieben hatte, weist Grenacher die Einkernigkeit desselben nach, indem er darthut. daß Graber Dinge als Kerne beschrieben hat, die theils keine solchen sind, theils überhaupt nicht existieren, den wirklichen Kern aber tibersehen hat. Mit dieser Differenz in der Lage-

rung des Kernes zum Stäbchen gehen nun andere Unterschiede einher, namentlich die Existenz von eigenthümlichen Muskeln bei den Augen mit postbacillären Kernen, die bedeutendere Größe, aber entsprechende Spärlichkeit der Retinazellen bei den Augen mit präbacillären Da bei letzteren Augen die Retina einen größeren Kugelabschnitt darstellt, so kann man aus den morphologischen Eigenschaften derselben auf ein größeres Gesichtsfeld schlie-Ben, während der zweiten Augenform ein schärferes Perceptionsvermögen eigen ist. Dimorphismus der Augen hat Grenacher bei allen ächten Spinnen, die er untersucht hat, gefunden: er fehlt dagegen den Phalangiden. In vielen Fällen ist es dem Verf. gelungen, den Eintritt ie einer Nervenfaser in das Hinterende einer Retinazelle zu beobachten. Für die Function dieser Stemmata ist die Vertheilung des Pigments von großer Bedeutung. Es ist im Allgemeinen so angeordnet, daß einerseits die Cuticula und die Hypodermis in der Umgebung der Linse, andrerseits die Retinazellen intensiv nigmentiert sind, während Linse und Glaskörper, sowie namentlich die Stäbchen die vollkommenste Durchsichtigkeit bewahren. Nur das Stemma von Phruganea hat eine pigmentlose Retina. Als ein Schema von abweichender Bildung ist ferner dasjenige einer Semblislarve zu erwähnen, in dessen Glaskörper ein aus 8 unregelmäßig gestalteten Segmenten bestehender Krystallkörper von starkem Lichtbrechungsvermögen eingeschaltet ist.

Daß die Wirkungsweise dieses Auges im Wesentlichen dieselbe sein muß wie die des Wirbelthier- oder des Cephalopodenauges, ist einleuchtend, wenn auch über die Bedeutung

1

der Eigenthumlichkeiten, in denen sich die Augen der verschiedenen Arten oder auch die beiden Augenformen der Spinnen unterscheiden. noch fast vollständige Dunkelheit herrscht und dem Apparate unverkennbar manche Unvollkommenheiten anhaften, wie namentlich der Mangel von Accommodationseinrichtungen und veränderlichen Diaphragmen. Allein darüber kann kein Zweifel bestehen, daß durch die in allen Fällen regelmäßig und stark gewölbte Cuticularlinse ein umgekehrtes Bild erzeugt wird. dessen Einzeltheile von den isolierten Stäbchen aufgenommen und zum Sensorium geleitet wer-Trotzdem scheint es mir nicht zweckmäßig, in der Bezeichnung dieser Augenform, wie es Graber und mit ihm Claus (Grundztige der Zoologie. 4. Aufl. S. 693) thut, als "unicorneale" Augen das Hauptgewicht auf diese Ausbildung der Linse zu legen. Vollends aber auf jegliches Verständniß verzichten heißt es, wenn man mit Claus (Grundztige der Zoologie, 4. Aufl. Bd. I, S. 693) diese "unicornealen" Augen als "zusammengesetzte Aumit gemeinsamer Cornealinse" charakterisiert. Das Stemma ist weder ein zusammengesetztes Auge, denn es hat nur ein e Retina, noch wird durch diesen Ausdruck das Verhältniß desselben zum wirklichen zusammengesetzten oder Facettenauge auch nur entfernt richtig bezeichnet; ja ein zusammengesetztes Auge mit einer gemeinsamen Linse - nicht Cornea! — dürfte wohl geradezu als undenkbar zu bezeichnen sein.

Was tiber die Function des Insecten- und Arachnidenstemmas gesagt wurde, findet dagegen keine Anwendung auf dasjenige der Myriapoden, obwohl dasselbe in den meisten Fäl-

len aus den gleichen Bestandtheilen zusammengesetzt ist wie jenes, nämlich aus Linse, Glaskörner und Retinabecher. Daß die Glaskörnerzellen bei Lithobius einen Hohlraum umgeben. in den von ihrer Oberfläche aus Wimperhaare hineinragen, ist zwar ungewöhnlich und auffallend, ebenso wie die Zugehörigkeit zahlreicher ungemein feiner Stäbchen zu je einer Retinazelle bei Julus, allein die Leistung des ganzen Apparats braucht dadurch nicht wesentlich beeinflußt zu werden. Wohl aber geschieht dies dadurch, daß die Stäbchen einerseits nicht durch Pigment isoliert sind, andrerseits entweder sämmtlich oder zum weitaus größten Theil senkrecht zur Axe der Linse stehen, daß das eintretende Licht nicht die einzelnen Stäbchen von ihrer Spitze bis zur Basis durchstrahlen kann, sondern durch die sämmtlichen vor einander liegenden Stäbchen hindurchgehen muß. Daß auf solche Weise ein Bild, das die Linse immerhin erzeugen mag, wahrgenommen werden sollte, ist wohl kaum denkbar. höhtem Maße hat dies Geltung für die Augen von Scutigera, die eine eigene Form von zusammengesetztem Auge repräsentieren.

Aber daß die Stäbchen zur Augenaxe parallel gestellt sind, ist nicht die einzige Bedingung für die deutliche Wahrnehmung eines auf die Netzhaut geworfenen Bildes, sondern außer einer möglichst vollkommenen Isolierung dieser Stäbchen ist die Existenz einer erheblichen Zahl von nervösen Endapparaten oder Retinazellen erforderlich. Sinkt diese Zahl unter eine gewisse Grenze herab und ist gleichzeitig die Isolierung der Stäbchen mangelhaft, so daß die Reizung durch einen eintretenden Lichtstrahl sich nicht auf ein Stäbchen beschränkt, sondern

auf eine oder mehrere benachbarte verbreitet. so kann ein solches Auge kein Bild mehr wahrnehmen, sondern nur noch einen Lichteindruck. Als derartig reducierte Stemmata aber erscheinen die Einzelaugen einer Form des Facettenauges, die wir zum ersten Male durch Grenacher kennen lernen. Augen, die zusammengesetzt sind aus einer Cornealinse, einem hypodermalen Glaskörper und einer Retina, die nur noch aus 7 Zellen nebst ebenso vielen Stäbchen besteht. Grenacher kennzeichnet den bedeutsamsten Charakter dieses Auges trefflich, indem er für die reducierte Retina den Namen "Retinula" einführt. Dem durch die Entdeckung dieser Augenform ermöglichten Vergleiche der einzelnen Strahlen des Facettenauges mit den einfachen Augen hatte bisher einerseits die irrige Ansicht entgegengestanden, daß allen zusammengesetzten Augen sog. Krystallkegel zukämen, andrerseits die falsche Vorstellung, die man sich von dem Verhältniß des sog. Seh- oder Nervenstabes zu den andern Weichtheilen des Auges namentlich auf Grund der Untersuchungen von: Leydig und Max Schultze gebildet hatte. Grenacher zeigt jetzt, daß viele langfühlerige Dipteren, ferner die Hemipteren und endlich eine ansehnliche Schaar von Käfern krystallkegellose oder "acone" Augen besitzen. der Linse, die als Corneafacette erscheint, liegt ein kegelförmiger Körper, der aus 4 hellen, mit je einem Kerne versehenen "Krystallzellen" zusammengesetzt und von zwei großen Hauptpigmentzellen umhüllt ist, an welche sich peripherisch noch kleinere secundäre Pigmentzellen anschließen. Auf diese äußere wie der Glaskörper des Stemmas zur Hypodermis gehörige Schicht folgt dann nach innen die Retinula. Diese besteht aus 7 Zellen, von denen 6 schmalere eine dickere, die Axe der Retinula einnehmende umgeben. Die 7 von je einer der Zellen erzeugten Stäbchen sind noch vollständig von einander getrennt, aber nicht mehr durch Pigment isoliert und berühren sich mit ihren äußern Enden, ja zuweilen (Notonecta) in größerer Ausdehnung, so daß sie wie ein einheitliches Gebilde erscheinen können. Das "acone" Einzelauge entbehrt mithin sowohl eines "Krystallkegels" wie eines "Sehstabes", und gleicht in seinem Bau durchaus einem Stemma mit sehr reducierter Retina.

Nahe verwandt mit der aconen Augenform ist die "pseudocone" der kurzfühlerigen Dipteren oder Fliegen. Auch diese besitzen keinen Krystallkegel; wohl aber findet sich zwischen der Linse und der Retinula in einem trichterförmigen Hohlraume, dessen Grund 4 Krystallzellen mit ihren Kernen einnehmen, während Haupt- und Nebenpigmentzellen ihn seitlich umschließen, eine im Leben wahrscheinlich flüssige Substanz, die Grenacher mit dem Namen "Pseudoconus" belegt. 7 Stäbehen, die am äu-Bern Ende in innige Berührung mit einander treten, ragen als Ausscheidungen ebenso vieler Zellen der Retinula in das Lumen einer von dieser gebildeten Röhre hinein. Anch diesen Augen fehlen also Krystallkegel und Sehstab: doch ist in dem Pseudoconus ein Gebilde von gleicher optischer Wirksamkeit wie ein Krystallkegel gegeben.

Auch die Augen der Insecten, die nach Ausschluß derjenigen mit aconen und pseudoconen Augen übrig bleiben, entsprechen dem landläufigen Bilde vom Bau des zusammengesetzten Auges noch nicht sämmtlich; sondern Gre-

nacher führt uns in Corethra plumicornis eine Form vor, bei der die Zellen der Retinula 7 getrennte Stäbehen erzeugen. Für die übrigen Insecten aber und die mit zusammengesetzten Augen ausgestatteten Crustaceen kann als Regel gelten, daß mit dem Besitze eines echten Krystallkegels ("eucone Augen") die Verschmelzung der Stäbchen zu einem einheitlichen Körper, dem "Rhabdom", verbunden ist. Die Einführung dieses letztern Namens verdient gewiß Zustimmung, da einerseits diese eigenartige Ausbildung des percipierenden Apparates eine besondere Bezeichnung erheischt, andererseits die Namen "Nervenstab" (Leydig) und "Sehstab" (Max Schultze) nicht wohl verwendet werden können, weil sie nicht als Theile einer Retinula, sondern die zu ihnen gehörigen Retinulazellen als einfache Scheide derselben gedacht Claus richtet daher Verwirrung wenn er (Grundzüge, 4. Aufl. S. 693) "Nervenstab" und "Retinula" als synonym hinstellt\*).

Die Unterschiede innerhalb des euconen Augentypus beschränken sich fast auf Schwankungen in der Form und der Zahl der Bestandtheile des Einzelauges. Die Krystallkegel sind structurlose Ausscheidungen im Innern von wenigen mit je einem sog. Semper'schen Kerne

\*) Schlimmer ist es allerdings noch, wenn Claus ebenda S. 39 "selbst die vordern Abschnitte der eigenthümlichen stäbchenartigen Nervenenden (Krystallkegel)" zu den lichtbrechenden Apparaten des Auges rechnet. Uebrigens liefert dieser Satz, der aus der 3. Aufl. S. 41 herübergenommen ist, obwohl auf der nächsten Seite eine im Wesentlichen correcte Darstellung nach Grenache im Wesentlichen correcte Darstellung nach Grenache eine im Gesem Satze ausgesprochenen Auffassung völlig unvereinbar ist, ein charakteristisches Beispiel für die Art und Weise, wie die neuen Auflagen dieses Buches gemacht werden.

versehenen Zellen, die den Krystallzellen des aconen Auges entsprechen. Die Zahl dieser Zellen beträgt meist 4: doch sind es bei Isopoden und Amphipoden nur 2, bei den Cladoceren dagegen 5, denen ebensoviele Segmente des Krystallkegels entsprechen. Das Auge Necronhorus zeigt eine merkwürdige Annäherung an die pseudoconen Augen, in dem hier 4 große Krystallzellen vorhanden sind, deren jeder ein kleiner heller Zapfen vor dem Kerne eingelagert ist, während in allen übrigen Fällen die Semper'schen Kerne vor dem Krystallkegel lie-Die Krystallzellen selbst sind meistens sehr reduciert und bilden nur eine unscheinbare Hülle um den Krystallkegel, erhalten sich jedoch bei den Hyperiden in größerer Ausdehnung, während sie bei Branchipus sehr ansehnlich sind und in ihrem hintern Abschnitte eine Umwandlung ihrer Substanz zu einem die Wirkung der Krystallkegel ergänzenden refractorischen Körper erleiden, wie dies in noch höherem Maße bei den Decapoden der Fall ist, wo sowohl vor wie hinter den Krystallkegeln Substanz der Krystallzellen in gewisser Ausdehnung ein erhöhtes Brechungsvermögen besitzt. Das Hinterende der Krystallzellen steckt immer zwischen ein paar Hauptpigmentzellen, während secundäre Pigmentzellen die Einzelaugen von einander trennen.

Die Retinula ist überall aus wenigen Zellen zusammengesetzt, deren Zahl eine beachtenswerthe Constanz zeigt. Als typische Zahl kehrt auch hier wie beim aconen und pseudoconen Auge die Zahl 7 wieder (Necrophorus, Lamellicornia, Nacht- und Dämmerungsfalter, Isopoden, Decapoden); doch kommen daneben 8 (Hymenopteren und Orthopteren) oder nur 4 (Dytiscus,

Carabus) oder 5 (Hyperiden, Phyllopoden) vor. Uebrigens ist es dem Verf. nicht gelungen, für alle untersuchten Augen die Zahl der Retinulaelemente zu ermitteln. Diese scheiden nun gemeinschaftlich das Rhabdom ab, und zwar läßt sich dabei in vielen Fällen der Antheil jeder einzelnen Zelle an einer entsprechenden Zusammensetzung des Rhabdoms erkennen. Um so auffallender ist es, daß bei den Decapoden die 7 Retinulazellen ein nur 4theiliges Rhabdom erzeugen, und auch bei Mysis scheint die Zahl der Zellen größer zu sein als die der Rhabdomsegmente. Im einfachsten Falle, welcher unter den Insecten durch Humenopteren, Homopteren und Orthopteren, unter den Crustaceen durch Phyllopoden und Arthrostraken vertreten ist, stellt das Rhabdom einen dünnen cylindrischen Stab dar, (durch dessen Axe bei Cicada grossa ein Längscanal verläuft), während es bei den tibrigen Insecten und bei den decapoden Crustaceen eine durch einen breiten Hinterabschnitt und eine feinen vordern Hals charakterisierte Gestalt annimmt. An dem hintern Abschnitte nimmt man die von Max Schultze so nachdrücklich betonte Plättchenstructur wahr, wie sie auch den Stäbchen der Wirbelthierretina eigen ist.

Das eucone Auge in seiner höchst entwickelten Form ist mithin durch eine gewisse Reduction seiner Bestandtheile gegenüber dem aconen und pseudoconen charakterisiert: die Krystallzellen bilden nur noch eine unscheinbare und functionell wohl sehr untergeordnete Hülle um eine Anzahl structurloser Cuticularsproducte derselben, und die Stäbchen haben ihre Selbständigkeit aufgegeben und sind zu einem einheitlichen Rhabdom verschmolzen. Diese morphologische Reduction erweist sich aber als eine

754

bedeutsame Vervollkommnung in physiologischer Hinsicht: in allen Veränderungen innerhalb des Typus der zusammengesetzten Augen bekundet sich aufs Evidenteste die Tendenz einer Centralisierung, einerseits die Zahl der percipierenden Elemente auf die Einheit zu beschränken und andrerseits das eintretende Licht auf dieses Element zu concentrieren. Die Veränderungen. welche die Erreichung dieses Zieles bezwecken, gehen, wie wir gesehen haben, nicht ganz parallel, sondern die Ausbildung des lichtbrechenden Apparates, des Krystallkegels, schreitet der Verschmelzung der Stäbchen voran: wir finden Krystallkegel bei Augen, deren Retinulazellen noch isolierte Stäbchen erzeugen; dagegen haben wir kein Auge kennen gelernt, das ein Rhabdom, aber noch keine Krystallkegel besäße, während die aconen und pseudoconen Augen sämmtlich durch den Mangel eines Rhabdoms ausgezeichnet scheinen. Dies Verhalten deutet in unverkennbarer Weise die Richtung an. in welcher wir die Entstehung des zusammengesetzten Auges zu suchen haben; es bezeichnet die aconen Augen als die primitivsten, und diese stimmen, wie oben hervorgehoben wurde, vollkommenster Weise nach ihrem typischen Aufbau mit dem Stemma überein. Wollen wir daher zwischen dem zusammengesetzten Auge und dem Stemma Beziehungen im Sinne einer gemeinsamen Descendenz feststellen, so sind wir auf eine Augenform hingewiesen, welche dem Elemente des aconen Auges im Wesentlichen geglichen haben dürfte, d. h. auf ein Stemma mit beschränkter Zahl von Retinazellen sammt zugehörigen Stäbchen, einen als Glaskörper fungierenden Complex von durchsichtigen Hypodermiszellen, in dessen Umkreise Pigment abgelagert ist, und einer hellen linsenförmigen Verdickung der Cuticula. "Vermehrung der Einzelelemente dieses Urauges führt uns zum Stemma: Vermehrung der Zahl der Einzelaugen, nähere Aggregierung desselben unter leichter Umformung der Elemente dagegen leitet uns zum Facettenauge hintiber". Im Einzelnen stößt allerdings die Durchführung dieser phylogenetischen Ableitung, wie Grenacher zeigt, auf manche Schwierigkeiten. Ich möchte allerdings glauben, daß wir der Annahme einer polyphyletischen Entstehung der Krystallkegel uns nicht werden entziehen können. Es spricht zu Gunsten derselben nicht nur die Inconstanz dieses Gebildes innerhalb enger verwandtschaftlicher Kreise wie der Coleopteren, bei denen acone und eucone Augen vorkommen, sondern, wie mir scheint, noch bestimmter die Thatsache, daß die Krystallkegel augenscheinlich bei Insecten und bei Crustaceen unabhängig von einander entstanden sind, indem sie allen Insecten, die eines Rhabdoms entbehren, noch fehlen. diesem Zusammenhange scheint mir auch die Existenz eines krystallkegelartigen Gebildes im Stemma der Semblislarven von Bedeutung. Endlich zeigt uns Grenacher, daß es auch innerhalb des abweichenden Typus des Myriapodenauges zur Ausbildung zusammengesetzter Augen kommen kann, in denen gleichfalls ein großer lichtbrechender Körper vorhanden sein kann. dessen morphologische Beziehungen zum Krystallkegel, beziehungsweise den Krystallzellen zwar nicht völlig aufgeklärt sind, der aber durch die Benennung "Krystallkörper" gewiß mit Recht als in die Kategorie dieser Bildungen gehörig bezeichnet ist. Dies interessante Auge findet sich bei Scutigera. Hier sind an jeder Seite des Kopfes zahlreiche, zu einem Facettenauge

zusammengedrängte Einzelaugen vorhanden, deren jedes hinter einer vorn mäßig convexen, hinten fast planen Cornealinse einen Weichkörper besitzt, welcher einen tiefen trichterförmigen Hohlraum umschließt. Etwa die vordern zwei Drittel dieses Hohlraumes sind von einem durchsichtigen Kegel eingenommen, der unregelmäßige Zerklüftungen erkennen läßt, nach Einwirkung von Säuren aber sein vorher starkes Lichtbrechungsvermögen verliert und von regelmäßig verlaufenden und vielfach gefalteten Membranen durchzogen erscheint; der Nachweis von Kernen gelang nicht, doch bleibt es auch unwahrscheinlich, das es sich um ein Cuticulargebilde handle, und Grenacher ist vielmehr geneigt, modificierte, des Kernes verlustig gegangene Zellen darin zu erblicken. Functionell entsprechen diese "Krystallkörper" jedenfalls dem Krystallkegel der Insecten- und Crustaceen-Die Wandung des Trichters wird vorn von einem einfachen Kranze von Hauptpigmentzellen, hinten von der Retinula gebildet. Letztere ist aus einem vordern und einem hintern Zellenkranze zusammengesetzt, von denen jede Zelle ein gegen das Lumen des Trichters vorspringendes Stäbchen erzeugt. Die an diesen erkennbare Querstreifung läßt an eine Zusammensetzung aus zahlreichen feinsten Stäbchen ähnlich denen von Julus denken. Zu den vorderen Retinulazellen verfolgte Grenacher Nervenfasern.

Mit Spannung darf man Untersuchungen über die Stemmata von Limulus entgegensehen, da dieselben voraussichtlich analoge Beziehungen zum Bau der Einzelaugen der beiden großen Facettenaugen dieses Thieres erkennen lassen werden, den uns Grenacher zum ersten Male in seinen Grundzügen vorgeführt hat. Will

man dasselbe nach seiner Aehulichkeit mit anderen Augenformen charakterisieren, so kann man es vielleicht am besten als ein Myriapodenauge mit einem Rhabdom bezeichnen, denn die Weichtheile setzen sich zusammen aus einem hypodermalen Glaskörper und einer gleichfalls in Continuität mit der Hypodermis erscheinenden, aus etwa 14-16 Zellen bestehenden Retinula, die ein Rhabdom von vielstrahligem Querschnitte umschließt. Der lichtbrechende Apparat wird auschließlich von der in 3 Hauptschichten zerfallenden Cuticula gebildet. Während die äußere Fläche der oberflächlichsten Schicht derselben ganz glatt ist, bildet die innere Fläche der mittleren und besonders die der mächtigsten tiefsten Schicht über jedem Auge eine kegelförmige Verdickung, ähnlich wie es auch bei Julus unter den Myriapoden der Fall ist.

Bilden diese Forschungen über die Morphologie des Arthropoden-Auges den Schwerpunkt der Grenacher'schen Arbeit, so sind andrerseits die Ergebnisse für die Physiologie des zusammengesetzten Auges nicht minder wichtig, indem durch die morphologische Untersuchung der Streit um den Sehvorgang im Facettenauge wohl endgültig zu Gunsten der Theorie des musivischen Sehens entschieden sein dürfte. Grenacher erörtert diese Frage in knapper und präciser Weise im zweiten Abschnitte der "Folgerungen", welche er der Darlegung der Beobachtungsergebnisse anschließt. Die der Müller'schen Theorie vom musivischen Sehen gegentiberstehende Ansicht, wonach in jedem Einzelauge ein Bildchen erzeugt und wahrgenommen wird und welcher namentlich durch ein Experiment von Gottsche, in welchem dieses Bildchen objectiv hinter dem Krystallkegel des Fliegenauges dargestellt wird, weitgehende Anerkennung gefunden hat, wird kurz als "Bildchentheorie bezeichnet. Die letztere setzt eine Vielheit von percipierenden Elementen an der Stelle. wo das Bild projiciert wird, voraus, während die Müller'sche Theorie im Gegentheil die Existenz nur eines einzigen percipierenden Elementes hinter jeder Corneafacette fordert. Percentionselemente können aber nach den Untersuchungen Grenacher's nur die Stäbchen angesehen werden; diese müssen mithin auch den Ort bestimmen, an welchen wir die Reception zu verlegen haben. Das Sehfeld der Einzelfacette ist sowohl durch den geringen Durchmesser der Facette als auch durch die große Tiefe des Auges und die damit zusammenhängende Entfernung des Stäbchens von der Oberfläche auf ein sehr geringes Maß beschränkt, das um so geringer ist, je typischer und vollkommner die Charaktere des Facettenauges ausgebildet sind. Es kommt ferner in Betracht. daß die Beobachtung der Thiere in der Natur auf Unterschiede in der Sehschärfe hinweist. denen Unterschiede in der Zahl der Retinulazellen nicht entsprechen. Aus einer genauen Prüfung des Gottsche'schen Experimentes geht nun hervor, daß in demselben das Bildchen angewandten Fliegenauge unmöglich durch den Krystallkegel erzeugt sein kann, da hier ein solcher gar nicht vorhanden, sondern durch den flüssigen Pseudoconus vertreten ist. Aber auch bei den Nachtschmetterlingen, an denen Grenacher das Gottsche'sche Experiment wiederholt hat, tritt das sehr leicht und in vollendeter Klarheit darstellbare Bild nicht im Gebiete des Stäbchens hinter dem Krystallkegel auf, sondern im Innern des Letztern, also an einem Orte, wo percipierende Elemente gar nicht vorhanden sind. Das Bild kann mithin

nur von der Cornealinse erzeugt sein. Daß das Zustandekommen desselben, wie Exner in einer Abhandlung "über das Sehen von Bewegungen und die Theorie des zusammengesetzten Auges" (Wiener Akad. Sitzungsber. Math. nat. Cl. Bd. 72, Abth. III. 1875. S. 156) auf Grund von Messungen und Berechnungen der Brechungsmittel nachzuweisen sucht, durch die Krystallkegel, wenigstens nicht in allen Fällen verhindert werde, ergiebt sich aus dem oben erwähnten Versuch Grenacher's. Beide Beobachter aber stimmen darin überein, daß das Bild viel zu groß ist, um auf dem Querschnitte des Rhabdoms oder gar der fadenförmigen Verlängerung desselben Platz zu finden. Es ist vielleicht hinzuzufügen, daß ein sternförmiger Querschnitt des Rhabdoms, wie er uns z. B. im Maikäferauge entgegentritt, gewiß zur Perception eines Bildes wenig geeignet erscheint. Dazu kommt, daß in manchen Augen, unter denen Grenacher namentlich das der Huperiden mit völlig glatter Cornea und planer Vorderfläche des Krystallkegels namhaft macht, ein Linsenapparat zur Erzeugung eines derartigen Bildchens gar nicht vorhanden ist. Erwägt man endlich noch, daß eine Retina, die aus nur 7 oder noch weniger Elementen besteht, von vornherein zur Wahrnehmung auch des einfachsten Bildes untauglich erscheint, und daß in keiner Weise die isolierte Reizung der Stäbchen gesichert ist, des Rhabdoms gar nicht zu gedenken, so kann wohl von einer Annahme der "Bildchentheorie" fürder nicht mehr die Rede sein.

Andrerseits ist allerdings auch die Forderung der Müller'schen Theorie, daß hinter jeder Facette sich nur ein percipierendes Element befinden solle, durch Grenacher's Untersuchungen nicht als vollkommen erfüllt darge-

than, insofern auch im Falle extremer Reduction die Zahl der Retinazellen mindestens 4. meistens aber 7 beträgt. Dagegen sind gerade diejenigen Elemente, in welche wir die Umwandlung der Lichtbewegung in Nervenerregung verlegen müssen, die Stäbchen mindestens an ihrem dem Licht zugewandten Ende einander bis zur Berührung genähert, und es ist in diesem Zusammenhange von der allergrößten Bedeutung, daß gerade in denjenigen Augen, welche die vollkommenste, höchst differenzierte Form des Facettenauges repräsentieren, ausnahmslos die Stäbchen zum Rhabdom verschmolzen sind. Wo ein solches die Reizung der Retinazellen vermittelt. kann der Eindruck unmöglich anders als einheitlich gedacht werden. Auf dem Nachweise aber, daß das Rhabdom die verschmolzenen Stäbchen einer Retina repräsentiert, ruht sowohl die Erkenntniß vom morphologischen, beziehungsweise phylogenetischen Zusammenhange Stemmas und des Facettenauges als auch die Einsicht in den Sehvorgang im Letztern. Darin liegt der eminente Fortschritt, den wir Grenach er's trefflichen Untersuchungen verdanken.

Den Schluß des Buches bildet ein anregendes Capitel über das Retinaelement im thierischen Auge, aus dem wir als für die allgemeine Auffassung besonders wichtig hervorheben möchten, daß die Retina sich in den meisten Fällen als ein Product des Integuments nachweisen läßt, dem sich zwar, wie namentlich bei Wirbelthieren und Cephalopoden, Ganglienmassen innig anschließen können, das aber selbst nicht aus Ganglienzellen besteht. Namentlich betont Grenacher mit Recht den Fortschritt, den die neuere Zeit in der morphologischen Auffassung der Wirbelthierretina aufzuweisen hat, indem sie die Stähchen- und

Zanfenschicht und die äußere Körnerschicht nebst Membrana limitans externa als Neuroepithelschicht den übrigen als Gehirnschicht bezeichneten Lagen entgegensetzt: die Retina der meisten wirbellosen Thiere entspricht nur der Neuroepithelschicht.

Alles in Allem haben wir in Grenachers "Untersuchungen über das Sehorgan der Arthropoden" nicht nur ein Werk vor uns, das reich ist an den Ergebnissen sorgfältigster, mit ebenso viel Geduld wie Geschick angestellter Studien tiber den feinern Bau eines der compliciertesten Organe, reich an Detailbeobachtungen, die uns der Verfasser mit Ktinstlerhand in ebenso sauberen wie klaren, vom Lithographen trefflich reproducierten Abbildungen, vorführt, sondern es ist in hohem Maße ausgezeichnet durch einen in seltener Weise geschärften Blick für die Bedeutung, welche die Beobachtungen für physiologische und namentlich auch ffir morphologische Auffassung des Gegenstandes haben. Es bezeichnet einen Fortschritt in der vergleichenden Anatomie eines der wichtigsten Organe, wie ihrer die letzten Decennien nicht viele aufzuweisen haben. Möge die reiche Saat desselben auf einen fruchtbaren Boden fallen! Spengel.

Allgemeine philosophische Ethik von Tuiskon Ziller, Professor an der Universität Leipzig. Langensalza 1880. 508 S. Gr. 8º.

Diese Neubearbeitung der Ethik in Herbart's Sinne durch H. Ziller, den eifrigen Vertreter besonders Herbartischer Pädagogik. kann man freudig bewillkommnen. Sie hat alle vortheilhaften Züge Herbartischer Schulung an sich, vor allem logische Klarheit der Begriffsbildung und Darstellung und eingehende Berticksichtigung des realen Lebens und seiner Bestrebungen. Sie ist dabei eine selbständige Nacherzeugung der Gedanken des Meisters: selbst von diesem abzuweichen, wo es ihm wissenschaftlich geboten erscheint, scheut sich der Verfasser nicht; so giebt er der Idee der inneren Freiheit eine andere Stellung, als Herbart gethan, und ersetzt dessen relative Straftheorie durch die absolute. So sehr man dies alles anerkennen und hochschätzen kann, so sehr kann man daneben der Ansicht sein, daß auch in dieser Neubearbeitung die Herbartische Ethik formalen und materialen Einwendungen unterliegt. welche sie keineswegs als das abschließende wissenschaftliche Werk erscheinen lassen, welches die Anhänger Herbart's darin sehen. Ich formuliere meinen Widerspruch, ihn auf principielle Punkte einschränkend, kurz dahin:

Erstens. Nach dem Verf. ist der wirkliche Gegenstand der Ethik eine auf objektiven Gründen ruhende, wissenschaftliche, allgemeingültige Werthschätzung (S. 11). Diese Werthschätzung ist die innere Stimme, welche niemals völlig verstummt (S. 96); in ihr wird unmittelbar Gewisses und Evidentes erkannt (S. 113). Es kommt dazu nur auf die ruhige klare Auffassung des Verhältnisses an (S. 154). Diese Unmittelbarkeit des sittlichen Urtheils ist dasselbe wie die bei ruhiger Klarheit des Inneren und im freien Erzeugen des Urtheils unbestochene und unbestechliche unmittelbare Stimme des Gewissens (S. 154). Ich meine, danach müßte man wohl erwarten. daß das moralische Urtheil zu allen Zeiten sich Bahn gemacht habe, mindestens als Urtheil, aber so ist es nach dem Verf. nicht. Selbst durch die Geschichte der Philosophie zieht sich nach ihm "ein sehr schmaler Streifen der ethischen Wahrheit" (Vorrede) und in der Wissenschaft, wie im

Leben, ist Eudämonismus, blos theoretische Geistesentwicklung u. s. w. das Ueberwiegende gewesen (§§. 2, 5, 6). Der Verf. erklärt sich diese Erscheinung so, daß es ia eine subjective Willkür gebe, die auch dem objectiv Nothwendigen gegenüber an ihren Meinungen festhalte (S. 17). Für einen Herbartianer ist diese Erklärung unzulässig, denn nach Herbart steht auch das geistige Leben unter strengen Gesetzen. Der Fehler liegt darin, daß H. bei seiner Moral zwei stillschweigende Vorausssetzungen gemacht hat. daß nämlich alle Menschen zu seiner moralischen Werthschätzung gleichsam in potentia proxima seien, und daß jeder Mensch den andern von vornherein als sich gleich ansehe. Nach der Geschichte ist weder das Eine noch das Andere zutreffend, und es gilt daher, sowohl diesen geschichtlichen Thatsachen als der Hoffnung auf eine allgemeingültige Moral wissenschaftlich gerecht zu werden. Das ist weder bei Herbart geschehen noch durch den Verf. nachgeholt.

Zweitens. Was den Inhalt von Herbart's moralischer Werthschätzung betrifft, so kann man sich mit derselben im Ganzen befreunden; nur tritt auch aus der neuen Darstellung des Verf. klar hervor, daß das sog. höhere geistige Leben (s. die Ausführungen über die Culturgesellschaft) mit Wohlwollen und Gerechtigkeit die kurze Summe derselben ist: die sinnlichen Seiten des Lebens (vegetatives und Muskel-System) werden nur geschätzt als Grundlage für die genannten Bethätigungen. Es hat das immer die Gefahr bei sich, daß gerade die meisten Menschen und ihre Art oft unterethisch erscheinen oder noch nicht ethisch. Ich gestehe, daß ein Vorwalten sinnlichen und körperlichen Lebens (Bauer, Arbeiter) getragen von Wohlwollen und Gerechtigkeit, aber mit geringer Befähigung und Neigung für das sog. höhere geistige Leben mir eine gleiche moralische Werthschätzung zu verdienen scheint.

Drittens. Daß noch eine ganz andere Behandlung der Moral möglich ist, als die, daß die moralischen Ideen als Musterbegriffe auftauchen und der Wille die Auflage erhält sich nach ihnen zu richten, tritt bei dem Verf, am meisten S. 184 f. Dort erkennt der Verf. dem Mitgefühl zwar an sich keinen ethischen Werth zu, aber es ist nach ihm nicht nur "eine Naturbedingung für die Stärke des Wohlwollens, sondern sogar eine Naturbedingung, ein psychischer Grund für das Wohlwollen selbst. In den engeren Kreisen des Lebens (Familie, Nationalität), in denen die Menschen in natürlicher Liebe verschmelzen, muß man auch das Wohlwollen lernen, und nur von da kann es sich dann in weitere Kreise verbreiten. Denn das Wohlwollen entsteht nur auf dem Boden des Mitgefühls, es entsteht nur aus Mit-Danach würde sich wohl behaupten lassen, daß die sittliche Idee des Wohlwollens gar nicht etwas ist, was als überraschender Musterbegriff in dem seelischen Leben hervortritt, sondern daß sie eine Herausarbeitung und Herausbildung elementarer Erscheinungen des seelischen Lebens ist, allerdings so, daß sich daran der Nebengedanke anschließen kann, es sei das Beste, was der Mensch habe. Und ähnlich darf es dann mit anderen sittlichen Ideen gedacht werden. Dann ist aber nicht die Zeichnung des Ideals die Hauptaufgabe der Moral, sondern die Aufdeckung der elementaren Erscheinungen, aus welchen sich das Ideal entwickelt, und letzteres ist vor blos poetischen und leicht phantastischen Ausmalungen eher zu bewahren. Bei dieser Auffassung ergiebt sich auch eine andere Stellung zur moralischen Praxis, d. h. zu der Frage: wie

werden die moralischen Ideen effectives Wollen? Bei der Auffassung des Verf. stehen die moralischen Ideen gleichsam hoch über dem gewöhnlichen psychischen Leben, obwohl sie sich als Urtheile beständig daraus erzeugen, und der Wille erhält dann den Auftrag ihnen zu folgen. thut es aber gewöhnlich nicht. Nach der Art, wie oben der Verf. das Wohlwollen genetisch entstehen läßt, zeigt sich ein ganz anderer Weg, nämlich daß aus dem Mitgefühl und seinen unwillkürlichen Bethätigungen das Wohlwollen als Thun und als Gesinnung herauswächst, und das zeigt zugleich, wie zu helfen ist, wenn kein moralischer Wille vorliegt. Man muß dann die elementare Grundlage des Wohlwollens anregen, so kann man hoffen, daß auch ein effectives Wohlwollen allmählich erzeugt werde. Ueberhaupt lassen sich aus der Psychologie, wenn auch vielleicht nicht gerade aus der Herbartischen, doch einer von Herbart angeregten, ganz andere, d. h. viel concretere Regeln der angewandten Ethik ableiten, als der Verf. in seinem letzten Abschnitt bringt.

Viertens. Was die Fünfzahl der Ideen betrifft, so würde ich leugnen, daß die einzelnen gleichwerthig sind, und behaupten, daß auch bei Herbart die Idee des Wohlwollens die centrale Idee ist, daß somit diejenigen Recht haben, welche behaupten, Ethik fange erst an, wo auf Andere Rücksicht genommen wird. Denn die Idee der Vollkommenheit ist in sich neutral, starkes geistiges Leben kann gut und böse sein; welches von beiden es ist, entscheidet sich erst durch seine Beziehung auf Andere. Diese Beziehung auf Andere wurzelt aber sowohl als Wohlwollen, wie als Recht, wie als Vergeltung in dem Mitgefühl, es sind dies nur drei besondere Ausgestaltungen des Mitgefühls. Speciell die Vergel-

tung ist das Erregtwerden durch Wohl- oder Wehethun Anderer gegen uns zu gleichem Thun oder zur Idee desselben.

Funftens. Endlich mag noch angedeutet werden, daß Herbart und die Herbartianer in einer Selbsttäuschung befangen sind, wenn sie behaupten, i hre Moral sei unabhängig von ihrer theoretischen Metaphysik. Nach Herbart selber - bei Ziller habe ich den Ausdruck nicht gefunden - heißt es bei der Construction der funften Idee: "Die That [gemeint ist die absichtliche Wohl- oder Wehethatl als Störerin mißfällt" (WW. v. Hartenstein Bd. VIII S. 57) und zwar als bloße Aenderung des früheren Zustandes (S. 56-7) und ruft die Vergeltung gleichsam als Aufhebung der Störung hervor (S. 57). Was heißt das anders als: jedes Wesen will möglichst in dem Zustand bleiben, den es gerade hat, gemäß der metaphysischen Vorstellung von dem Sein als absoluter Position, dem iedes Zusammen mit anderen Wesen an sich zufällig ist und das in solchem Zusammen auch nur sich selbst erhält gegen drohende Störungen. Ist man einmal hierauf achtsam geworden, so sieht man sofort, warum die Vollkommenheit, d. h. starkes Wollen, bei Herbart schlechthin gefällt, es spiegelt sich darin eine starke Selbstbehauptung der einfachen Wesen ab. Aber auch Wohlwollen und Recht vermeiden die Störung: denn das Mißfallen am Streit erzeugt nach Herbart das Recht, und das Wohlwollen begleitet nach ihm den vorgestellten fremden Willen harmonisch. d. h. erkennt ihn als absolute Position praktisch an, wie ja seine Metaphysik theoretisch gegen eine Mehrheit einfacher Wesen nichts hat. Die innere Freiheit endlich als Folgsamkeit des Willens gegen die Einsicht vermeidet den Conflict, d. h. die Störung im Einzelwesen selber. Herbart hat selbst gesagt: "das eigene Gebiet der Sittenlehre erreicht man nicht auf dem Wege falscher Psychologie" (WW. IX, 366); ferner: "für die Psychologie ist das sittliche Bewußtsein allerdings Eine aus der Reihe der vielen Thatsachen, die sie zu erklären hat" (WW. VIII, 211), und unter Psychologie versteht er ausdrücklich "die von Metaphysik und Mathematik zugleich ausgehende Lehre von den vorstellenden Wesen" (ibid.). Es ist demnach sehr begreiflich, daß seine theoretischen metaphysischen Lehren in der moralischen Werthschätzung durchbrechen. Ich habe diese letztere Betrachtung blos gegeben, um eine Thatsache zu constatieren, die vielleicht auch manche Besonderheit der Herbartischen Moral erklärt. Für meine Person gründe ich die Moral nicht auf Metaphysik. Baumann.

La philosophie scientifique. Science, Art et Philosophie. Mathématiques, sciences physiques et naturelles, sciences sociales, art de la guerre par H. Girard, capitaine en premier du génie, ancien professeur de mathématiques supérieures, professeur d'art militaire et de fortification. Paris, Bruxelles, 1880. 406 SS. Gr. 8°.

Dies Buch kann allen denen empfohlen werden, welche Freude daran haben, wenn in einer wissenschaftlichen Arbeit zugleich die Persönlichkeit des Verfassers und die besonderen Umstände, unter denen und durch die er zu seiner Arbeit kam, lebhaft und doch den Ernst der Sache nicht störend hervortreten. Der Verfasser ist als belgischer Militärlehrer von mathematischen Fragen zuerst zu seinen Untersuchungen geführt worden, und kriegswissenschaftliche Betrachtungen mischen sich in dieselben oft ein. Seine philosophische Bildung beruht überwiegend auf französischem und belgischem Einfluß, aber auch

deutsche Untersuchungen, besonders über die Grundlagen der Mathematik, kennt er. Das, was Verf. für die Philosophie erstrebt, ist eine "reconstitution scientifique sur le fondement exclusif des réalités et d'après une vue synthétique qui ramène toutes les sciences, sans exception, à l'unité d'une conception fondamentale commune". Er beansprucht nicht mehr, als eine Anregung zur Lösung dieser Aufgabe durch seine Untersuchungen gegeben zu haben. Seine allgemeinsten Ueberzeugungen sind: erst die letzten Jahrhunderte haben die wahren Fundamente der wissenschaftlichen Forschung gelegt; die positive Philosophie (Comte's) ist zu achten, aber ihre Ausschließlichkeit zu verwerfen; denn das Streben des Menschen nach dem Idealen ist ebenso gewiß als die materiellen Facta selbst. Er verbietet daher transcendente Untersuchungen nicht. nur will er zur eigentlichen Wissenschaft blos gerechnet haben, was "vérifiable par l'expérience" sei. Die Wissenschaft selbst setzt sich aus einem subjectiven und objectiven Element zusammen: den Materialismus verwirft er, in den wissenschaftlichen, künstlerischen, socialen Bestrebungen sieht er "une faculté créatrice, une spontanéité transcendante". Auf die einzelnen Untersuchungen und ihre Resultate einzugehen, würde heißen den Zweck des Buches verkennen, es will anregen, nicht direct docieren. Diese anregende Wirkung erreicht es; selbst wer der gesammten Tendenz des Verf. nicht zustimmt oder wer in einzelnen Punkten weit von ihm abweicht, wird mit Interesse seine Bemühungen begleiten und auch die gelegentliche Breite ihm gerne nachsehen. Baumann.

Für die Bedaction verantwortlich: F. Bechtel, Director d. Gött. gel. Anz.

Verlag der Dieterich schen Verlage-Buchkandlung.

Druck der Dieterich schen Univ.-Buchdruckerei (W. Fr. Kassimer).

## Göttingische gelehrte Anzeigen

unter der Aufsicht

der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften.

Stück 25. 26.

22. u. 29. Juni 1881.

Inhalt: H. Schultz, Die Lehre von der Gottheit Christi. Vom Verfasser. — O. Keller, Epilegomena zu Horaz. Von Dr. Häussner. — E. Berner, Zur Verfassungsgeschichte der Stadt Augsburg. Von K. Zeumer. — Eugène Revillout, Chrestomathie démotique. Derselbe, Nouvelle Chrestomathie démotique. Von A. Erwans. — P. Devaux, Études politiques zur les principaux évènements de l'histoire Romaine. Von J. Plesc. — Berichtigung. Von G. Köhler.

= Rigenmächtiger Abdruck won Artikeln der Gött, gel. Ans. verboten =

Die Lehre von der Gottheit Christi. Communicatio idiomatum. Dargestellt von Dr. Hermann Schultz in Göttingen. Gotha. Friedrich Andreas Perthes. 1881. XII und 731 S. 8°.

Der Unterzeichnete will in diesem Buche den wissenschaftlichen Ausdruck für die religiöse Werthschätzung geben, welche die christliche Gemeine ihrem Stifter von jeher gewidmet hat, — also den christlichen Glauben, daß Christus für die an ihn Glaubenden vermöge der Wirkungen, welche von ihm ausgehen, göttlichen Werth beansprucht, dogmatisch entfalten. Es handelt sich nicht um eine Kritik dieses Glaubens vom Standpunkte der außerchristlichen Weltanschauung. Derselbe wird vielmehr vom christlichen Standpunkte aus beurtheilt und in seiner Unentbehrlichkeit für die christliche Gemeine erwiesen. Aber die theologischen Schulformen, in welchen sich dieser Glaube seinen dogmatischen Ausdruck gesucht hat, werden einer dogmatischen Prüfung unterzogen. Und das Augenmerk der Untersuchung ist vorzugsweise auf diejenige christologische Schulform gerichtet, in welcher die lutherische Kirche den Glauben an die Gottheit Christi ausgedrückt hat, — auf die Lehre von der Communicatio idiomatum, d. h. von der Durchdringung des menschlichen Lebens in Christus durch die Kräfte und Eigenschaften der sich in ihm offenharenden Gottheit.

Das Buch giebt zuerst (bis S. 318) eine kritische Geschichte der Lehre von der Gottheit Dabei ergiebt sich, daß der Glaube an diese Gottheit selbst überall die feste Voraussetzung ist, wo das Christenthum als Weltreligion sich über die Schranken der ittdischen Sekte oder der philosophischen Schule erhebt. Für die eigentliche religiöse Entwicklung in der Kirche kommen diejenigen Richtungen nicht in Betracht, welche Christus nur als den verklärten Religionsstifter ansehen, oder die Christusidee von ihrem geschichtlichen Träger ablösend den historischen Charakter des Christenthums verflüchtigen. Aber ein fester dogmatischer Ausdruck für diesen Glauben findet sich in den ersten Jahrhunderten der Kirche nicht. Erst die Kämpfe des vierten Jahrhunderts schaffen ihn in der Form der Lehre von zwei Naturen in Christus und ihrer persönlichen Einheit, sowie von der Durchdringung des menschlichen Le bens Christi durch Kräfte der Gottheit, durch welche das menschliche Leben dann überhaupt einen überweltlichen Charakter empfängt. dieser Form wird das Dogma kirchliches Lehrgesetz. Aber seine Ausprägung ruht auf einer Ansicht vom Werke Christi, welche eng mit der aus der Naturreligion übernommenen physischen

Schätzung der Heilsvorgänge zusammenhängt. Und die Lehre von zwei Naturen in Christus einerseits, die Lehre von der lebendigen Durchdringung beider andrerseits sind ihrem tiefsten Grunde nach auseinanderlaufende Richtungen. Die erste, zu einem mit dem Heilsleben nicht mehr eng zusammenhängenden Geheimnisse geworden, wird von der mittelalterlichen Scholastik und in moderner Weise in der reformierten Kirche weitergebildet. Die andre, aus lebendigem Glaubensinteresse geboren, wird in der lutherischen Kirche neu gestaltet und in den Weg geleitet, welcher folgerichtig zum Aufgeben der Formel von den zwei Naturen führen mußte. In dieser Richtung haben alle christologischen Versuche seit dem Zerfallen der altkirchlichen Orthodoxie sich bewegt, und es prägt sich immer mehr ein Consensus in Bezug auf das Dogma von Christus aus, welcher auf neuen Grundlagen ruht, d. h. die Gottheit Christi so auffaßt, daß in der geschichtlichen menschlichen Persönlichkeit und ihrem Werke die sich offenbarende Gottheit sich vollkommnen Ausdruck für uns geschaffen hat.

Von S. 318-469 werden dann zum Zwecke der Begrundung der positiven dogmatischen Darstellung die biblischen Grundlagen des Glaubens an die Gottheit Christi entfaltet. Zuerst die alttestamentlichen Voraussetzungen dieses Glaubens und ihr Zusammenbang mit der biblischen Auffassung des Gottesbegriffes. Sodann seine geschichtliche Vollendung durch Jesu Leben und Selbstoffenbarung. Endlich das Verständniß dieses Glaubens in der Apostelgemeine, - wie es, mit der eschatologischen Auffassung der Gottheit des Verklärten beginnend, durch Paulus vertieft und in einen theologischen Zusammenhang gebracht, — bei Johannes seine ausgeprägte Gestalt empfängt. Es wird dabei der Grundsatz ausgesprochen, daß eine evangelische, d. h. schriftgemäße, Darstellung der Lehre von der Gottheit Christi sich innerhalb dieser biblischen Grenzen bewegen, d. h. den ursprünglichen Glauben an den verklärten Herrn als Ausgangspunkt, die theologischen Gedankenkreise bei Paulus und Johannes als terminus ad

quem ansehen muß.

Auf diesen Grundlagen wird die dogmatische Darstellung des Glaubens an die Gottheit Christi versucht. Zuerst, bis S. 548, wird die dogmatische Gewißheit dieses Glaubens dargelegt. Sie ergiebt sich weder aus einer Spekulation über das Wesen Gottes, noch aus einer Betrachtung der Persönlichkeit Jesu abgesehen von seinem Werke, - sondern aus den Erfahrungen der Gemeine von den Wirkungen dieser Persönlichkeit. Denn diese Erfahrungen zwingen den Glaubenden. Jesus und seine Lebensarbeit nicht bloß historisch und ethisch, sondern vor Allem religiös in Betracht zu ziehen, - wobei aber die religiöse Beurtheilung der Wahrheit der ethischen Auffassung nicht im Wege stehen darf. Solange man das Wirken Jesu als bloße Mittheilung einer Lehre auffaßt, oder seine Lebensarbeit nur als auf Gott gebeurtheilt. richtete kann man der Christi nicht gewiß sein. Wohl aber wenn man diese Lebensarbeit als die vollkomme Offenbarung des göttlichen auf das höchste Ziel gerichteten Liebeswillens auffaßt. Dann erscheint das Werk Jesu ethisch als das Opfer seines Lebens an Gottes höchsten Zweck, als Stiftung des vollkommen Bundes und als Befreiung der Gemeine aus der Herrschaft des Weltfürsten

durch siegreichen Kampf und durch stellvertretendes Leiden. Religiös aber erscheint es als die schöpferische Offenbarung des göttlichen Willens, an welche die Gemeine sich innerlich gebunden weiß, als die gnädige Offenbarung der Liebe und Treue Gottes, in welcher die Gemeine den Grund ihrer religiösen Seligkeit hat, und als die königliche Offenbarung der Herrschaft Gottes über die Welt, durch welche die Gemeine der Herrschaft über die Welt gewiß ist. Da sich diese Wirkungen von der Person Jesu nicht ablösen lassen, sondern nur in ihr wirksam und uns zugänglich sind, so muß uns die Person Jesu im Zusammenhange ihres Wirkens der Gegenstand vollkommner religiöser Abhängigkeit, Liebe und Zuversicht sein, d. h. wir müssen ihm das Prädikat der Gottheit beilegen. Diese Gottheit ist dem in der Gemeine als einer Einheit wirkenden religiösen Principe (dem heiligen Geiste) gleichartig, unterscheidet aber Jesus schlechthin von jedem einzelnen Gliede der Gemeine. Sie ist nicht mit der religiösen und sittlichen Vollkommenheit seines menschlichen Lebens identisch, - aber sie ist nur möglich unter Voraussetzung derselben. Sie muß mit der Gottheit des einen persönlichen Gottes wesenseins sein. — aber sie ist nur verständlich auf dem Grunde eines wahren persönlichen menschlichen Lebens. Sie kann keinem Nichtchristen erwiesen werden, sondern setzt die Ueberzeugung voraus, daß das im Christenthume offenbarte Reich Gottes der ganze und vollkommne Weltzweck Gottes sei.

Was nun diese Gottheit Christi näher bedeutet, wird bis S. 628 zunächst an der christlichen Lehre von Gott untersucht. Christus kann nicht Gott neben dem einen Gott sein, sondern nur

in ihm und aus ihm, also Offenbarung Gottes, - des Gottes, welcher im Reiche Gottes als die persönliche Liebe erkannt wird, die ohne einen Rest unbegriffner Substanz als die freie und überweltliche allmächtig-allweise Ursache der Dinge, und als sich selbst vollkommen offenbar, d. h. als Licht und Wahrheit. sich kund giebt. Dieser persönliche Gott kann in der menschlichen Persönlichkeit Christi nur so sein, wie eine Persönlichkeit in einer andern ist, d. h. durch Zeugung. Christus ist der Sohn Gottes. Und nicht dadurch sind wir berechtigt, Christus Gott zu nennen, daß in ihm menschliche Eigenschaften, welche den göttlichen ähnlich sind, in hoher Vollkommenheit vorhanden gedacht werden, -- sondern nur dadurch, daß die göttlichen Eigenschaften, so wie sie in Gott sind, also weltschaffend und -regierend, und schlechthin überweltlich, auch in Christus sich uns offenbaren. Wenn das der Fall ist, so ist Gott vollkommen und wesenhaft persönlich in Christus offenbar. Denn Gott ist nicht eine geheimnißvolle naturartige Substanz, sondern Geist, — und Christus ist dann als der geistige Mensch, der Herr des Geistes, gleichwerthig mit der Weltidee Gottes. Dann ist also in Christus allerdings nicht der eine persönliche Gott (der Vater) Mensch geworden, aber das vollkommne Offenbarungs-Wesen dieses Gottes, wie es ewig in ihm und ihm wesensgleich ist. - d. h. das göttliche "Wort", - welches die Welt schafft und zu ihrem Ziele führt, - und in Gott wie in Christus persönlich, aber nicht eine Persönlichkeit neben beiden ist. Dieses in Christus menschlich verwirklichte Gotteswort ist an sich selbst ewig real in Gott und für Gott. Christus aber als der "Gottmensch" ist nur als Zweckgedanke, der die Welt bedingt, in Gott

ewig, d. h. präexistent.

Wie nun diese Gottheit einem wahren Menschen eignen könne, wird bis S. 669 an der christlichen Anthropologie aufgezeigt. Die nothwendigen Bedingungen des fleischlich-irdischen Lebens hindern die Gottheit Christi nicht. Denn er soll nicht als Naturwesen Gottes "Natur", sondern als Persönlichkeit Gottes persönliches Leben zum Ausdrucke bringen. Und die religiöse Anschauung von der Idee des Menschen gestattet, anzunehmen, daß ein Mensch den vollen Inhalt des göttlichen Lebens zum Ausdrucke bringe, - naturlich als Offenbarung Gottes. und so daß dieses Leben religiös empfangen sittlich entfaltet wird. Indem so die menschliche Persönlichkeit Ausdruck Gottes, sein vollkommnes Ebenbild, wird, verliert sie nicht den Charakter einer menschlichen Persönlichkeit, sondern bringt denselben erst zur vollen Entfaltung. Und für den Werth einer solchen Persönlichkeit muß die irdische Weise des Daseins nothwendig als eine unangemessene erscheinen. Erst in verklärtem geistigen Sein kommt sie zu einer ihrem wahren Wesen entsprechenden Erscheinung.

Auf diesen Voraussetzungen wird dann 670

—712 die eigentlich dogmatische Ausprägung der Lehre versucht. Sie lehnt sich an das lutherische Schema von der Communicatio idiomatum und ihren drei genera an. 1) Das Werk Christi ist uns ebensowohl Werk Gottes als Menschenwerk, und nur deshalb kann es die Grundlage unsrer Seligkeit sein. Also sind im Heilswerke, — nicht in Gottes Wirken überhaupt, oder in den Bethätigungen Jesu, welche nicht mit dem Heilswerke zusammenhängen. —

Ĺ

göttliches und menschliches Wirken schlechthin verbunden, aber jedes von beiden wirkt auf die ihm eigenthümliche Weise (genus apotelesmaticum). 2) Darum ist uns die menschliche Persönlichkeit des Erlösers, als Trägerin der göttlichen Offenbarung, mit den Eigenschaften Gottes ausgestattet, welche, indem sie sich als menschliche Eigenschaften offenbaren, ihren göttlichen Charakter unverändert bewahren. Von Gottes Seite sind diese Eigenschaften Christus von Ewigkeit, durch einen ewigen Willensentschluß, gegeben. Aber sie werden nicht in einem geheimnißvollen Naturzustande, sondern in dem sittlichen Erlöserwerke wirksam. Auf Grund dieser Communicatio ist uns Christus Licht, Liebe, Leben und Wahrheit. Und die göttlichen Eigenschaften entfalten sich in der menschlichen Form des Daseins auf Erden, d. h. in einem zeitlich-räumlich bedingten, abhängigen und leidensfähigen Dasein. Erst der Verklärte besitzt sie in einer ihnen entsprechenden menschlichen Mit den göttlichen Eigenschaften Seinsform. empfängt die menschliche Persönlichkeit Christi als Trägerin der Offenbarung auch die göttliche Asertät, als vollkommne Freiheit, und die Unendlichkeit als ewige Präexisten z in Gott. (genus majestaticum der lutherischen 3) Wegen dieses göttlichen Inhalts seiner menschlichen Persönlichkeit ist Christus für unsern Glauben ebensowohl Gott wie Mensch. je nachdem wir an seine religiöse Bedeutung für uns oder an seine geschichtlich-sittliche Stellung denken. Er ist Gegenstand der Anbetung, als die einzige Persönlichkeit, in welcher sich Gott seiner Gemeine persönlich, wesenhaft und vollkommen naht. So ist die Doxologie der Gemeine die normale Art der Anbetung Christi.

Die Gemeine hat in dieser Persönlichkeit vollkommen Gott, und hat ihn nur in ihr. Aber Gott hat seine Offenbarung in aller Welt nicht auf diese menschliche Persönlichkeit be-

schränkt. (genus idiomaticum).

An diese dogmatische Ausführung schließt sich als Anhang eine kurze Darstellung der Lehre von Jesus als dem Christus, d. h. von der Beurtheilung der menschlichen Ausrustung und Entwicklung Jesu im Lichte des Glaubens an die Gottheit Christi. (Lehre von den Ständen). menschliche Persönlichkeit Jesu als die von Gott zum Organ seiner Selbstdarstellung von Ewigkeit bestimmte, kann von dem Glauben nur als ein Wunder, aus dem Geheimnisse der Kräfte des Geistes Gottes verstanden werden. Aber dieser Glaube hat an sich mit der Frage nach der Art der natürlichen Entstehung Jesu Nichts zu thun, und es darf nicht so gedacht werden, als ob eine Verstümmlung des natürlichen Lebens, welche eine "Unmöglichkeit der Sünde" hervorriefe, Jesu Einzigkeit verständlich machte. Vielmehr ist an eine einzigartige geistige Kraft zu denken, welche Sündlosigkeit ermöglicht, aber wahre Versuchung nicht ausschließt. Sie allein entspricht dem Eindrucke, welchen die Gemeine von Jesus empfängt. Für Gott ist schon das werdende Jesuskind der Ort seiner Selbstoffenbarung. Aber geschichtlich ist erst der Heiland, welcher durch Kampf und Versuchung hindurch sein Werk vollendet hat, wirklich Offenbarung Gottes geworden. Bis dahin wird Jesus erst das, was er in Gottes Rathschlusse von Ewigkeit ist, und es ist immer noch eine Scheidung zwischen diesem Menschen und dem was er sein soll, an

sich möglich. Bis dahin also ist ein Stand des Werdens, die Niedrigkeit - und das Leben Jesu entfaltet sich, ohne durch die Universalität seiner Aufgabe die Bedingungen menschlicher Individualität zu verlieren, und ohne durch die einzigartige Herrlichkeit seiner Anlagen und Kräfte und die Göttlichkeit dessen, was er offenbart, den Grenzen menschlich-irdischer Entwicklung enthoben zu sein. In der Verklärung aber ist Jesus mit seiner Aufgabe völlig eins und zu dem völlig angemessenen Ausdrucke des göttlichen Lebens geworden, welches er in trägt. Er ist Geist und Gott, und ist Stammvater der neuen göttlichen Menschheit. Aber er ist bei dem einen persönlichen Gott als der verklärte Gottessohn, der zu seinem und unserm Gott. zu seinem und unserm Vater gegangen ist. H. Schultz. Göttingen.

Epilegomena zu Horaz. Von Otto Keller. 3 Theile. Leipzig, Teubner 1879—80, Xu. 889 S. 8°.

Als in den Jahren 1864/69 die kritische Ausgabe des Horaz von Keller-Holder erschien, begegnete sie manchfachen Ausstellungen. war nach dem Vorgange Bentley's gewohnt, den Blandinischen Codices in der Textgestaltung den ersten Rang einzuräumen, konnte es nicht fehlen, daß ein principielles Preisgeben dieser Hss. zu heftiger, schließlich geradezu gereizter Polemik führte. Außer diesem grundsätzlich verschiedenen Standpunkt der Keller-Holder'schen Recension veranlaßte aber auch die Kritik im Einzelnen um so mehr zu Controversen, als die kritischen Vorbemerkungen im Ganzen etwas knapp waren. 1878 erschienene editio minor hatte, ihrem Zwecke entsprechend, von jeder kritischen Einleitung Umgang genommen. Die Erwartung der Fachkreise von einer eingehenden Darlegung des krit. Verfahrens ist nun erfüllt in den jetzt abgeschlossenen Epilegomena. Das umfangreiche Werk (889 SS.) soll ein "fortlaufender Commentar zu allen irgend kritisch interessanten Stellen des Horaz, eine Erläuterung des in den beiden Ausgaben gegebenen kritischen

Apparats" sein (Vorwort p. V.)

Dieser Bestimmung entsprechend besteht der Haupttheil des Buches (S. 1-776) aus einer durch sämmtliche Carmina, Epoden u. s. w. durchgehenden Untersuchung und Feststellung des Textes, einer adnotatio critica in extenso. An diesen kritisch commentierenden Theil schließt sich unter "Schlußbetrachtungen" ein allgemeiner Theil an (S. 777-835), in welchem gehandelt wird 1) vom "Archetyp", 2) von den "Handschriften", 3) von den "Scho-lien und Grammatikern", 4) von den "Principien und Leistungen der Heräusgeber". Als 5ter Abschnitt tritt eine "Classificierungstabelle", durch welche K. sein eigenes kritisches Princip illustrieren will. Den Schluß des Buches bildet ein von R. Kukula verfaßtes "Register" (S. 837-889).

Es kann hier nicht unsere Absicht sein, in die Fülle von Details des Keller'schen Werkes einzugehen. Wenn es die Natur des Gegenstandes bei den hundert und tausend Horazcontroversen mit sich brachte, daß fast auf jeder Seite Ansichten Anderer zu bekämpfen waren, so darf daneben constatiert werden, daß der Verf. auch eigene, früher verfochtene Ansichten ebenso schonungslos opferte, wo eine erneute

Prüfung ihn unterdeß zu andern Resultaten geführt. Zweck dieser Zeilen ist auf den Gang der Untersuchung hinzuweisen und die Hauptresultate, welche der um Horaz hochverdiente Verf. nach fast 20jähriger Beschäftigung mit dem Dichter hier niedergelegt hat, zusammen zu fassen.

Der ganze krit. Commentar ist eine Rechtfertigung des in den krit. Ausgaben, besonders in der edit. minor gegebenen Textes. Nur an wenigen Stellen finden wir eine Abweichung von dem Texte der letzteren. K. hatte, wie Hirschfelder (Bursian's Jahresber. XVII. p. 91 ff., vgl. auch Mewes Philol. Jahresb. 1879 p. 80 ff.) aufzählt, gegenüber der ersten Ausgabe an 21 Stellen statt der hs. LA. Conjecturen Anderer in die ed. minor aufgenommen. Von diesen recipierten Conjecturen retractiert er nun in den Epileg. a. p. 253 das momen Ribbeck's und setzt mit ausführlicher Begründung und wofür auch Hirschfelder (aaO. p. 96) sich ausspricht, wieder das handschriftliche nomen. Epist. I, 18. 15 wird die Stelle auch nach der früher aufgenommenen Conjectur Muret's (rixator) für ebenso bedenklich gehalten, wie nach dem gewaltsamen Interpunktionsversuche von Haupt und Döderlein. K. empfiehlt dafür jetzt die ganz verschollene Conjectur Withof's pro pugno für propugnat. Serm. I. 10, 27 wird das hs. oblitus gegen Bentley's oblitos wieder bevorzugt. Serm. I, 2, 86 wird die Conjectur Kießling's Thraecibus fallen gelassen gegen das hs. regibus. C. II, 14, 27 ist K. für superbis; c. III, 21, 5 für nomine. Ferner kehrt K. serm. II, 3, 1 wieder zur LA. der edit. I sic zurtick (die ed. minor hatte si); a. p. 29 wird die in der ed. min. aufgenommene Interpunktion Jeep's als zu gekünstelt verworfen und zur LA. des Archetyps zurückgekehrt; ebenso zieht K. a. p. 32 das allerdings nur schwach bezeugte (dafür ist blos cod. Graevianus d) und "wahrscheinlich gar nicht im Archetyp stehende" unus, das auch Bentley hat, dem imus der ed. I u. II vor, weil es dem Sinn mehr entspricht"; c. I, 28, 17 u. 18 schlägt K. vor, die beiden VV. nach V. 19 u. 20 zu setzen, "weil dadurch der Anschluß compacter werde". Die in der ed. min. und zum Theile auch in den "kritischen Beiträgen" aus Zweckmäßigkeitsgründen weggefallenen Codices im Hsverzeichniß (ββ'β''δ''ξ E'Z Mα' θμφ efhmnpq rst) sind wieder aufgenommen. Dazu tritt noch ein cod.  $\alpha$  = Augiensis, jetzt Caroliruhensis ganz neu hinzu.

Zu jedem Gedichte, jeder Strophe, fast jeder Zeile des Dichters wird die hs. Ueberlieferung untersucht, von der Kritik erhobene Einwände besprochen und schließlich die richtige LA. festgestellt. Ist der Text des Archetyps eruiert, so wird die Entstehung falscher LAA. nachgewiesen (vgl. c. I, 1, 7; 2, 18; 3, 37; c. III, 4, 10;

IV, 6, 14, 25; 7, 15 u. s. w.).

Zur Stütze der recipierten LA. werden die testimonia immer ganz angeführt (vgl. I, 1 ff., I, 3, 25—36 etc.), Nachahmungen und Parallelen alter und neuer Autoren (I, 3, 19; 4, 16; 15, 5 etc.) beigezogen. Dabei lag es in der Natur der Sache, daß nicht selten auch auf die eigentliche Exegese einzugehen war (vgl. c. I, 3, 18; 4, 8; 16 ff. c. I, 12; 13; c. IV, 8, 17 etc.). Fast anf jeder Seite des Buches ist auf die Commentare älterer wie neuerer Gelehrten Bezug genommen. In frischer Sprache wird gegenüber einer nörgelnden Interpretation, die wenig Liebe zum Dichter verräth, bisweilen auf die schelmi-

sche Natur des Dichters hingewiesen (vgl. c. I. 4. 16; I, 22; I, 38; I, 28 etc.) und die Eigenart desselben in sprachlicher und sachlicher Beziehung eingehend beleuchtet. Der Conjecturalkritik ist überall Rechnung getragen und damit einem berechtigten Wunsche, den besonders die in Angabe von Conjecturen sehr karge edit. min. laut werden ließ (vgl. Hirschfelder aaO. 92), genügt. Während z. B. im krit. Apparat der ed. min., wie Mewes (phil. Jahresb. 1879) anführt, in den ersten 10 Gedichten nur 5 Mal Conjecturen erwähnt werden, zählten wir auf die gleiche Zahl von Gedichten 9 Stellen. c. II, 20, 6 werden nicht weniger als 13 Conjecturen angeführt. Auch von den nenern und neuesten Erscheinungen auf dem uppigen Boden der Horazliteratur ist in den Epileg. Notiz genommen. Vollständigkeit freilich wird in diesem Punkte kein Sterblicher verlangen; denn die Zahl der Horatiana ist Legion. Doch hätten wir gerne noch auf Einiges aufmerksam gemacht:

Carm. I, 1, 35 hat K. bei "fast gleicher" Vertheilung der Tradition sich für das Fut. inseres entschieden, das "correcter und bescheidener ist, während die präsentische Wendung sich etwas aufdringlich ausnimmt". Wir halten umgekehrt mit Schütz (2. Aufl.) und And. das inseris für besser, da gerade im Futurum eine gewisse, wenn auch leise Aufforderung an Mäcen liegt, ihn unter die lyr. Dichter erst einzureihen. Das Präsens constatiert, daß ihn Mäcen bereits unter die lyr. Dichter versetzt, schließt also den Schein der Anmaßung mehr aus; Schütz verweist überdies noch auf die Concinnität mit cohibet und refugit. — C. I, 3 hält K. für eines der frühesten Gedichte, das also nicht auf die letzte

Reise Vergil's sich beziehen könne. Uns scheint das Argument, das lediglich aus der starken Nachahmung griechischer Originale genommen ist, zu schwach, namentlich gegentiber dem Hinweis des Scholiasten auf die letzte Reise des Dichters. Christ (Fast. Horat. epicr. p. 8 ff.) hat mit Recht darauf aufmerksam gemacht und mit Zurückweisung aller andern Annahmen das Gedicht in's Jahr 734/20 gesetzt. Wir wollen noch beifügen, daß nach Schutz' (2. Aufl.) Vermuthung, daß dies Gedicht "wirklich Jahr 19 oder 20 gehörig, erst später durch Versehen in die erste Sammlung hineingerathen ist" auch jede chronol. Schwierigkeit, durch welche tibrigens K. nicht zur früheren Datierung bestimmt wurde, weggeräumt ist. - Zu c. I. 12. 29-32 hätte K. seine ausführliche Darlegung in den Gött. gel. Anz. 1875, p. 40 ff. tiber die Entstehung der Variante quia etc. auch in die Epileg. aufnehmen sollen. — Zu c. I, 38, 6 hat K. einst zur Stutze der Construction curo mit dem Conjunctiv den Sabinus citiert, ist aber in den Epil. davon zurückgekommen, da S. ein Neulateiner ist. Wir wollen aber nur erinnern an Lachmann z. Lucr., wo p. 362 eine Reihe von Stellen für jene Construction angeführt wird. --Zu den 14 Conjecturen, die K. c. III, 4, 10 (limen Apuliae) anführt, sei hier auch noch die fünfzehnte von Bährens vorgeschlagene: pergulae, was nun auch Luc. Müller aufgenommen hat, und eine sechszehnte von Herbst: cellulae aufgeführt. - Epod. 5, 87 fügen wir zu K.'s Conjectur humana invicem noch Madvig's Vorschlag (advers. crit. II. Bd.) hnmana vice. — Zu serm II, 3, 57 möchten wir sehr empfehlen Horkel's (Anal. Hor. 1852, p. 40 ff.) Vermuthung anicla mater (st. amica mater).

Von den sehr treffenden Conjecturen desselben Gelehrten hätte vielleicht auch c. IV, 6, 15 tacta depulsum (st. lacte depulsum) sowie die Interpunction zu ep. I, 16, 31 "dic sodes" Beachtung verdient. — Zu ep. I, 12, I ist Horkel's Conjectur Acrillae zurtickgewiesen, weil dieses Wort ein plurale sei. Aber Horkel verweist (aaO. p. 89) auf Stephan. Byzant., wonach auch der Singular vorkommt. scheint die Conjectur Horkel's trotz Campe's Vertheidigung des hs. Agrippae (Fleck. Jahrb. 1877, p. 129 f.) recht wohl gelungen. — Ep. I, 20, 24 hat K. solibus antum gegen die Angriffe und gegenüber den Vorschlägen, unter denen jedoch weder Roscher's (Neue Jahrb. 1875, p. 643 f.) vortreffliches solibus atrum noch O. Müller's "praeconum sordibus aptum" (Progr. des Luisenstädt. Gymn. z. Berl. 1876) sich befindet, in Schutz genommen. Er sieht für die Bedeutung von aptus "für die Sonnenstrablen empfänglich, geschickt um sie aufznnehmen" ein vollständiges Analogon bei Lucr. VI, 961. Wir müssen das In der Lucrezstelle (accedit uti non omnia corpora . . . eodem praedita sensu atque eodem pacto rebus sint omnibus apta"...) ist, wie die weiterhin angeführten Beispiele zeigen, gesagt, daß ein und dasselbe Ding (sol, ignis, umor . .) auf verschiedene Gegenstände schieden wirkt, also nicht für alle gleich angepaßt, eingerichtet, entsprechend, oder von gleicher Wirkung begleitet ist. Dieser Gebrauch des aptus von der Fähigkeit, Wirkungen auszuüben, kann auf das solibus aptum hier gewiß keine Anwendung finden, da aptus hier die Fähigkeit, Wirkungen zu empfangen bedeuten soll. Fleckeisen hat (Jahrb. 1875 S. 643 f. und 1874 S. 814) neben der sprachlichen Härte noch darauf hingewiesen. daß am Ende jeder Mensch "für die Sonnenstrahlen geeignet" sei. Offenbar brauchen wir hier irgend einen weitern Zug zu dem von H. gegebenen Signalement. Wenn nun zu dem corporis exigui und praecanum durch ein solibus ustum (Herbst) oder atrum (Roscher) noch ein "gebräuntes Gesicht" hinzutritt, so ist, wie Fleckeisen richtig sagt, das Bild des Dichters mit einem wesentlichen Zuge bereichert. K. meint nan, dem Bleichsein epist. I. 19, 17. das Horaz von sich negiert, möchte eher eine röthliche oder braune Gesichtsfarbe gegenüberstehen, und zur Eigenschaft des Jähzorns stimme die rothe Gesichtsfarbe am besten. Aber, wenn nicht H. gegen die natürliche Wirkung der Sonnenstrahlen gefeit ist, kann denn die Folge des Sichsonnens auch bei einem jähzornigen Menschen eine andre sein, als daß die Haut gebräunt wird? Aptum muß nach unserer Meinung ein Verderbniß sein und wir zweifeln nicht, daß Roscher mit seinem diplomatisch tiberdies so leichten atrum das Richtige getroffen hat.

Gehen wir nach diesen wenigen Bemerkungen über den commentierenden Theil des Buches

jetzt zum allgemeinen über:

1) Der Archetyp. K. schließt aus der Eigenthümlichkeit der Fehler der II. und III. Hs. classe auf ein Original in Capitalschrift, während der Urcodex der I. Cl. offenbar wenigstens in Uncialen geschrieben sei. Der diesen Classenarchetypi wiederum zu Grunde liegende "Originalcodex" wird von ihm in das erste oder zweite Jahrh. gesetzt; einige Varianten sollen "möglicherweise" geradezu auf die Zeit des

Nero hinweisen. Daraus namlich, daß in den Ueberschriften von c. III, 17 und c. I, 26 neben Aelius Lamia mit großer Consequenz in manchen Hss. die Variante Helius Lamia vorkommt. was nicht auf einer Verwechslung von A und H beruhen könne, schließt K. auf die Zeit, wo Helius, der berüchtigte Günstling Nero's, seine Rolle Uns scheinen die beiden Varianten wenig beweiskräftig. Denn das Anftreten der Variante in den Ueberschriften (in V. 1 von c. III, 17 bieten alle Hss. Adius. in der Ueberschrift überdies auch A B & F y 2; für die Var. Helius ist keine Hs. angegeben. auch zu c. I, 26 blos y) ist ganz irrelevant, wenn diese wie Keller (anders Kießling. der sie in die Zeit des Augustus setzt) will. erst nach Porphyrio fallen (s. Epileg. z. c. III. 1 p. 187). Außerdem werden im Register 64 Falle aufgezählt, wo die Hss. die Aspiration bieten, unter diesen 24 Wörter, die an 48 Stellen dem anlautenden Vokal h vorsetzen. Zur Verwechslung übrigens von A und H vgl. hetna c. III, 4, 76; a. p. 465. — Die andere Variante ist a. p. 387, wo neben Maecii, mecii auch metii (u) und metij (C) vorkommt. K. meint, wer Metii erfand, erinnerte sich wohl an den berüchtigten Delator Metius Carus, den Freigelassenen des Nero. Aber die Verwechslung von t und c ist so außerordentlich geläufig, daß wir daraus keinen Schluß ziehen mögen; gerade u scheint dafür eine Neigung zu haben, cf. c I, 25, 11; 36, 14 (Thratio, trheitia). Auch sagt K. (p. 790) selbst, daß die Sonderlesarten von u als mittelalterliche willkürliche Abweichungen vom Archetyp anzusehen und abzuweisen" seien. - Schon der "Originalcodex" muß falsche LAA. gehabt haben, freilich nach K. lauter

Nachlässigkeitsfehler: laborem st. labore, peregraut, das übrigens Lang (Fleck. Jahrb. 1874 S. 391) gegen Du Rieu's Conjectur (rus peregreve) vertheidigt hat, bibuli st. bibule, simul st. semel, putres st. putris, auxilii st. auxilii; auch jedenfalls honorem st. honore (c. I, 7, 8) und peccare st. pacare (a. p. 197) etc. Nur durch solche Nachlässigkeitsfehler unterscheide sich der Archetyp von der echten Publication durch Horaz selbst.

Interpolation en finden sich, abgesehen von serm. I, 10, 1—8, nicht; nur an 2 Stellen, serm. I, 2, 13 (= a. p. 421) und epist. I, 1,56 (= serm. I, 6, 74) sei anzunehmen, daß ein auch sonst wiederkehrender Vers, der ursprünglich als Parallele beigeschrieben war, in den Text gedrungen sei. Vielleicht hätte K. noch serm. II, 3, 163 (= epist. I, 6, 28) dazu nehmen können; uns wenigstens hat Teuffel's Vertheidigung keineswegs überzeugt, daß es damit anders stehe, wie mit ep. I, 1, 56. Wir nehmen dazu gleich die weitere Athetese epist. I, 18, 91 (die einzige in der edit. min.), für deren Unechtheit freilich schon die ganz ungenügende Tradition spricht.

Eine systematische Verschlechterung gegenüber dem Manuscripte des H. hat nur in orthographischer Hinsicht stattgefunden, nindem der Schreiber des Archetyps und wohl schon sein unmittelbarer Vorgänger außerordentlich häufig die Wortformen seiner eigenen Zeit an die Stelle der veralteten augusteischen For-

men gesetzt hat".

2) Die Handschriftenfrage ist am eingehendsten behandelt (S. 780-796). K. hat tiber diesen Punkt schon an andern Orten, zuletzt im Rhein. Mus. 1878 gesprochen. Die

Dreiclasseneintheilung tritt klar hervor durch die Nebeneinanderstellung der Ueberlieferung der I, II und III (einschließlich der u'Familie) zu c. III, 12 S. 229 und im Einzelnen durch die Classificierungstabelle S. 813 ff. Das Resultat ist in kurzen Worten dies: die I. und IL. Classe gehen wenigstens in großen Partien auf eine gemeinsame Specialquelle zurück, welche der III. Classe fremd war. Diese letztere. welche die meisten groben Fehler hat, weicht von I. und II. Classe bedeutend ab; doch sind die meisten der vielen Sonderlesarten dieser III. Cl. entschieden falsch. Im Allgemeinen sind die I. und II. Cl. besser als die III., die auf ein Horazexemplar zurückgehe, das sehr schlecht und ungenau geschrieben gewesen und zu Beginn des Mittelalters von einem Mönche mit allerlei Schlimmbesserungen ausgestattet worden sei. Doch finde sich in dieser III. Cl. manchmal ein treffliches Korn. - Die Recension des Mavortius, die sich nach K. auf den ganzen Horaz erstreckte, stimme fast überall mit der II. Cl. Obgleich seine LAA. immer beachtenswerth und theilweise sogar wirkliche Besserungen des Textes seien, so ist doch von den Mavortischen LAA. außer prorogat (carm. saec. 68) keine von K. aufgenommen worden. nun ein systematisches Ineinandercorrigieren der verschiedenen Hss. stattgefunden hat, wodurch manche Hs. zwischen der I. und II. und selbst III. Cl. hin und her oscilliert und bei allen 3 Classen anzufthren ist, so kann weder einer einzelnen Hs., noch einer Hs.classe als regelmäßiger Repräsentantin der echten LA. des Archetyps gefolgt werden. Das Verhältniß gestaltet sich nach der S. 834 aufgestellten Berechnung so, daß auf 60 LAA. der I. Cl. 9 falsche.

auf ebensoviele der II. Cl. 11 falsche, der III. Cl. 36 falsche kommen. Daher könne weder die I., noch II., oder gar III. Cl. zur Basis der Textkritik genommen werden. K. stellt daher den Grundsatz auf, daß in der Uebereinstimmung zweier Hs. classen die richtige LA. zu erblicken sei. Im Einzelnen freilich kann auch manchmal eine Classe gegen die beiden andern aus innern Gründen den Vorzug verdienen, wie z. B. unter den 676 Beispielen der Classificierungstabelle die LA. der III. Cl. an etwa 20 Stellen gegen die der I. und II. zusammen recipiert wurde. Daß aber im Ganzen das Keller'sche Princip vollkommen gerechtfertigt ist, zeigt die Thatsache, daß - obiges Verhältniß beibehalten - bei Uebereinstimmung der I. und II. Cl. auf 60 LAA. nur etwa 23/4 falsche kommen. Im Allgemeinen ist durch die Uebereinstimmung der 2 sehr alten Hss. B R (B = Bernensis IX. J. repräs. d. II. Cl.; R = Vaticanus IX-X. J. repräs. d. I. od. III. Cl. d. h. die zwischen der I. und III. Cl. schwankende R 7Familie) die Richtigkeit einer LA. verbürgt.

3) Die Scholien und Grammatiker geben nur geringe Ausbeute, daher ist z. B. der Tractatus Vindobonensis, ein Excerpt aus schol. I (außer den schol. A bezeichnet K. nun nach dem Vorgange Holder's auch die im cod. v vorliegenden längern schol. I ebenfalls als acronisch), welcher in den beiden Ausgg. angeführt wird, aus dem den Epileg. vorgesetzten Hss.- und Scholienverzeichniß verschwunden; ebenso auch die mittelalt. Florilegien. Außer dem Citat bei Fronto (aus serm. II, 3, 255), der mit Porphyrio das aus dem Archetyp verschwundene richtige cubital bietet, werden auch

die antiken Horazcitate, deren Varianten oft weniger auf Rechnung der citierenden antiken Gelehrten als vielmehr ihrer Abschreiber kämen, als nicht maßgebend für die Kritik bezeichnet.

4) Im Capitel tiber die "Principien und Leistungen der Herausgeber" (S. 800-812) rechtfertigt K. sein bekanntes Urtheil über den Blandinius vetustissimus und Cruquius. Seine abfällige Ansicht hat sich im Laufe der vieljährigen Beschäftigung mit Horaz noch mehr befestigt. Nur eine einzige LA. des Bland. vet. ist aufgenommen worden: ep. I. 16, 43 quo res sponsore. Sie ist entweder eine blos im Bland. erhaltene Sonderlesart der II. Cl. oder, wie K. trotz oder vielmehr gerade wegen der Wichtigthuerei, mit der Cruquius diese LA. einführt (\_sic habet Blandinius vetustissimus et verissima lectio est, hactenus ignorata doctis"), annimmt, eine Conjectur von Cruquius selbst, für die er einen handschriftlichen Beleg fingiert. Da jedoch K. selbst (Epil. S. 293) die Bergk'sche These von den "Fälschungen" des Cruquius "zu stark" hält und dafür den Ausdruck "Unzuverlässigkeit", die übrigens auch Ritschl nicht bestritten habe (Epil. S. 483), substituiert, - ein Vorwurf, den Cruquius nach den Belegen K.'s (S. 800 f.) mit vollstem Rechte verdient und der es als sehr bedenklich erscheinen läßt, auf seine Angaben die Textkritik zu basieren. - so wollen wir der so bestimmten Aeußerung des Cruquius glauben und wie wohl auch c. IV, 15, 17 (derepta) eine richtige Verschreibung des Bland. vet. annehmen. Aus der ziemlich gro-Ben Zahl der schlechten LAA. des Bland. (S. 801) heben wir gleich die berühmteste heraus, "das Feldgeschrei der richtigen Horazianer": campum lusumque trigonem (Serm. I, 6, 126). Holder hat im Hermes XII. S. 501 f. diese LA. aus der Vorlage eines in angelsächsischer Schrift geschriebenen Codex hergeleitet. Aber die ganz anßerordentliche Geschicklichkeit, mit der er für die "verkehrte Buchstabiererei" des Abschreibers plädiert, scheint mehr Bewunderung als Glauben gefunden zu baben, und es ist kein Zweifel, daß K.'s Erklärung weit plausibler ist. Er sieht in der LA. des Cruquius einen durch eine unleserliche Stelle, sowie durch Mikverständniß der im Original (das in Minuskel geschrieben gewesen sein muß) gebrauchten Abbreviaturen hervorgerufenen mittelalterlichen Emendationsversuch, der schon aus sprachlichen Gründen mißglückt sei. Das von der Gesammttradition gebotene fugio rabiosi tempora signi, von welchem K. einen Nachklang bei Avien Arat. 1069 sieht, entspreche der Horazischen, Redeweise, der gerade solche uns freilich wenig genießbare astrologisch-astronomischen Phrasen eigenthümlich seien; dagegen müsse von den Anhängern des Cod. Cruq. und seines Trabanten g (der aber an dieser Stelle erst noch zu emendieren ist) der Nachweis geführt werden, daß die Phrase ludere aliquam rem = "mit etwas spielen" oder das exegetisch neben einander gesetzte lusus trigo = "Ballspiel" überhaupt horazisch sei. Die singuläre LA. des Cruquius sei durch Verbesserung der "merkwürdigen", durch Unleserlichkeit der Vorlage entstandenen Variante der LA. von g (campum lusitque trigonem) entstanden, sei also tertiärer Art. - Man mag über K.'s Erklärung der Entstehung dieser Stichlesart denken, wie man will: das wird aber ausgesprochen werden können, daß gegenüber einer so einhelligen, sachlich wie formell unanfechtbaren Ueberlieferung, wie hier, die singuläre, formell mindestens sehr eigenthümliche LA. des Cruquianischen Codex das Präjudiz gegen sich hat. Und wie verhält sich denn nun der Bland. vet. überhaupt zu den übrigen Hss.? K. zeigt, daß, abgesehen von den Sonderlesarten, welche aber selbst von den Verehrern des Codex meist mißbilligt werden, die LAA. des Bland. im Allgemeinen zwischen der II. und III und I. Classe hin- und herschwanken, so daß man also. wenn man auf ihn die Textkritik basiert, factisch nichts anderem als dem vielbeschrieenen Eklekticismus huldigt, der aber nicht entfernt jenes günstige Verhältniß zwischen den richtigen und falschen LAA. bietet, das wir oben angeführt. Denn unter 60 Fällen sind nach K. 19, nach Haupt immerbin noch 121/2 unrichtige LAA. (vgl. S. 835). Wie mit dem Bland. des Cruquius verhält es sich auch mit g. Von den Sonderlesarten desselben kommt nur serm. II, 3, 208 veris sceleris (in ed. min. noch veri sceleris) in Betracht; an der andern Stelle serm. II, 3, 129 hält K. an dem tuos der übrigen Hss. fest. "Es bleibt — schließt K. — eine wahre Ironie des Schicksals, daß die ursprüngliche Verehrung des 'Vetustissimus' auf eine Papierhandschrift des 15. J. übergegangen ist: also auf die jüngste überhaupt noch in Betracht kommende Horazhandschrift". (S. 804).

Weiterhin spricht K. von den Leistungen der Conjecturalkritik. Die lebenden Kritiker sind grundsätzlich übergangen. So sehr K. einer wilden und mit verfehmenden Machtsprüchen — man denke nur an Gruppe und das, was Lehrs in der Vorrede seiner Ausgabe von den "Kleinbürgern der Ueberlieferung" sagt, sowie an die hübsche Blüthenlese von Urbanitäten, welche Teuffel (d. Horaz. Lyrik S. 12) ge-

sammelt - auftretenden Hyperkritik gegenüber einen entschieden conservativen Standpunkt einnimmt, so weit ist er von einer hyperconservativen Pergamenverehrung entfernt, die der Emendation jede Berechtigung abspricht. sind von Bentley's Vorschlägen 66 recipiert (11 Conjecturen, das andere richtig bevorzugte LAA.); auch seine Umstellung a. p. 45 f. ist aufgenommen, ebenso die Interpolationsvermuthung epist. I, 18, 91, und die Interpunction serm. I, 6, 33. Unumwunden werden von K. die außerordentlichen Verdienste Bentley's gewürdigt; daneben muß K. aber auch constatieren, daß B. durch sein kritisches Ingenium oft auch da zu emendieren sich veranlaßt sah, wo an der Echtheit und Correctheit der Ueberlieferung kein Zweifel ist. - Von Peerlkamp's über 200 Conjecturen hat K. 2 aufgenommen: c. III, 20, 8 illa und IV, 2, 2 ille, zu welch letzterem er sich in den "krit. Beiträgen" noch nicht verstehen konnte. An vielen Stellen sind seine krit. Ausführungen verwerthet, sonst aber die ganze Manier des Interpolationswitterns, deren Vater P. ist, mit Recht als verkehrt bezeichnet. Teuffel hat treffend diese "Emendationen" bezeichnet als verspätete Anfragen bei dem Dichter, ob er nicht lieber so hätte schreiben mögen, und K. stellt zu Nutz und Frommen derer, die sich in dieser "Kritik" um Horaz verdient machen wollen, ein Recept zusammen von 13 Punkten (S. 809 f.). Wir heben nur 2 heraus: N. 2: "Jede Parallelstelle ist ein Beweis von Entlehnung", und N. 3: "Wo sich keine Parallelstelle findet, verräth sich der Interpolator": zwei hermeneutische Sätze, nach denen der ganze Horaz eine große Interpolation ist. -Von Lachmann ist eine Umstellung en. II. 1.

101 angenommen; alle andern Aenderungen, auch das in der ersten Ausg. recipierte terrenum (c. III, 24, 4) zurückgewiesen. Ebenso ist von Meineke's Vorschlägen nur einer (ep. II, 2, 87) aufgenommen. Von Haupt hätte nur die Conjectur epod. 5, 87 (maga non) in Betracht kommen können; diese aber glaubt K. durch seine eigene Conjectur humana invicem ersetzt zu haben.

Als 5. Abschnitt folgt dann eine Classificierungstabelle, an der K. sein kritisches Prineip illustrieren will. An 676 besonders significanten Beispielen wird gezeigt, wie sich die Hss. des H. deutlich in 3 Classen absondern. Die richtige LA., die, wie oben erwähnt, in der Regel durch die Uebereinstimmung zweier Classen sich ergiebt, ist durch durchschossenen Druck

hervorgehoben.

Was wir in diesem allgemeinen Theile vermissen, ist: Erstens ein Capitel über die Ueberschriften, auf deren Wichtigkeit A. Kie &ling neuerdings hingewiesen und über die in dem commentierenden Theile der Enil. nur da. und dort eine Bemerkung gemacht wird, wie zu c. III, 1. 17. 24. IV, 15 u. s. w. fahren S. 777 nur, daß "die einzelnen Lieder. Sermonen, Episteln natürlich in der Urbandschrift noch keine Ueberschriften hatten": die interessanten Folgerungen, welche Kießling aus den Ueberschriften, besonders auch für die Bestimmung der Hs.familien, zieht, werden nicht berticksichtigt. Zweitens hätte ein besonderes. zusammenfassendes Capitel über die Orthographie dem Leser eher ein Gesammtbild über die Tradition gegeben, als die zerstreut stehenden Bemerkungen. Es wäre dadurch manche Wiederholung unnöthig geworden. So redet K. von

der Elision des e in est c. I, 3, 37; II, 18, 10; III, 16, 43; IV, 3, 21 u. s. w., u. s. w. — Zu c. I, 1, 22 ist bemerkt: "capud statt caput in Mu. die gleiche Variante auch sonst. Es ist eine späte schlechte Schreibweise; inschriftlich datiert findet sie sich im J. 562 n. Ch. s. Schuchardt, Vulgärlat. III, 62". Zu c. II, 13, 12 heißt es dann wieder: "capud u; caput der Archetyp hier und tiberall bei Horaz. Inschriftlich ist capud nachgewiesen für das Jahr 562. Schuchardt Vulg. III, 62". - Was die Nasalformen thensaurus, formonsus angeht, so scheint K. auf die letztere, die noch ed. min. serm. I, 6, 31 steht, in den Epileg. zu verzichten. Vielleicht auch auf das thensaurus, wenn wir ihn serm. H, 6, 11 recht verstehen; dagegen beharrt er auf dem tricensima (serm. I. 9, 69) als necht Horazischer Form". Was die Schreibung von pos für post angeht, so ist -c. III, 21, 19 nichts weniger als ausgemacht, daß die Tradition der III. Cl., die hier für pos ist, auch die wirklich Horazische Orthographie in diesem Falle darbietet". Serm. I, 6, 40 und a. p. 141 scheinen die einzigen Fälle, an denen das pos seinen Platz behaupten soll. In diesem zusammenfassenden Abschnitt über die Orthographie, für den auch das vollständigste Register keinen Ersatz bietet, hätte denn auch die Regel für den Accusativ auf is (zu c. II, 20, 11) ihren Platz gefunden (dagegen tibrigens Bticheler, lat. Decl. p. 29 ed. 1, p. 57 ed. Windekilde).

Das von R. Kukula angefertigte Register leidet an dem großen Mißstande, daß der sprachliche und sachliche Theil nicht getrennt sind. Es müssen bei diesem bunten Zusammenlaufen gewisse Ungereimtheiten zu Tage treten.

So steht z. B. unter V (das für U, V, W gilt) weinen im Alterthum c. I, 3,  $18^{\mu}$  zwischen "ve" und "vel", ohne daß aber weder "siccis oculis" noch "rectis oculis" im Register vorkommen. "Vierzeilengesetz", "Unhorazische Wendungen", "Unterschriften" . . . stehen alle nach "Wiederholung". Unter "Interpolationen" (nicht einmal "Interpolationshypothesen zurückgewiesen") ist "angegeben c. III. 3. 49-52. Aber es heißt dort nur: "eine viel angefochtene Strophe, vergl. dagegen Obbasius in Jahns Jahrb.", ist also nach K. mit Unrecht athetiert. Daneben steht aber auch das von K. für wirklich interpoliert gehaltene serm. I, 2, 13; serm. I, 10, 1-8; epist. I, 16, 52; 18, 91. Unter "Stellung" sind sowohl recipierte als nur notierte Umstellungen registriert, während getrennt sein sollten c. I, 28, 17-20, epist. II, 1, 101 und a. p. 45 f. von den übrigen Stellen. Wir glauben, daß ein Index der verdächtigten und der emendierten Stellen, soweit sie in den Epileg, behandelt werden, vielleicht auch ein Verzeichniß von den Stellen, an denen ed. I und II von einander abweichen, sehr erwünscht wäre.

Fassen wir unser Urtheil kurz zusammen, so liegt in den Epilegomena ein mit der größten Sorgfalt gesammeltes, außerordentlich reichhaltiges kritisches Repertoir für Horaz vor. Keine einzige Stelle von Wichtigkeit ist übergangen. Das ungeheuere handschriftliche Material wird mit einer bis in's Einzelste gehenden Akribie erschöpft und in dieser Hinsicht ein gewisser Abschluß der Horazischen Textkritik erreicht. Durch seine vieljährige Beschäftigung mit Horaz wie kaum ein anderer dazu berufen, hat der Verf. über die Horazfrage — oder Fra-

gen Revision gehalten. Mag auch manche Frage offen bleiben, manche vielleicht nie eine befriedigende Lösung finden, so ist doch durch die Epilegomena eine kritisch sichere Interpretationsbasis gegeben, von der namentlich Schulausgaben ausgehen müssen. Diese letzteren gerade will K. durch die erschöpfende Behandlung des kritischen Theils der Mühe kritischer Anmerkungen überheben und so eine größere Concentration derselben auf die eigentliche Exegese, wo noch so viel zu thun sei, ermöglichen. Aber nicht nur für die Schule leisten die Epilegomena einen ganz wesentlichen Dienst, sondern für jeden, der sich mit Horaz beschäftigt, wird Keller's Buch geradezu unentbehrlich sein. Heidelberg, Sept. 1880. Dr. Häussner.

Zur Verfassungsgeschichte der Stadt Augsburg vom Ende der römischen Herrschaft bis zur Kodifikation des zweiten Stadtrechts im Jahre 1276. Von Dr. E. Berner. Breslau, W. Köbner. 1879. X u. 168 S. 8°. [Untersuchungen zur Deutschen Staats- und Rechtsgeschichte herausgegeben von O. Gierke, V.]

Der Verfasser theilt den angegebenen Zeitraum in zwei durch das erste Stadtrecht getrennte Perioden und die erstere derselben wieder in zwei Abschnitte, deren einer die Entwickelung bis zum ersten Stadtrechte behandelt, während der andere dieses selbst zum Gegenstande hat. Jeder Periode ist ein sehr eingehender Abschnitt über die äußere Stadtgeschichte vorangestellt, was sehr dankenswerth ist, wenngleich hier mehr geboten wird, als in den Rahmen der Arbeit zu gehören scheint, und manche Einzelheit, welche weder die Verfassung der Stadt berührt, noch auch für die Beurtheilung der Größe und Bedeutung Augsburgs irgend

von Nutzen ist — wie die Nachricht von dem Transport einer Kaiserleiche durch die Stadt, S. 34 — ohne Schaden hätte fortbleiben können.

Die Besprechung der Stadtverfassung in der ersten Periode wird wieder eingetheilt in die der vorottonischen. der ottonischen und der fränkischen Zeit, eine Dreitheilung, welche nicht vortheilhaft ist, da sie den Verf. oft zwingt nur festzustellen, wortiber wir gar nichts oder doch nichts irgend wie verwerthbares erfahren. wird für den ersten Zeitraum constatiert. daß kein Burggraf vorkommt und dasselbe wiederholt sich beim zweiten. Nicht viel besser steht es mit dem Vogt. Daß die Augsburger Kirche einen solchen hatte, wäre für den ersten wie für den zweiten Zeitraum selbstverständlich. auch ohne die ausdrücklichen Zeugnisse. aber die in den Urkunden genannten Vögte für die Stadt bedeuteten, erfahren wir auch aus ihnen nicht. Ueberhaupt sind die Nachrichten zu dürftig, als daß sich auch nur für die ältere Zeit im Ganzen, geschweige denn für die einzelnen Abschnitte, ein einigermaßen deutliches Bild von dem Zustande der Stadt geben ließe. Fast nur das Verhältniß zum Bischof, der durchweg als Herr der Stadt erscheint, tritt in den Quellen hervor. Welche Kolle die auch von Berner als vorhanden anerkannte königliche Pfalz spielte, bleibt ganz im Dunkel. Wenig mehr erfahren wir aus der Zeit der salischen Kaiser: die Zustände sind wohl im wesentlichen dieselben geblieben. Doch kommen jetzt wiederholt Burggrafen und zwar unter den bischöflichen Ministerialen vor (S. 51); ja sogar mehrere gleichzeitig, wobei B. mit Recht bemerkt. daß dies nach dem ersten Stadtrecht als Mißbrauch empfunden wurde. Ueber die Vogtei

erfahren wir auch jetzt, soweit sie die Stadt betrifft, nicht viel mehr als früher. Denn wenn hervorgehoben wird, daß die dem ersten Stadtrechte inserierte Urkunde von 1104 über die Vogtei sich nicht auf den Stadtvogt beziehe, so können wir dem insofern beistimmen, als die Vorschriften des Statuts sich lediglich auf die Leistungen der auf den Gütern des Domcapitels Eingesessenen an die Vögte beziehen. In letzteren aber mit dem Verfasser besondere "Vögte des Domcapitels" zu erblicken, ist uns unmöglich. Auch auf den Gütern des Capitels tibt natürlich der Bischof die Immunitätsrechte. Deshalb sind die Klagen der Canoniker nicht allein gegen die Vögte gerichtet, sondern gegen den Bischof und die Vögte der Augsburger Kirche. von denen allerdings der eine "in Augusta" der spätere Stadtvogt zu sein scheint. Die S. 51 angeführte Urkunde Ottos IV., in welcher dieser dem Capitel gewisse Concessionen in Bezug auf die Vogteirechte in Eitingen macht, beweist nichts gegen diese einfache Erklärung. Der bischöfliche Consens hierzu aber, dem Berner hier lediglich die Bedeutung einer "formellen Genehmigung des geistlichen Oberhirten" zuweisen will, enthält vielmehr die Genehmigung des Bischofs als Lehnsherren des Königs in Bezug auf die Vogtei, wie der Verf. an anderer Stelle (S. 144) selbst erklärt. Diese Urkunden würden also sogar ein directes Zeugniß dafür liefern, daß es sich im Statut von 1104 wirklich um Vögte des Bischofs handelte und nicht um "Vögte des Domcapitels".

Einen sehr ausführlichen Abschnitt (S. 54 ff.) widmet der Verf. den Bevölkerungsklassen, indem er die zahlreichen Personennamen der Urkunden und des Codex Traditionum von S. III- rich und Afra in sorgfältigster Weise ausnutzt. Leider stehen die Resultate in keinem Verhältnisse zu der aufgewandten Mühe. Es ist eben, wie der Verf. selbst klagt, für die Bevölkerungsverhältnisse Augsburgs im 12. Jahrh. nur "ein scheinbar reiches Material" vorhanden. Bedeutung ist allein, daß Freie in dieser Zeit nicht mit Sicherheit nachzuweisen und wie B. mit Recht meint, in erheblicher Anzahl auch nicht zu vermuthen sind. Ministerialen werden oft genannt, doch sind diese Erwähnungen von zweifelhaftem Werthe, da sie nicht einmal immer erkennen lassen, ob die genannten Personen wirklich in Augsburg wohnten, ob sie Königs-, Bischofs- oder Klosterministerialen waren, am wenigsten aber über ihre Stellung der Stadtverfassung gegenüber Auskunft Auch über Censualen und Hörige bringt der Verf. nichts wesentlich neues. Der Begriff "cives" ist, wie nachgewiesen wird, keineswegs" schon ein fest geschlossener, da die Ministerialen bald zu ihnen gerechnet, bald ihnen entgegengesetzt werden. In Betreff der Frage nach dem Rathe kommt es, wie das in Anbetracht des Materials nicht anders möglich ist, zu keinem Resultate.

Festeren Boden fühlen wir erst im folgenden, das erste Stadtrecht behandelnden Abschnitte (S. 72 ff.) unter den Füßen. Zunächst wird in unzweiselhaft zutreffender Weise dargethan, daß die Stadtrechtsurkunde selbst erst in die Zeit Friedrichs I. gehört, aber als Art. 2 die oben besprochene Urkunde über die Vögte aus dem Jahre 1104, die auch selbständig überliesert ist, enthält. Die ganze Stadtrechtsurkunde wird charakterisiert als ein von K. Friedrich I. genehmigtes und Gesetz gewordenes Weisthum.

Vom materiellen Inhalte wird zunächst die

Stellung des Bischofs erörtert und mit Recht dessen große Gewalt hervorgehoben. Doch geht der Verfasser wohl zu weit, wenn er behauptet, der Bischof sei "oberster Gerichtsherr". Wenn ihm das Gericht über temeritas, iniusticia, monomachia und Alles, was an Leib und Leben geht - also nicht nur die Blutgerichtsbarkeit - ab und dem Echteding des Vogtes zugesprochen wird, so wird dieses damit in einen solchen Gegensatz zu dem Gerichte des Bischofs gesetzt, daß der öffentliche Charakter der Vogteigerichtsbarkeit scharf hervortritt. Mochte immer der Vogt sein Amt vom Bischof erhalten, der Bann, den er übt, sein Gericht sind des Königs. Der Bischof ist, wie weiter ausgeführt wird, Wahrer des Stadt- und Marktfriedens. Er hat das Geleitsrecht. Kaum würde man aber mit B. hieraus allein schließen dürfen, daß er auch die Thore der Stadt in seiner Gewalt gehabt habe, weil sonst das Geleitsrecht illusorisch geworden wäre, denn im 2. Stadtrecht, wo die Bürger Mauern und Thore in ihrer unbestrittenen Gewalt haben, wird u. a. dem Bischof ein gewisses Geleitsrecht vorbehalten. Ebenso wenig vermögen wir die weitere Folgerung daran zu knupfen, daß der Bischof der höchste Kriegsherr der Stadt gewesen sei. - Den Vogt, über den hier zuerst eingehend gesprochen wird, hält der Verf. für einen rein bischöflichen Beamten. Wir können das nur unter der Einschränkung. daß die Vogtei ihren öffentlichen Charakter, ihren Zusammenhang mit der Reichsgewalt nie ganz einbüßte, gelten lassen. Neu belebt und dauernd gekräftigt wurde dieser Zusammenhang, als Friedrich I. 1168 die Augsburger Vogtei, nachdem Graf Adalgoz v. Schwabek ohne Erben gestorben war, mit dessen übrigen Gütern einzog. Bisher wurde nun meist angenommen, daß die Vogtei im Hause Schwabeck erblich gewesen sei, ohne daß man für nöthig gehalten hätte, es besonders zu begründen. Es ist daher dankbar anzuerkennen, daß der Verf. die Gründe, welche für uns vollständig überzeugend sind S. 93 f. zusammengestellt hat. Wenn der Kaiser die Vogtei einzog, weil der Vogt Adalgoz v. Schw. ohne Erben starb — und das geht aus den Worten des Ursperger Chronisten ohne jeden Zweifel hervor, - wenn schon 1152 und 1154 ein Vogt Adalgoz (derselbe?) genannt wird, etwas früher aber (1130-1145) ein Vogt Werner von Schwabeck in Augsburg vorkommt und ferner die Namen Adalgoz und Werner schon im 11. Jahrh. (seit 1064) für Vögte der Augsburger Kirche nachgewiesen werden, so ist damit unseres Erachtens die Erblichkeit des Amtes in ienem Grafenhause so gut wie irgend möglich erwiesen. Berner selbst aber erkennt das nicht an und zwar hauptsächlich, weil er 1074 einen Schwigker "comitem de Baltzhausen, residenten in Schwabegk" nachweist. wahrscheinlich nich Vogt gewesen, und weil er aus dem ersten Stadtrechte, welches bekanntlich nur von der Absetzung eines Vogtes durch den Bischof, nicht von der Einsetzung spricht, praesumiert der Bischof habe auch das Ernennungsrecht des Vogtes gehabt. Ist der erste Grund offenbar ganz irrelevant, so wüßten wir in Betreff des zweiten wirklich nicht. was das auffallende Schweigen des Stadtrechts von der Vogternennung einfacher erklären könnte. als die Annahme der Erblichkeit des Amtes, womit sich die Befugniß des Bischofs, einen Vogt, der sich etwas hat zu Schulden kommen lassen und nach Verlauf der gesetzlichen Frist

Genugthuung verweigert, zu cassieren, sehr wohl verträgt. Jedenfalls sollte dann der nächstberechtigte Erbe in das Amt einrücken. Damit ist aber die Möglichkeit, daß die Grafen von Schwabeck die Vogtei vom Bischof zu Lehen trugen, und zwar nicht von Anfang an als Erblehen, nicht ausgeschlossen. Von Friedrich I. wenigstens und seinen Nachfelgern ist es sehr wahrscheinlich, daß sie das Amt vom Bischof Dafür spricht die Darstelzu Lehen nahmen. lung des Ursperger Chronisten und der von B. S. 95 Anm. 41 citierten Quelle, ferner der Umstand, daß Otto IV. die Vogtei zu Eitingen, welche wir nur als Theil der advocatia ecclesiae Augustanae anzusehen haben, nachweislich vom Bischof zu Lehen trug und endlich, daß der Bischof während des Interregnums über die Vogtei als Lehen verfügte.

In Bezug auf die Befugnisse des Vogtes scheint uns B. ganz zutreffend zu praesumieren, daß seine Gerichtsbarkeit, gleichwie die des Burggrafen, sich über die gesammte städtische Laienbevölkerung gleichmäßig erstreckte. Ebenso richtig bemerkt derselbe, daß für die cives, da sie mehrfach gemeinschaftlich handelnd, bittend, bewilligend auftreten eine gewisse Organisation - etwa ein sich aus dem Schöffencolleg rekrutierender Ausschuß — vorauszusetzen sei. Eine wenn auch nicht alle dunkeln Punkte aufhellende. doch sehr beachtenswerthe Erklärung der vielbesprochenen Stelle: si censualis talem habet uxorem, quod filio eius ecclesiae sunt etc. giebt der Verf., indem er dieselbe auf den Fall bezieht, daß ein Censuale eine Hörige heirathete.

Aus dem die letzte Periode bis 1276 umfassenden Abschnitte heben wir nur nech ein paar wichtige Punkte hervor.

Vor allem können wir hier dem Verf. nicht beistimmen, wenn er meint, die Vogtei sei schon in der ersten Hälfte des 13. Jahrh. wieder ein bischöfliches Amt geworden (S. 131 ff.). Er findet es in so hohem Grade auffällig, 1237 und 1246 einen bischöflichen Ministerialen, Heinrich v. Gula, als advocatus Aug. anzutreffen, daß er sich zu der Annahme genöthigt sieht: das Amt habe seinen Charakter geändert und die Vogtei sei wieder bischöflich geworden. 1269 habe dann auch die Bürgerschaft, deren wachsender Einfluß auf die Vogtei vom Verf. gut dargelegt wird, sich eidlich verpflichtet, den "bischöflichen Charakter" des Amtes aufrecht zu erhalten. Demnach hätte also in wenig mehr als 100 Jahren das Amt nicht weniger als dreimal seinen Charakter geändert! Das ist gewiß an sich unwahrscheinlich genug. Es zwingt aber nichts zu dieser Annahme. Ein bischöfliches Amt ist die Vogtei insofern von 1168 bis auf Rudolf v. Habsburg stets geblieben, als es vom Bischof an den König zu Lehen gegeben war, ein königliches Amt aber andrerseits, so lange es einen anerkannten König in Deutschland gab. in dem Sinne, daß die Könige als Lehnsträger die Einkünfte und die Besetzung des Amtes hatten. Denn seit die Vogtei in die Hände von Königen gelegt war, konnte natürlich der Besitzer nicht mehr zugleich Verwalter des Amtes Der König übertrug wieder seinerseits sein. die Funktionen desselben an einen Anderen, der dann aber wirklich Vogt hieß und Solche Vögte — wenn der Ausdruck nicht Mißverständnissen Veranlassung gäbe, man sie Untervögte nennen — waren dieser Zeit als advocati genannten Ministerialen und Bürger. Bischöfliche Ministerialen aber in

dieser Stellung anzutreffen kann uns durchaus nicht befremden, wenn wir bedenken, daß auch Konradin sich verpflichtete, nur einem königlichen oder bischöflichen Ministerialen oder einem Bürger der Stadt die Verwaltung zu übergeben. Es wird herkömmlich und vielleicht früher schon vertragsmäßig festgesetzt gewesen sein, daß der Inhaber der Vogtei seinen Beamten aus diesen Kreisen wählte. Nach dem Untergange des staufischen Königthums wird sich natürlich praktisch die Sache so gestellt haben, daß der Bischof, der die Vogtei als zurückgefallen betrachtete, auch bei etwaigen Vacanzen den Beamten selbst ernannte. Es war das iedoch nur ein provisorischer Zustand, den man durch Verleihung der Vogtei an Konradin, in welchem man den einstigen Erben des staufischen Thrones erblickte\*), ein Ende zu machen Als dann aber Herzog Ludwig von Baiern die Vogtei beanspruchte, einigten sich Bischof und Bürger dahin, daß ersterer die vakante Vogtei, advocatiam - nobis (sc. episcopo) et ecclesiae nostrae vacantem, keinem anderen als einem wirklichen, vom Pabste anerkannten Könige oder Kaiser (nisi forte imperatori vel regi Romano potenti, Sedis apostolicae gratiam habenti) vergeben, verpfänden oder zu Lehen übertragen solle. Das ist doch wohl etwas anderes als "Aufrechterhaltung des bischöflichen Charakters "der Vogtei"? Es ist im Gegentheil ein deutlicher Ausdruck des Gefühles, daß dieselbe dem Reichsoberhaupte gebühre und nur bis ein solches wieder vorhanden sei, dem Bischof. Es ist bekannt, daß in der That Rudolf von Habsburg die Vogtei wieder an sich genommen hat.

<sup>\*)</sup> Vgl. Ficker, S. B. d. W. Ak. LXXVII S. 819.

Mit des Verfassers, unseres Erachtens irriger Ansicht von der Vogtei hängt auch eng zusammen, was derselbe gegen die vom Referenten (deutsche Städtesteuern S. 30 f. 139 f.) aufgestellte und hoffentlich mit guten Gründen unterstütze Annahme vorbringt, daß die Reichssteuer von Augsburg aus der Vogtsteuer entstanden sei.

Ist schon an sich, wie wir meinen, keinerlei Grund vorhanden, mit B. daran zu zweifeln, daß auch Heinrich (VII.) die Vogtei von Augsburg besessen habe, so wird man Urkunde, worin er gleich seinen Vorgängern tiber die Vogtei zu Eitingen verfügt, als positives Zeugniß dafür ansehen dürfen. Nach Beseitigung dieses Zweifels scheint mir aber der vogteiliche Charakter der Augsburger Stadtsteuer so gut beglaubigt, wie man in Bezug auf derartige Verhältnisse irgend verlangen kann. Die Urkunde, in welcher Konradin mit Vogtei belehnt wird, von der B. S. 157 Note 100 mit Recht bemerkt, es könnte gerade sie am meisten zum Beweis meiner Behauptung herangezogen werden und die ich, was dem Verf. entgangen zu sein scheint, auch zweimal ausdrücklich in diesem Sinne verwerthet habe. schlechterdings nicht anders zu erklären, als daß die Steuer, deren Erhebung dem Konradin nicht erst zugestanden, sondern als selbstverständlich vorausgesetzt und nur mit Garantieen für das Recht des Bischofs auf die Hälfte der Erträge, wie es schon unter Heinrich (VII.) bestand, umgeben wird, von Konradin eben als Vogt erhoben wurde. Die ausdrückliche Erklärung des Bischofs, er verleihe dem jungen Könige die Vogtei nur persönlich, nicht auf Grund der königlichen oder einer

Würde, wird hier von Berner seiner Vermuthung, die Steuer sei von jeher Reichssteuer gewesen, zu Gefallen mit der Bemerkung bei Seite geschoben, daß trotzdem hier die Kompetenzen des Königthums und der Vogtei, wie ja auch durchaus natürlich sei, verwischt seien, eine Annahme, die um so auffälliger erscheint, als S. 135, wo es darauf ankam, den bischöflichen Charakter der Vogtei zu beweisen, so großes Gewicht auf jenen Vorbehalt gelegt wurde. Ob wir annehmen dürfen, daß schon die vogteilichbischöfliche Steuer sich in ungefähr gleichen Sätzen wiederholte, müssen wir, da leider das Augsburger Urkundenbuch, wie von so manchem anderen wichtigen Stücke, so auch von der betreffenden Urkunde Mon. Boica 30 a, 337, nach welcher die Bürger sich zur Zahlung von jährlich 300 (oder nach den Abdrücken bei Hugo und Gengler 100 Pfund) an Konradin verpflichten, keinen neuen Abdruck gebracht hat. vorläufig dahin gestellt sein lassen. Daß aber die, nachdem Konrad IV. Deutschland verlassen hatte, dem Bischof zugestandene Leistung der 100 Pfund nur ein Surrogat für die demselben zustehende Hälfte der Vogteisteuer war, muß ich nach wie vor aus den Worten des Bischofs (Urk. v. 1254) schließen, nach welchen die Zahlung dauern sollte, quoadusque dominus rex personaliter veniat, et tunc non teneantur (sc. cives) summam solvere pretaxatam, sed utrique videlicet tam nos quam d. rex in perceptione collecte utetur iure suo. Unerklärlich ist mir, wie B. aus diesen Worten schließen "Darnach erhoben also der Bischof wie der König selbständig Steuern". In Bezug auf Rudolfs Zeit habe ich nur wahrscheinlich machen wollen, daß die Jahressätze von nicht allzu verschiedener Höhe waren.

Ganz unberechtigt ist auch der aus der Vertheidigung des Exemtionsrechtes der Kleriker durch den Bischof gegenüber der Bürgerschaft gezogene Schluß, daß die Stadt auch selbständig Steuern auferlegte, d. h. daß die consules neben der Stadtsteuer für Vogtei oder Reich noch besondere Communalsteuern umlegten. bekanntlich der Klerus Reichs- oder Vogtsteuern nicht weniger ungern zahlte als Communalabgaben. (Vgl. Städtesteuern S. 95 ff.). Wenn dann der Verf. S. 162 fortfährt: "Welcher Art diese Steuern sind, wird zwar nicht gesagt, zu ihnen gehörte aber jedenfalls das theloneum und das Ungelt", so kann ich in dieser Vermischung von Zoll und Steuer dem Verf. ebensowenig beistimmen, als wenn derselbe S. 164 auch den Michaeliszins, quod vulgariter dicitur burchrecht. der in einem der angeführten Fälle in zwei Gänsen besteht, eine Steuer nennt und ohne jeglichen Anhalt für eine nicht einfach censualische, sondern eine im öffentlichen Interesse zu leistende Abgabe erklärt. Auch die Ansicht des Verf. über den Zoll, den er nicht für bischöflich, sondern städtisch hält, scheint mir im hohen Grade bedenklich zu sein. Interessant ist die S. 165 gegebene Zusammenstellung der städtischen Ausgaben in den letzten 20 Jahren dieser Periode, soweit sie uns bekannt sind.

Was der Verf. S. 149 ff. über den Rath sagt, indem er namentlich die Unmöglichkeit betont, dessen Entstehung in Augsburg aus einem bischöflichen Laienrathe abzuleiten, dagegen diejenigen Punkte, welche auf einen engen Zusammenhang mit dem Vogteigerichte und dem Schöffencolleg weisen, hervorhebt, müssen wir

durchaus billigen; ja, wir glauben, daß sich in dieser Richtung noch bestimmtere Resultate hätten erreichen lassen.

Fassen wir unser Urtheil tiber das Buch zusammen, so mitssen wir zunächst nochmals die fleißige Zusammenstellung des Quellenmaterials, die Heranziehung auch des unbedeutendsten urkundlichen Details dankbar anerkennen. Um so mehr aber ist zu bedauern, daß die Kritik des Verfassers vorzugsweise in negativer Richtung thätig gewesen ist, und, wie wir glauben gezeigt zu haben, mehrfach in wichtigen Fragen auf ungentigende Gründe hin ältere Ansichten bezweifelt, ohne überhaupt etwas neues oder doch ohne etwas besser begründetes dafür zu bieten. Die Gründe für diesen Mangel an positiven Resultaten glauben wir zum großen Theile dem Plane der Arbeit zuschreiben zu Es ist da - abgesehen von der tiberall hindernden Zersplitterung des Stoffes in zu kleine Zeitabschnitte - zunächst der im Vorworte als Princip proclamierte Ausschluß jeder Analogie mit anderen Städten zu erwähnen. Erlaubt die Reichhaltigkeit des Materials einen solchen Ausschluß, so ist das freilich am besten, meist aber, und so auch hier, sind die Quellen für die ältere Zeit so dürftig, daß wir ohne analoge Verhältnisse anderer Städte vorsichtig zur Erklärung heranzuziehen zu einer klaren Einsicht nicht gelangen können. Der Weg, welchen der Verf. für die deutsche Städtegeschichte vorschreibt, wonach jede bedeutendere Stadt erst für sich allein betrachtet und bearbeitet werden soll, bevor eine umfassendere Städtegeschichte in Angriff zu nehmen sei, erscheint auch uns, wie B. wohl mit Recht von Vielen voraussetzt, als ein Umweg, und Angesichts der Resultate der vorliegenden Arbeit müssen wir zweifeln, ob derselbe sichrer als der bisher übliche, ja ob er überhaupt nur zum Ziele führt.

Eine fruchtbarere Behandlung der Augsburger Verfassungsgeschichte müßte außerdem unserer Ansicht nach ausgeben von dem ersten Stadtrechte, dessen Bestimmungen mit Hülfe der Urkunden und des 2. Stadtrechtes zu interpretieren eventuell zu ergänzen wären, und dann die Veränderungen bis zum 2. Stadtrechte und die in diesem selbst hervortretende Verfassung darstellen. Unmöglich aber ist es, wie B. thut, die Verfassungsgeschichte bis 1276 zu führen, ohne die damals begonnene Aufzeichnung des Rechts selbst zu berticksichtigen. Giebt doch das zweite Stadtrecht vorzugsweise nicht neues. sondern, wie B. selbst sagt, nur eine "Kodifikation" des bestehenden Rechtes. In Bezug auf das ältere Statut hat er S. 79 die ganz richtige Consequenz aus dieser Sachlage gezogen, warum nicht auch hier? Es macht doch beispielsweise einen eigenthümlichen Eindruck, wenn es bei der Besprechung des Burggrafenamtes in der letzten Periode, nachdem eben die Verpfändungen an Heinrich Schongauer (1262 und 1264) behandelt sind, p. 147 heißt: "der Burggraf erscheint also noch als der Inhaber einer richterlichen und exekutiven Gewalt, ohne daß wir jedoch außer den Bestimmungen im ersten Stadtrecht näher sagen könnten, worauf sich dieselben erstrecken". Warum, fragt man, greift der Verf. nicht nach den reichen Bestimmungen, welche wenige Jahre später aufgezeichnet sind? Nur ein paar Beispiele, welche recht deutlich zeigen, zu wie gewagten Erklärungsversuchen den Verf. sein absichtliches Ignorieren des 2. Stadtrechtes treibt, will ich anführen. Daß "temeritas" die Uebersetzung von "fraefel" ist, scheint mir unzweifelhaft, und was in Augsburg als "fraefel" galt, sagt das 2. Stadtrecht (§ 55). Statt dieser einfachen Erklärung räth B. zunächst auf Hochverrath oder "Aehnliches", indem er nicht sehr glücklich an den Ausdruck "temerarie" in den Poenalbestimmungen der Urkunden anknüpft, fragt dann aber: "Oder ob temeritas was sehr nahe liegt (?), wofter ich aber keine Beweise beibringen kann, vielleicht Nothzucht ist?" S. 98. Ferner, statt die Erklärung der vielbesprochenen "panes probaticii" des ersten Stadtrechtes aus dem "kusprot" des zweiten zu versuchen, fügt er den zum Theil wunderlichen älteren Erklärungsversuchen ein paar neue hinzu, deren erster sehr auffällig ist: Vielleicht seien Hostien "d. h. Brot, welches die Unschuld vor Gott oder die Versöhnung mit Gott beweisen soll" zu verstehen. Von anderen Einzelheiten, die der Berichtigung bedürfen, sei noch folgende erwähnt. Die S. 23 Anm. 50 angeführte Stelle der vita Oudalriei sagt nicht. daß auf der neuen Lechbrücke ein Zoll erhoben wurde, der zum Almosengeben dienen sollte, sondern daß kein Zoll erhoben wurde: ut nullum — teloneum — acciperet praecepit (sc. episcopus), sed in elemosinam eius quicunque voluissent, sine contradictione et occupatione pergerent. Beiläufig sei ein auf derselben Seite befindlicher lapsus calami berichtigt: die in Augsburg beigesetzten "interiora" Ottos III. sind nicht "Gebeine".

Vor der Benutzung von Gassars Annalen, welche in der Einleitung ausführlich besprochen werden, als Quelle für die ältere Zeit warnt der Vorf mit Bocht

Verf. mit Recht. Berlin. Chrestomathie démotique par Eugène Revillout. Paris, F. Vieweg 1880. CLXVIII und 504 pp. 4°.

Nouvelle Chrestomathie démotique. (Mission de 1878; contrats de Berlin, Vienne, Leyde etc.). Par Eugène Revillout. Paris, E. Leroux 1878. XII und 160 pp. 4°.

Die jungste Klasse der vorchristlichen Denkmäler Aegyptens, die in demotischer Schrift geschriebenen Texte, hatten bisher bei den Aegyptologen wenig Beachtung gefunden. Zwar hatte Brugsch im Anfang der funfziger Jahre, auf früheren Versuchen von Young u.a. fußend, sie völlig entziffert, aber leider blieb er fast der einzige Arbeiter auf diesem Felde. Einerseits schreckten die in der That sehr großen Schwierigkeiten der Schrift von ihm ab. andererseits - und das gab wohl bei den meisten den Ausschlag - schien es als sei in diesen Urkunden und Contracten aus griechischer Zeit nicht viel interessantes zu finden, am wenigsten etwas das weitere Kreise interessieren könnte. Jetzt. wo Brugsch und Revillout das Mährchen von Setna, die demotische Chronik und die Gespräche des Schakals mit der Katze gefunden haben, fehlt es selbst im Demotischen nicht an Texten, die auch für Nichtägyptologen genießbar sind - aber, wie wichtig diese auch sein mögen, wir wissen jetzt, daß wir an den Hunderten von demotischen Urkunden geschäftlichen und gerichtlichen Inhalts Schätze von mindestens gleichem Werthe besitzen.

Daß wir uns dieser Schätze endlich bewußt geworden sind, das ist das Verdienst von Eugène Revillout, der wie wenige die Gabe besitzt, auch in dem was anderen geringfügig und werthlos scheint, den werthvollen Kern zu erkennen. Durch langjähriges Studium des Koptischen mit der Sprache und den Verhältnissen des späteren Aegyptens vertraut wie schwerlich ein anderer, ging er vor einem halben Jahrzehnt an das Demotische, sammelte mit rastloser Energie das massenhafte in den Museen zerstreute Material und drang in genialer Weise trotz aller Schwierigkeiten zum vollsten Verständniß dieser Urkunden hindurch. Wer beute seine große Chrestomathie, in der er einen Theil der wichtigsten demotischen Texte erläutert hat. durcharbeitet, wird sich bald überzeugen, daß die dort gegebenen Uebertragungen den Sinn dieser verwickelten Schriftstücke richtig treffen. wenn auch natürlich die Lesung des einen und des andern demotischen Wortes noch unsicher bleibt.

Ueber das Demotische sind meist etwas irrige Ansichten verbreitet. Gewiß wird jeder, der mit dem Koptischen vertraut ist, beim Lesen demotischer Texte das Gefühl haben, hier auf bekanntem Gebiete zu sein, aber nichtsdestoweniger darf man nicht, wie dies gewöhnlich geschieht, im Demotischen ohne weiteres die Sprache der griechischen Zeit sehen. Die wirkliche Sprache jener Epoche kennen wir jetzt aus den von Goodwin und Revillout publicierten magischen Texten, die mit griechischen Buchstaben geschrieben sind: es ist ein gewöhnliches Koptisch, das nur durch eine noch wirr umbertastende Orthographie etwas fremdartig aussieht\*). Anders das Demotische.

Bekanntlich haben die ägyptischen Schreiber es auch in späteren Zeiten nie zu einer der Sprachentwicklung angemessenen Umgestaltung

<sup>\*)</sup> Sie sind publiciert Aeg. Zeitschr. 1868 p. 18 und Mél. d'archéol. ég. et ass. III (1876) p. 36 ff.

ihrer Orthographie gebracht, das Neuägyptische wird in Formen geschrieben, wie sie für das Altägyptische passend waren. Schon in cursiven neuägyptischen Handschriften beginnt man nun hänfige Worte, deren Schreibung ja doch zum großen Theil nicht mehr den lebenden Formen entsprach, in einen oder mehrere Schnörkel zu-Diese Zusammenziehung der sammenzuziehen. Gruppen in wenige abgekürzte Zeichen, hat man dann später fortgesetzt und als schließliches Resultat das Demotische erhalten, eine Schrift, die niemand lesen kann, der sich nicht für drei Viertel aller Worte die gebräuchlichen Siglen gemerkt hat, denn die diesen zu Grunde liegenden Zeichen zu erkennen, ist absolut unmöglich. So ist das Zeichen für und, etwa oll, entstanden aus dem Worte, welches im Neuägyptischen a-ir-mā-u geschrieben wird: den beiden Zeichen, durch welche a dort ausgedrückt ist, entspricht hier | , die übrigen sechs Zeichen sind in enthalten! Doch darf man darum nicht jedes demotische || für ein älteres a halten; in anderen Fällen ist || aus au, aus 7, aus der Endsylbe nu (z. B. in dem Worte für "Maus" pnu u. o.) u. a. m. entstanden. So ist ferner aus dem altägyptischen Worte ro "Mensch". das schon in neuägyptischen Cursivtexten stark verkürzt wird, etwa r geworden; in diesem einen Zeichen stecken ein r, ein  $\theta$ , ein Mann, eine Frau und die drei Pluralstriche! Daß man dann diesem r, in dem doch schon die drei alten Determinative enthalten sind, gelegentlich auch noch ein neues Determinativ hinzufügt, ist bei einer derartigen Schrift begreiflich genug. Um die Verwirrung voll zu machen kommt noch hinzu, daß einerseits ursprünglich verschiedene Zeichen im Demotischen zusammengefallen sind — z. B. gleicht das alte Determinativ der 1. Pers. sing. jetzt völlig einem i, auch in den Fällen, wo dies Suffix nie i gelautet hat; andererseits aber sind manche Worte (z. B. da "geben") in verschiedenen Formen und verschiedener Anwendung auch zu durchaus verschiedenen

Zeichen geworden.

Es frägt sich nun, in wie weit das in dieser wunderlichen Schrift geschriebene Idiom der Sprache der griechischen Zeit entspricht. geht zunächst in vielen Punkten entschieden über das Neuägyptische hinaus und steht in diesen auf koptischem Standpunkt; so im Satzbau, im Mangel des Passivums, in der etwas erweiterten Verwendung des Artikels, im Gebrauche der Präposition zn. Daneben hat es jedoch manches beibehalten, was im Näg. ganz gebräuchlich, im K. aber unerhört ist; es drückt den Genetiv oft ohne Exponenten aus, es setzt  $\dot{a}u \ (= \epsilon)$ , wo nothwendig  $\epsilon p \epsilon$  stehen u. a. m. Ja es hat sogar altägyptische Formen wieder hervorgesucht und consequent durch diese die im Näg. üblichen ersetzt! Wo es k. akcura heißen müßte schreibt man nicht etwa aus ark stm entstandene Gruppe, sondern man setzt dafür stets aäg. stmk. Aehnlich verfährt man beim Optativ. Und nun vollends der Wortschatz — wie vieles hat er anscheinend bewahrt, was dem K. völlig fremd ist. Das Demotische besitzt, natürlich in der Form von Siglen, die alten Worte t'dt "Wort" aa "groß" ro "Mann" u. s. w.

So hat es denn bei flüchtigem Hinsehen den Anschein, als sei das Demotische im Grunde nichts als ein Neuägyptisch, in das jüngere Formen und Constructionen eingedrungen, dem aber auch ältere aus archaistischer Spielerei künstlich aufgepropft sind; es wäre also eigent-

lich eine todte Sprache gewesen.

Und doch war ja das Demotische gerade die Schrift des Volkes, zu deren Verständniß es keiner gelehrten Kenntnisse bedurfte. Wir können doch unmöglich annehmen, daß die Todtenbestatter und kleinen Wucherer, für die unsere demotischen Urkunden geschrieben sind, ein solches Flickwerk aus alter und moderner Sprache verstanden haben. Wir werden daher zu der Annahme geführt, daß es für all diese und altägyptischen Worte und Formen eine der Volkssprache angemessene Lesung gegeben hat. Man wird t'dt wase gesprochen haben haben, āa noc, r9 je nach dem Zusammenhang haar, pey-, peu-, pume\*). Wo das n des Genetivs in der Schrift fehlte, wird man es beim Sprechen ergänzt haben, wo au vor nominalem Subject stand, wird man es epe gelesen haben und nicht e. Wo stmk steht oder māi-stmf hat man gewiß arcure und eapeqcurve gesprochen. U. a. m.

Es ist selbst für uns noch leicht (Revillout's Umschreibung des Setnamährchens beweist es), die demotischen Texte in dieser Weise koptisch zu lesen; für die Aegypter der griechischen Zeit bot es vollends keine Schwierigkeit. Ohnehin mußten sie ja rein mechanisch die Schreibung fast jedes einzelnen Wortes erlernen; sie werden es auch ohne Verwunderung hingenommen

<sup>\*)</sup> All diese Formen gehen auf aägt. ro "Mann" zurück; peq- ist ro duf-, peq- ist ron; punge ist, worauf mich Herr stud. von Lemm aufmerksam gemacht hat, als absolute Form zu pear gebildet, in welchem man irrig einen stat. constr. sah.

haben, daß man, um ancure, eapegeure etc. auszudrücken, k und f hinter den Verbalstamm schreiben misse.

Ich bin auf diese Theorie, die sich mir beim Lesen des Setna und der Chrestomathie ergeben hat, näher eingegangen, weil durch sie sich das Verfahren rechtfertigt, welches Revillout in seinen neuen Werken eingeschlagen hat. giebt die demotischen Texte ohne jede Transscription und ich habe von verschiedenen Seiten gehört, dies sei eine unnöthige Erschwerung des Verständnisses. Nach dem oben bemerkten wird jedoch einleuchten, daß eine wirkliche Umschreibung des Demotischen der Natur der Sache nach unmöglich ist. Zweierlei nur läßt sich hier erreichen. Man kann entweder eine koptische Uebersetzung des demotischen Textes oder man kann den einzelnen demotischen Gruppen die hieroglyphischen Worte gegentiberstellen, aus denen sie verkürzt sind. Das erstere Verfahren erleichtert das Verständniß des syntactischen Baues, das letztere das der Schrift. Aber für beide wären erst eingehendere Untersuchungen nöthig; insbesondere ist ein methodisches Zurückführen der demotischen Gruppen auf ihre hieratischen Quellen erst einmal\*) versucht wor-Gegen die hieroglyphische Transscription ist ferner einzuwenden, daß sie erfahrungsmäßig verleitet, die Texte, denen man ein altägyptisches Gewand angezogen hat, nun auch nach altägyptischer Syntax zu übertragen; giebt es doch eine derartige Uebersetzung, in welcher

<sup>\*)</sup> Von Maspero in der Aeg. Ztschr. 1877 u. 1878. Den Grundgedanken dieser Arbeit billige ich; aber, wie es bei einem ersten Anfang nicht anders möglich ist, im Einzelnen ist vieles irrig. Gleich der Name Satni, Setna ist Stnu (s-tn-nu) zu lesen.

die Präposition erfe, weil ihr aäg. rdb entspricht, mit "um zu bezahlen" wiedergegeben ist! Unter diesen Umständen wird man, wie ich glaube, es nur billigen können, daß Revillout dem demotischen Texte nur seine

Interlinearübersetzung beigefügt hat.

Fast unsere sämmtlichen demotischen und griechischen Urkunden entstammen zwei Funden, deren einer im Serapeum von Memphis, der andere auf dem Boden der thebanischen Memnonien zu Tage trat. An beide schließen sich ähnliche Funde koptischer Akten; die thebanischen beziehen sich auf das Dorf zhale, das Castrum der alten Memnonien, die memphitischen auf das Jeremiaskloster von Memphis. Wir haben durch diese vier Funde Urkundenreihen, die durch mehr als anderthalb Jahrtausende dieselben Ortschaften behandeln.

Die thebanischen Documente bilden zusammen das Archiv einer Familie der ägyptischen Choachyten, jener niederen Priester, welche die zahlreichen Geschäfte des Todtencultus gegen Entgelt übernahmen. Für sie repräsentierte jeder Todte, dessen Besorgung ihnen anvertraut war, eine bestimmte Rente; sie verkaufen sich daher diese Leichen, cedieren sich gelegentlich auch Drittel derselben und selbst das Vermögen ihrer Frauen besteht theilweise in Todten. Anßerdem verkaufen sie sich Aecker, Grabgrundstücke und Todtenbücher; als Nebengeschäft verborgen sie Getreide zu Wueherzinsen und leihen auf Pfänder.

Die wichtigeren Aktenstücke wurden von einem Notar, dem "Monographen" aufgenommen, der in Theben im Namen des fünften Priestercollegiums, auf dem Lande im Namen des Dorfpriesters funglerte. Für jeden der Zeugen, deren Zahl zuerst 5—7 betrug, wurde ursprünglich ein besonderer Auszug des Documentes redigiert; erst unter Euergetes sührte man 16 Zeugen ein, welche ihre Namen nun auf die Rückseite des Aktenstückes schrieben. Eine weitere Garantie für die Gültigkeit von Documenten bot die Eintragung in die Register des γράφιον; jedoch wurde diese erst im 36ten Jahre des Philometor obligatorisch, wir haben noch einen Brief des Beamten, der mit ihrer Einführung in der Thebais betraut war.

Rein finanzielle Bedeutung dagegen hatte die Registrierung der Akten in der königlichen Bank, der Trapeza, wie sie zuerst im 20sten Jahre des Epiphanes vorkommt. Es mußte dabei vom Käufer eine Gebühr entrichtet werden. die in späterer Zeit nicht weniger als 10 Proc. betrug. Die Erhebung dieser Steuer wurde alljährlich verpachtet: als Controlmaßregel gegen den Pächter ist es wohl anzusehen, daß diesem seit Philometor noch ein "Antigrapheus" contrasigniert. Es ist nun merkwürdig, daß bei den Kaufcontracten von Memphis anstatt 10 Proc. nur 1 bis 2 Proc. Registrierungsgebühr erhoben werden, ja daß bei den im Serapeumsstadtviertel aufgenommenen dieselbe ganz fehlt. Sehr ansprechend ist die Erklärung, die Revillout für diese so auffallende Begünstigung der unterägyptischen Metropole vorschlägt. Als Philopators Tode in Aegypten eine allgemeine Empörung ausbrach, erhoben sich zahlreiche, kleine Dynasten. Die meisten derselben wurden im 8ten Jahre des Epiphanes unterworfen, nur die wichtige Thebais behielt noch ihre eigenen Herrscher. Wir kennen jetzt diese thebanischen Könige aus den demotischen Akten, sie heißen Anztu (?) und Harmachis und regierten mindestens 18 Jahre. Um nun diesen nationalen Pharaonen von Theben, die sich bis zum 19ten oder 20sten Jahre hielten, einen ebenso legitimen Herrscher entgegensetzen zu können, ließen die Vormünder des Epiphanes den jungen König in Memphis nach altem ägyptischen Ritus krönen. Sie begünstigten dabei, wie dies Letronne schon aus dem bei dieser Gelegenheit erlassenen Decret von Rosette erkannt hat, die Priesterschaft der alten heiligen Hauptstadt in der einseitigsten Weise. Gewiß ist auch die fragliche

Steuerbefreiung damals erfolgt.

Auf das genaueste sind wir aus unseren Urkunden natürlich über die Formalitäten des Kaufes im griechischen Aegypten unterrichtet, die fest geregelt waren. Zuerst wird die Schrift wegen des Geldes" aufgesetzt, d. h. ein Document, in dem der Verkäufer erklärt, die völlige Bezahlung erhalten zu haben und verspricht dem Käufer den Besitz des Verkauften zu schützen. Darauf erfolgt die στυρίωσις, ein feierlicher Schwur des Verkäufers vor Gericht; er wird, wie stets erwähnt wird, schriftlich aufgenommen, findet sich jedoch nicht in unseren Akten vor vielleicht weil das betreffende Aktenstück im Tempel verblieb. Dann erst setzt man eigentliche Cessionsdocument auf; durch dieses wird der verkaufte Gegenstand, der hier schon als Eigenthum des Käufers bezeichnet wird, diesem auch formell übergeben.

Die Münzen, in denen gewöhnlich die Geldsummen der demotischen Urkunden angegeben werden, sind die Drachme "Sekel" genannt, das "Silberstück", das fünf Drachmen entspricht und das Talent, das abweichend vom griechischen nur 1500 Drachmen oder 300 "Silberstücke" enthält. In den griechischen Papyrus Aegyptens hingegen wird auch bei Summen, die in die Tausende gehen, nach χαλκοῖς, nach Kupfer-

drachmen gerechnet.

Gern theilte ich noch mehr von den interessanten Funden Revillout's mit, seine Entdeckung der in Aegypten noch in christlicher Zeit gebränchlichen Ehe auf Probe, seine Untersuchungen über die Dekrete von Canopus und Rosette — müßte ich nicht befüchten, die Grenzen dieser Anzeige damit zu weit auszudehnen. Aber schon das Gegebene wird gezeigt haben, wie viel Werthvolles Revillout's Werk bietet; hoffentlich findet es auch bei Nichtägyptologen die gebührende Beachtung.

Berlin, Nov. 1880. Adolf Erman.

Études politiques sur les principaux événements de l'histoire Romaine. Par Paul Devaux. 2 vol. Bruxelles 1880. 1030 S. 8°.

Der Verf. hat bereits vor 5 Jahren ein ähnliches Werk veröffentlicht (études politiques sur l'histoire ancienne et moderne et sur l'influence de l'état de guerre et de l'état de paix), welches bisher in Deutschland gar nicht beachtet zu sein scheint, wenigstens habe ich mich vergeblich bemüht, eine Anzeige desselben aufzufinden. Devaux ist am Anfange dieses Jahres gestorben und ein sehr warmer Nachruf der Herausgeber erklärt das obige Werk, von dessen Aufnahme in der gelehrten Welt der Verfasser leider nicht mehr hätte Zeuge sein können "für das politische Testament dieses großen Geistes, der durch seine Handlungen ebenso wie durch seine Schriften unter die ersten Staatsmänner unserer Epoche gehöre". Gegen dieses etwas überschwängliche Lob muß, soweit dasselbe sich wenigstens auf das obige Werk stützt, Einspruch erhoben werden. Eine streng sachliche Prüfung muß den wissenschaftlichen Werth des Werkes sogar auf ein sehr bescheidenes Maaß herabdrücken. Denn es kann dem Werke ein donnelter Vorwurf nicht erspart werden. einmal daß es den in der Einleitung entworfenen Plan nicht durchführe, sodann daß die Kritik und die Beherrschung der einschlägigen deutschen Literatur unzureichend sei. der Titel muß Verwunderung erwecken. tische Studien über die hervorragendsten Ereignisse der römischen Geschichte? Sind die Ereignisse alle so zweifellos gesichert, daß ohne weiteres politische Studien daran geknüpft werden könnten? Und welches sind die hervorragendsten Ereignisse? Der Verfasser verwahrt sich in der Vorrede dagegen, daß sein Werk eine römische Geschichte sei. Nicht anf die Details der Thatsachen und Einrichtungen gehe er ein, sondern sein Hauptziel sei die Darlegung des allgemeinen Ganges der röm. Geschichte, die schrittweise Entwicklung des kleinen palatinischen Rom zu seiner kolossalen Bestimmung. Zu diesem Zwecke, erklärt er weiter, habe er, so oft es ihm möglich gewesen sei, die Ursache und Tragweite der Ereignisse, die verbindenden Fäden, kurz die Logik der Thatsachen zu entwickeln gesucht. Freilich habe die Kritik über viele Thatsachen noch keineswegs das letzte Wort gesprochen. -Dieser Plan ist durch seine Unklarheit und inneren Widersprüche für das ganze Werk charakteristisch. Gehören jene Aufgaben, die D. unter politischen Studien versteht, etwa nicht zur Competenz des Historikers? Wie kann D. hoffen, sein Ziel ohne kritische Untersuchungen

zu erreichen, die er vorher von der Hand weist. obgleich er hier zugesteht, daß die Thatsachen keineswegs alle sicher ständen? Am stärksten aber widerspricht er sich darin, daß er die im Titel allein versprochenen études pol. nur geben will, so oft es ihm möglich ist. Also ist der Titel unbegründet gewählt. Denn was giebt das Buch in Wirklichkeit? Eine Erzählung der Hauptereignisse von Romulus bis zur Schlacht von Zama nach den bekannten Quellenschriftstellern, wobei sich der Verf. in den ausgetretensten Bahnen bewegt; nur selten erinnert er sich an den Titel seines Buches, ganz treu bleibt er ihm nur im 1. Chap., während die études politiques hernach ganz in den Hintergrund treten. — Dies I. Chap., considérations générales überschrieben, bietet im ganzen auch das beste und interessanteste des ganzen Buches. D. entwickelt darin, daß die Geschichte Griechenlands und Roms trotz zahlreicher Analogien (Abneigung gegen die Monarchie, politische Bedeutungslosigkeit der Priesterschaft, politischer Einfluß des Eigenthums, d. h. Eintheilung nach Vermögensgraden) doch einen tiefen Unterschied des politischen Charakters der beiden Völker answeise. In Griechenland herrscht Zersplitterung. Die Natur begünstigt die Entwicklung kleiner Centralgewalten. Am verhängnißvollsten ist für die Griechen der Mangel an praktischem Verwaltungsgeschick und die Maaßlosigkeit in der Politik, welche sehr merkwürdig ist bei dem feinen Sinn für Maaß, den die Griechen in der Kunst bethätigen. Die spartanische Aristokratie ist ebenso maaßlos wie die athenische Demokratie. Daher rührt auch die sehr geringe Widerstandskraft gegen Mißerfolge

(die sicilische Expedition und Aegospotamoi stürzt die athen. Macht ebenso definitiv, wie die beiden Feldztige des Epaminondas die spartanische). In Italien herrscht anfangs gleiche Zerstückelung, es sind lauter Cantone, fast Atome: doch eins dieser Atome vereinigt die andern Schritt für Schritt um sich und richtet schließlich die größte Einheit auf, welche die Welt bisher gesehen hat. Der wesentlichste Differenzpunkt liegt im Verwaltungsgeschick. Rom vereinigt die spartanischen und schen Vorztige, indem es die einen durch die andern begrenzt und ergänzt. Roms Grundlage ist eine scharf ausgeprägte Aristokratie; in dieser beruht die Dauerhaftigkeit, der Weitblick und die Würde der römischen Politik. Aber Rom hat sich von der spartanischen Einseitigkeit und Beschränktheit fern zu halten gewußt, und wenn die Aristokratie der Demokratie auch hartnäckig widersteht, so weiß sie doch auch zu erkennen, wann es noth thut, der Demokratie ihren politischen Antheil zu geben. Die Demokratie wiederum ist nicht ungeduldig und läßt sich nur ungern zum äußersten hinreißen; lange begntigt sie sich mit kleinen Fortschritten und Erfolgen. Dies ändert sich erst mit dem Eindringen fremder Elemente, welche Rom seinen rein römischen Charakter nehmen. - Der Kraft seiner inneren Verfassung entspricht die Macht nach außen, und aus dieser Vereinigung entspringt die größte Gewalt, welche jemals eine Staatsregierung besessen hat. Als schließlich die Kriegs und Eroberungspolitik das Maaß überschritt, da wurde die Grundlage des Reichs gestürzt und jene Aristokratie und Demokratie giengen unter durch den Despo-

tismus, welcher aus iener unaufhörlichen Eroberungspolitik entsprang. Die Aristokratie hat, nicht dem eignen Triebe, sondern der Noth gehorchend, jene Eroberungspolitik gewählt. Sie hat naturgemäß am Frieden Interesse, weil der Krieg sie allmächtigen Heerführern unterordnet. Die innere Lage aber war es, welche sie zu iener kriegerischen Politik zwang; in dieser allein fand sie Widerstandskraft gegen die inneren Gegner. Durch das unaufhörliche Fortdauern der Kriege concentrierte sich die Aristokratie mehr und mehr zur Oligarchie, bis schließlich zwei oder drei die Regierung in der Hand haben und endlich einer davon den republicanischen Koloß unter die Militärdespotie beugt. - D. stellt sich hier nun eine zweite Aufgabe. den aufsteigenden Ast der röm. Gesch., die Geschichte seiner Erhebung, zu geben. Das thut er aber auch nicht, sondern, wie schon oben bemerkt, er liefert eine gewöhnliche Darstellung, welche nach Seite der Kritik wie Beherrschung der Literatur durchaus nicht auf der Höhe steht. mitunter sogar einen starken Beigeschmack von Dilettantismus hat, so z. B. seine Bemerkung tiber die lateinische Sprache (I, p. 26): "le latin est considéré comme une langue indo-européenne ayant des rapports avec le grec, comme avec le sanscrit, le lithuanien et d'autres langues de cette grande famille", so ferner die keltischen Etymologien im Anhange zum ersten Bande, so seine Auseinandersetzung über die Etrusker I p. 27, wobei ihm die neusten Arbeiten auf dem Gebiete der Etruskologie ganz unbekannt geblieben sind. Oberflächlich und rein änßerlich ist seine Kritik. Wir wollen dieses an zwei größeren Beispielen nachweisen,

seiner Kritik der Königszeit und an der des Hannibalischen Krieges. — Chap. III hat die Ueberschrift Traditions légendaires et réalité Der Prüfstein für die Zuverlässighistorique. keit der Tradition ist nach Devaux die Wahrscheinlichkeit. Es kommt darauf an. ob das von der Tradition überlieferte Ereigniß zu den dasselbe umgebenden, zu den vorhergehenden und zu den folgenden stimmt. Wenn die Tradition einer Reihe von Thatsachen eine andere hinzufügt, welche offenbar die Ursache, und wieder eine andere, welche offenbar die Folge jener ersten sind, ohne daß die Tradition dabei die zwischen allen bestehende Verbindung erkennt, so gewinnen dieselben Wahrscheinlichkeit. Wenn eine Erzählung, die offenbar erdichtet ist, um einem bestimmten Manne, einem Geschlecht oder der ganzen Nation zu schmeicheln, gewisse Zuthaten enthält, welche jener Absicht zuwiderlaufen, so verdienen diese Theile der Erzählung Glauben; dasselbe gilt von denjenigen Thatsachen, welche nicht direct bezeugt werden. sondern sich aus andern ergeben. Die Tradition verdient bier nach D. denselben Glauben, wie die rein dichterischen Werke; die an Odysseus gerichtete Frage, ob er Seeräuber sei, enthält ein unbestreitbares Zeugniß für die Ausdehnung der Seeräuberei in jenen Zeiten, ebenso geht aus der Ilias die untergeordnete politische Bedeutung des Priesterthums, das völlige Zurücktreten desselben den Königen gegenüber hervor. - Dieses sind die positiven kritischen Grundsätze Devaux'. Zunächst ist wieder auf den starken Widerspruch hinzuweisen, in den sich D. verwickelt. Er will nachweisen, wie aus der Tradition die realité historique zu gewinnen

sei, kommt aber in dem Nachweise bis auf den letzten Punkt nur zur probabilité und diese beiden Begriffe decken sich doch wahrlich Was den letzten Punkt mit den Beispielen aus Homer betrifft, so hilft derselbe nur zur Erkenntniß kulturgeschichtlicher Zustände, aber nicht geschichtlicher Thatsachen. Sodann zu bemerken, daß diese (übrigens längst bekannten und angewandten) Kriterien allein nicht genügen, um eine feste historische Grundlage zu schaffen. Sie sind doch nur in ganz bestimmten Fällen anwendbar und geben höchstens Wahrscheinlichkeit. Ueber die Stellung der modernen Forschung zur ältesten römischen Geschichte und über die von dieser befolgten kritischen Methoden geht D. einfach mit der Bemerkung hinweg, daß er das Mißtrauen gegen die Königszeit nicht theile, (préface p. IV), daß er dieselbe vielmehr keineswegs kritischer Studien unwerth erachte (als ob vor D. keine gemacht wären!). Nur die beiden Hauptgründe, aus denen man die Continuität der Tradition mit der schriftlichen Fixierung derselben für unmöglich erklärt hat, sucht er als solche zu entkräften, nämlich das Fehlen der Schrift und den gallischen Brand. Bezüglich der Schrift beruft sich D. auf Mommsen, nach dem die Schrift in Latium uralt sei. Mommsen spricht aber nur von der zu urkundlichen Aufzeichnungen gebrauchten Schrift; von einer Verwendung zu literarischen Zwecken kann nicht die Rede sein. Es ist D. auch ganz gleichgiltig, ob wir etwas bestimmtes über eine solche Aufzeichnung wissen oder anzunehmen berechtigt sind, ja hier fragt er nicht einmal nach der Wahrscheinlichkeit, hier gentigt ihm die bloße Möglichkeit.

Nehmen wir an, sagt'er, daß die Tradition unter Serv. Tull. schriftlich fixiert sei, so hat die mündliche Tradition nach der gewöhnlichen Chronologie bis dahin einen Zeitraum von 138 Jahren durchlaufen. Ein 80jähriger, der bis zur Regierung des Serv. Tull. gelebt hat, kann also noch jemand gekannt haben, der in den ältesten Tagen Roms geboren ist. - Aehnlich überbrückt Devaux die durch den gallischen Brand geschaffene Kluft. Ein im Jahre 410 a. u. geborner könne Zeitgenosse jener Katastrophe gewesen sein und könne dann in vorgertickten Jahren wieder junge Leute kennen gelernt haben, welche bis zur Zeit des Fabius Pictor gelebt hätten, so daß die Zeit des gallischen Brandes mit der des Pictor durch einen Vermittler verbunden gedacht werden könne. - Er verneint ferner die Nothwendigkeit der Annahme, daß alle historischen Urkunden durch den Brand vernichtet seien, indem er sich auf das pleraeque in der bekannten Stelle des Liv. 6. 1 stützt. Die vom Senat befohlene Wiederherstellung der annales maximi kann nach D. in zuverlässiger Weise ausgeführt sein, weil erstlich Urkunden geflüchtet oder auf dem Capitol geborgen sein können, sodann weil die Städte Latiums urkundliches Material zur Wiederherstellung boten. Ferner werden die Familienarchive angeführt, deren Besitzer nicht Rom geblieben seien. Daß sie ihre Archive mitgenommen haben, scheint D. als selbstvervorauszusetzen. D. Nitzsch' ständlich Da Annalistik und Clason's Fortsetzung von Schwegler's römischer Geschichte nicht kennt, sind deren unabweisbare Grunde gegen die Magistratsverzeichnisse und Familienchroniken

als Urquellen der römischen Geschichte für ihn einfach nicht vorhanden. Das Resultat dieser völlig in der Luft schwebenden Kritik ist nun, daß die Tradition, nach Abzug poetischer und rhetorischer Ausschmückungen im wesentlichen jene réalité historique besitzt. Ueberall findet D. einen Kern, den er für historisch nimmt, weil derselbe Wahrscheinlichkeit besitze. Selbst mit der Chronologie unter Romulus und Numa

beschäftigt sich D.

Ebenso unhalthar ist seine Kritik des Hannibalischen Krieges. Seine Ansicht über denselben bezeichnet er in der Vorrede als völlig neu und ganz abweichend von allen antiken Quellen und modernen Forschungen. Man frägt sich staunend, worauf denn D. seine bessere Kenntniß stützen wolle, da er der gesammten Ueberlieferung entgegentritt. Doch D. thut dies ohne Belege; er giebt seine Ansicht als Politi-ker (cf. préf. p. II vues d'un homme politique, wie er sein Buch auch hätte nennen können). woraus hervorgeht, daß nach D. dem Politiker in der Geschichtsforschung die Dictatur gebührt. Worin besteht nun Devaux' Abweichung? Darin, daß der Werth der Leistungen Hannibals bisher maaßlos überschätzt sei. Nach D. ist Hannibal die Geißel seines Vaterlandes gewesen; denn er hat es ohne Grund in jenen furchtbaren Krieg verwickelt, welcher die Macht desselben für immer brach. Und zwar ist Hannibal allein dafür verantwortlich. D. bestreitet, der einstimmigen Ueberlieferung zum Trotz, daß schon Hamilcar den Plan zum Kriege gefaßt habe. Hamilcars Eroberungen in Spanien hätten nur den Zweck gehabt, die Macht seines Vaterlandes überhaupt zu stärken, der

Armee ergiebige Rekrutierungsquellen zu eröffnen und so den Einfluß seiner Partei im Senat von Carthago zum ausschlagenden zu machen. Ueberhaupt ist nach D. ein unauslöschlicher Haß und Rachedurst Hamilcars gegen die Römer nirgend erkennbar, da er ja selbst im ersten punischen Kriege die Friedensunterhandlungen übernommen habe. Die ausdrücklichen Angaben, aus welchen Gründen und mit welchen Nebengedanken er das that, beachtet Devaux einfach nicht. Das einzige Zeugniß ist nach ihm die nichtige Anekdote von dem Eide, den Hamilcar den neunjährigen Hannibal schwören läßt. Hier zeigt sich nun die Kritiklosigkeit Devaux' im schärfsten Licht. Nachdem er eben (II, p. 170) für Livius an der betreffenden Stelle XXI, 1 als Quelle Polybius angegeben hat, stellt er gleich darauf in derselben Sache die Autorität des Livius (und Appian) über die des Polybius, weil jene beiden die Erzählung von dem Eide als ein on dit einführen, also der vorgefaßten Meinung Devaux' allenfalls als Stütze dienen können. D. hält die Erzählung für eine Erfindung Hannibals, gemacht zu dem Zwecke, um das tollkühne Unternehmen durch das populäre Andenken an seinen Vater. zu legitimieren. Auch mit einem inneren Grunde glaubt D. die Unwahrheit belegen zu können: der Eid sei sinnlos, denn Hamilcar habe doch von Hannibal zur Zeit der Eidesleistung noch nicht wissen können, daß derselbe so große militarische Talente besitze. - Die ganze Argumentation widerlegt sich durch die bloße Anführung. In dem ersten Argument wird die nicht bewiesene Behauptung, Hamilcar habe an einen neuen Krieg gegen Rom nicht gedacht, als Voraussetzung genommen. Das zweite ist nichtig, weil D. in seiner Verblendung gar nicht beachtet, was der Hauptzeuge Polybius (III, 11) als Inhalt des Eides angiebt und unter welchen Umständen Hannibal von dem Eide Hamilcar läßt den neunjährigen Knaben schwören μηδέποτε 'Ρωμαίοις εθνοήσειν, was von etwaigen militärischen Talenten durchaus unabhängig ist. - Die ganze Nachricht stammt allerdings offenbar aus den Mémoiren des Hannibal und es wäre zu fragen, ob Hannibal irgend einen Grund batte, diese Erinnerung aus der Kindheit zu erdichten. Alles spricht dagegen. Von Sorge um seinen Nachruhm kann keine Rede sein. Er hat den Eid bis in seine letzte Lebenszeit offenbar als theures Geheimniß, gewissermaßen als Vermächtniß seines Vaters, gehütet und würde ihn auch da nicht preisgegeben haben, wenn nicht seine ganze Stellung bei Antiochus auf dem Spiel gestanden hätte; er thut es in der festen Zuversicht, den Argwohn des Antiochus zu zerstreuen und ihn für seine Absichten zu gewinnen. Die Annahme, daß er als letzten Trumpf eine Ltige, und noch dazu eine seltsam erfundene, ausgespielt habe, wäre widersinnig, und nimmermehr hätte eine Ltige einen so entscheidenden Eindruck hervorgebracht, wie ihn Polybius so einfach und schön ausdrückt 'Αντίογος ακούσας και δόξας αὐτοπαθώς αμα δε άλη θινώς εξοήσθαι πάσης της προϋπαρχοίσης υποψίας απέστη. - So unhaltbar diese neue Auffassung, so zwecklos ist die Untersuchung der Möglichkeiten, was hätte geschehen können, wenn H. den Krieg nicht unternommen hätte, ob nicht in der Folge eine Allianz zwischen der See- und Handelsmacht